مُورِثُ فَعَةَ الْرَسَوُلِ الْمُصْبِطِلِ فِيُّ بافِيمَامُ: يَحِسْنُ أَجِمَدًا فِا تَحِبُ

The same

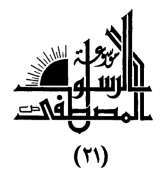
و أبجديًا عن النتج فريف

المراج ال

-C(G)(S)(S)-G(S)(S)

مَوْرِفِيَّةُ الرَّسَوُّكِ المُصِّطِّلِفِيُّ الرَّسُوُّلِ المُصِّطِّلِفِيُّ

سروسین السرول المحروب البرول صروص عین البرای شانته فریفت البحدیات النته فریفت



العنوان البريدي في لبنان: بيروت – الغبيري ص.ب. ۲۰/۱۳۸

العنوان البريدي في إيران: مشهد – ص.ب. ٩١٣٧٥/٤٤٣٦

القاكس: ۲۲۲۲ (۱۱۰ – ۰۰۹۸)

البريد الإلكتروني: e.mail almawsouah@hotmail.com almawsouah@yahoo.com

> الموقع في الإنترنت: www.almawsouah.org

مركز التوزيع والنشر في لبنان: دار الأثر

مركن التوزيع والنشر في إيران: إنتشارات سنبلة مشهد - خيابان سعدي - باسار مهتاب طبقة منهاي يك - هاتف: ٢٢١٦٧٥٣ ( ٢١٥ - ٠٩٨ )

> كافة الحقوق محفوظة ومسجلة للناشر الطبعة الأولى: ١٤٢٦ – ٢٠٠٥

توزیع ونشر دار الأثر بیروت - بئر العبد - شارع دکاش - بنایة شحرور هاتف: ۰۱/۲۷۰۵۷۲ - ۰۱/۲۷۰۵۷۳ - ۳/۳٤۹۲۳۷

E-mail: alathar2002@hotmail.com





## بِسُـــِمِ اللَّهِ الْكَحْمَرِ الْلَهِ الْكَحْمَرِ الْلَهِ الْكَحْمَرِ الْلَهِ الْمَالِيَةِ الْمُعْمِ

يَنَأَيُّهُ النَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ شَلِهِ الْهِدَا وَمُ بَشِّرً وَتَذِيرًا ٥ وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ وَمُ بَشِّرً وَتَذِيرًا ٥ وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِ يَرًا ٥

صَلَقَ اللَّهَ ٱلْعَدِيلُ الْعَطَيْمُ الأَخْرابِ ٤٥-٤١



## كلمة الموسوعة

التحق الرسول المصطفى عَيْلِهُ بالرفيق الأعلى بعد جهادٍ مقدّس طويل، استمر ثلاثاً وعشرين سنة، شيّد خلاله \_ بأمر من السماء \_ أركان دين سماوي شمولي، لينقذ العرب أولاً والبشريّة ثانياً من براثن الجهل والظلم والخرافة والطغيان، وليخرجهم، قبل كل شيء، من ظلمات الوثنيّة والشرك وعبادة الطواغيت إلى حيث النور وعبادة الواحد الأحد...، وبما أنّ الدين الذي حمله عَيْلُهُ إلى البشرية كان ينطوي على نظام متكامل في السياسة والاقتصاد والاجتماع والاخلاق والعقيدة وغير ذلك من الحاور، فمن الطبيعي أن يؤسس عَيْلُهُ دولة تتوفر فيها كلّ ضمانات العدالة والنزاهة والقسط وحفظ حقوق الإنسان.

وقد علم على الدنيا عندما تمتزج بالدين وبعبارة أدق عندما يُسيّس الدين، يلزم أن تكون السياسة الدينية أو الدين المسيّس بسياسة الدولة مصوناً من أيّ انحراف وتزييف، نلمس ذلك في اصراره، هو على والوحي في ضرورة بناء سور مقدّس، يحفظ الدين من كل محاولات التحريف والتزييف والترقيع والتفريغ والتمييع، فنصب وصيّاً أميناً على الرسالة متمتعاً بكل مواصفاته على الإ النبوة، وذلك هو أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه أفضل الصلاة والسلام، هذا من جهة..

ومن جهة أخرى، أسس مدرسة فكرية عملاقة طيلة أكثر من عقدين من الزمن تشرح وتبين كتاب الله، الدستور الأساسي للإسلام، والتي سميت في زمانه بن سنة الرسول عَمَانًا رصينًا لحفظ رسالة السماء التي تحمّل عَمَانًا الصعاب لإيصالها إلى الأرض، ولكن..

هل ستسير سفينة الإسلام كما أراد لها ربّانها الرسول المصطفى عَيْرَ أَن تسير؟؟ وهل اتخذ الله قراراً جديداً بأن يغيّر سننه في هذه الحياة الدنيا؟

كلنا يعلم أنّ من سنن الله التي لا تتبلل ولا تتغير: أنّ النّاس أحرار فيما يختارون، وأنّ قانون الجبر لا يحكم الإنسان في هذا العالم، وأنّ الناس خلقوا

ليُمتحنوا، وأنّ المصلحين يكافحون لأجل سعادة البشريّة، وأنّ المفسدين يناوءون ويقفون أمام كل حركة اصلاحيّة، وأنّ الدنيا تغرّ من يهواها، وأنّ الكراسي والأموال والمناصب هي التي تأخذ بجوامع قلوب التافهين، وأنّ الدين ربما يصبح عند البعض ألعوبة للركوب على ظهور البسطاء، وأنّ الإنسان ربما يتطاول حتى على الوحي والرسالات والنبوات، وأنّ الشيطان دائماً بالمرصاد..

نعم..، وهكذا أصبحت الأمّة المحمدية أمام خطين متصارعين، منذ وفاة الرسول عَلَيْ وإلى الآن وإلى يوم القيامة..؛ خط حافظ أصحابه على الوحي والرسالة والسنّة النبوية وكل مقررات السماء، ولم يتعدّوا قيد أنملة عن ذلك حتّى على حساب أرواحهم..، والحط الثاني آثر الدنيا ومصالحها، فكلّ ما كان من الوحي والسنّة يطابق مصالحهم الدنيوية وموروثهم الجاهلي اتخذوه ديناً وما لم يتفق مع الدنيا وزبرجها رموه في سلّة المهملات إلاّ ما لم يقدروا عليه؛ وذلك إمّا بسبب وقوف الخطّ الأوّل في وجوههم، أو بفعل التناقضات الاجتماعيّة التي كانت تطرأ على مسيرة الحكم.

هذا هو لب القضية وجوهرها، ولكن هذا لا يمكن أن يتأتى إلا إذا قُعلَت له قواعد وأسست له أسس فكرية تنهض لبناء آيديولوجية ملونة بلون ديني ومصطبغة بصبغة القداسة حتى تأخذ شرعية جماه رية تنطلي حتى على المفكرين، وهنا بدأ العقل القرشي يفكر وينظر ويبرمج، واعتقد أنّه نجح في كثير من تخطيطه لسرقة الرسالة أولاً ولتسييس الدين ثانياً، ولكن بحفظ ماء الوجه من جهة، وبمسحة دينية من جهة أخرى.

هذا ما حاول الخط الثاني تطبيقه، ولكن الخط الرسالي الأصيل، لم يقف مكتوف الأيدي، وبدأ الصراع المرير بين أتباع الرسول الأمناء وبين كثير من أصحابه من ذوي المصالح الدنيوية، فاختلط الحابل بالنابل..؛ فتارة اتّخذ الصراع لوناً فكريّاً، وتارة تعلي أطواره لتراق دماء وتهتك أعراض، واستمرّ الأمر وإلى يومك هذا، بل إلى أن يمن الله على الذين استضعفوا في الأرض ويجعلهم أئمة ويجعلهم الوارثين.

هذا هو مجمل مسيرة التاريخ الإسلامي بل الإسلاموي، ولكن ما هي بدايات هذه المسيرة؟ وكيف انطلقت؟ وكيف تطوّرت؟ ومن هم قادة الخط الأمين على الرسالة؟ وكيف استطاعوا الإبقاء على أصالة الإسلام ونوره؟ وما هي منهجيّة الرسول نفسه وتخطيطه المبارك الدقيق الضامن لذلك النور؟ ومن هم صناديد الخط المناوىء؟ وكيف

كان يفكّر؟ وبالتالي كيف استطاع هذا المناوىء أن يصنع آيديولوجيّة قادرة نوعاً ما على المواجهة؟ وما هي الخطوط العريضة لآيديولوجيّة المواجه والتحريف؟ وما هي أبجديّاتها...؟؟.

كل هذه الأسئلة وعشرات غيرها، استطاع أخي الفاضل باسم الحلّي أن يجيب عليها بجدارة فائقة، وبأسلوب علمي هادىء، وكلّ أملي أن يجعل القارىء هذا الكتاب على اختبار لمصيره في الآخرة، فإمّا هو حقّ فيتّبعه، وإمّا هو باطل فيجيب عليه بروح علميّة وبإسلوب موضوعيّ، وما شأننا نحن المسلمين كشأن كل صاحب ضمير حيّ - إلاّ اتّباع الدليل نميل معه حيث نميل.

محسن أحمد الخاتمي الأوّل/ ٢٦ هــ، الموافق لـ ٢٦ / أبريل/ ٢٠٠٥ م



# ديما كالمسل

#### مُقتَكُمُّتُمَّ

الحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمد الأمين، سيد الأنبياء والمرسلين، وآله الطاهرين، أثمة الهدى، ومصابيح الدجى، الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وسلّم تسليماً كثيراً..

كثيرة هي الوقفات التي وقفها المختصون في العلوم الإنسانية وهم يحاولون الوقوف على ما يسمّى بالدوافع السياسية والإجتماعية والأخلاقية والدينية، وعلى كل الدوافع الآخذة بالإنسان أولاً، وبالجتمع ثانياً، إلى ما هو عليه من سلوك تاريخي يعكس بالضرورة لوناً من التفكير، وطريقة خاصة في قرائة الأشياء. ولا جزاف فيما إذا ذكرنا أنّ صراع البشر على الأقل - قدياً وحديثاً أسيرٌ لأمرين؛ الأول: طريقة المتفكير المتبناة، والثاني: الدفاع عنها؛ بالصراع مع طريقة تفكير الطرف الآخر. وفي الحقيقة فللختصون في العلوم الإنسانية، وعموم المفكرين، يهدفون في كلّ بحوثهم إلى هدفين أساسيين.

الهدف الأول: هو محاولة تجسيم قانون يستطيع أن يفسر على سبيل المثال دوافع قابيل لقتل أخيه هابيل، ويستطيع أن يفسر دوافع بيرون لسفك دماء آلاف المسيحيين، ويستطيع أن يفسر دوافع بني أمية في محاولاتهم المنصبة على اجتثاث مادة أهل البيت الميلي وسب أمير المؤمنين على على المنابر ثمانين سنةو..، وفي عصرنا الحاضر ليستطيع هذا القانون أن يفسر دوافع البرغماتيين والنازيين الفاشيين والوضعيين والإمبرياليين والعَوْلَمَوِيِّين في محاولاتهم الجادة للسيطرة على بني البشر سياسياً وعسكرياً واقتصادياً واجتماعياً..، هذا من هذا الجانب..

ومن الجانب الآخر محاولة تجسيم قانون يستطيع أن يفسر دوافع آدم وشيث وإدريس ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عَلَيْقُ وسائر الأنبياء وكل الأوصياء

وعموم المصلحين في سعيهم اللامتناهي في بناء الإنسان والمجتمع؛ بإبقاء نزعة الإنسان حيّة في مقابل النزعة في الإتجاه الآخر.

إنّ هذا القانون يكشف بالضرورة عن طرق متعدة في التفكير ومناهج مختلفة في فهم الأشياء، وهذه الطرق والمناهج هي التي أخذت بالمجتمعات الإنسانية ـ حضارياً لل ما هي عليه اليوم؛ سلباً أو إيجاباً، وفي الحقيقة فشغل الإنسانيين الشاغل هو محاولة الإجابة عن السؤال الذي عمره بعمر العقل الإنساني نفسه..

كيف يفكّر الآخرون؟؟؟.

لكن مهما كانت الإجابة، ومهما تعددت أشكالها، وبأي لباس ظهرت على الملأ البشري، فهي تنطوي على طريقة تفكير الآخرين، وبالتالي على منهجهم في تفسير الظواهر الحياتية والتاريخية وكل شيء..، لكن هذا لا يكفي ولا بدّ من الوقوف على..

الهدف الثاني: والذي هو مطوي في محاولة التسلح بطريقة من التفكير قادرة على مجالدة ما يشرع من مشرعة طريقة التفكير الأخرى.

ومع إمعان بسيطٍ في الحركة الإنسانية، وعلى أقل التقادير في تاريخنا المعاصر نلمس بوضوح شخوص هذين الهدفين في كل صراع، سواء أكان بين دينين أم بين اتجاهين سياسيين أم بين نظريتين اقتصاديتين أم غير ذلك...

وإذا ما تحدثنا عمّا يترشح عن هذين الهدفين كآثار لهذا المنحى الآيديولوجي في قرائة حركة التاريخ، ولمناهج التفكير المتجسدة جرّاء ذلك على أرض الواقع الإنساني، لوقفنا على نتائج مهولة لا تسرّ الناظرين..، وحسبنا أن نعرف، وهو أمر ليس بالمستور أنّ الحرب العالمية الأولى مثلاً ما هي إلاّ نتيجة قهرية لبعض النظريات الغربية الأسيرة لبعض الرؤى السياسية في ضوء تداعيات الوضع الإقتصادي في العالم؛ أولاها بالذكر برغماتية وليم جيمس الأمريكي، مضافاً إلى أنّ كلّنا يعلم أنّ الحرب العالمية الثانية ما هي إلاّ نتيجة قهرية لثلاث نظريات أو قل: ثلاث طرق من التفكر..؛ البرغماتية، ونازية هتلر، واشتراكية ماركس ولينين..

من هذا المنطلق، ومن خلال هذه الأَوَّلِيَّات، تعددت النظرات في تفسير العلاقة بين الإنسان والكون والحياة، واختلفت طرق التفكير ومناهج القراءة لأجل ذلك؛ لتصاغ من بعد بما يسمّى بالمنطق؛ والمنطق في صيغته العامّة ليس إلاَّ طريقة التفكير

المسيّرة \_ عن إرادة وعن غير إرادة \_ لسلوك الإنسان والمجتمع!!!. على هذا الأساس وجد المنطق الأرسطوطاليسي والمنطق الجدلي الديالكتيكي والمنطق الإسلامي والمنطق الديكارتي وأخيراً المنطق الوضعي؛ ليعبّر كلّ منها عن منحى خاص في قرائة الأشياء وفي قرائة ما وراء الأشياء..

فالتقاطع بين مبادىء كل منطق مع مبادىء قرينه الآخر يكشف بالضرورة عن تقاطع كامل في المنهج وفي طريقة التفكير؛ فمثلاً في الوقت الذي حاول الغرب بناء نظرياته الإقتصادية والسياسية والإجتماعية والعقائدية على ضوء مقررات المنطق الوضعي أو غيره، نجد ماركس وفريدريك إنجلز ولينين يعلنون بإصرار أنّ قراءة الواقع لا يمكن أن تكون صحيحة إلا على ضوء المنطق الديالكتيكي الجدلي..، ولعلك تعرف أنّ الغرب قلق من ذلك كثيراً؛ الأمر الذي أدّى إلى نشوب حرب منطقية \_ إذا جاز لنا التعبير \_ بين المعسكرين الشرقي والغربي فضلاً عمّا بينهما من حروب باردة بيضاء ودموية حمراء؛ فكثرت الردود والمسلجلات والكتابات من الطرفين لإثبات ما بيضاء ودموية حمراء؛ فكثرت الردود والمسلجلات والكتابات من الطرفين لإثبات ما ظهر البعير، لمّا تهاوى بنيان المنطق المجدلي الديالكتيكي في نهايات القرن العشرين؛ وواجمه نكسة قاتلة بانحلال معسكره الإشتراكي بالكامل؛ حتى عادت للغرب ثقته والعالية بأن يطرح البرغماتية والمنطق الوضعي حلاً لمشاكل الإنسانية، بلا منازع وبلا العالية بأن يطرح البرغماتية والمنطق الوضعي حلاً لمشاكل الإنسانية، بلا منازع وبلا صراع، في ضوء مشروع العولة.

وقد طوى كل هذه الملابسات الكاتبُ الأمريكي (الياباني الأصل) فرانسيس فوكوياما في مقولته المشهورة «نهاية التاريخ» معلناً فيما يزعم بانتهاء تاريخ الصراع بعد اعتلاء البرغماتية والمنطق الوضعي عرش السلطة البشرية بلا منازع؛ وذلك بعد أن سقط شبح الديالكتيك المخيف من عين الحسابات، ومن الضرورة بمكان أن نتساءل عن أهمية الحرب المنطقية فيما بين الأيديولوجيات عموماً؛ إذ ما الفائلة منها؟.

وأن نتساءل عن عمر هذه الحرب اللامتناهية هل هو قرنٌ من الزمان أم هو بعمر التاريخ البشري؟.

وهل لذلك علاقة بالتصادم الإجتماعي والإنساني المترشح قهراً عن التصادم بين تراث كل من أطراف الصراع المتصادمة؟.

والأهم من ذلك: هل لهذا علاقة بما يسمّيه الكاتب الأمريكي صاموئيل هنتنغتون بصدام الحضارات أو الصراع فيما بينها؟.

على العقل الإسلامي أن يقف عند هذه الأسئلة وقفة إمعانية تعينه على الكفاح وهـو يمـارس دوره النضالي من أجل وحي الرسول محمد ﷺ...، منهج محمد ﷺ...، سنّة محمد، المستقلة من معين الوحى المقدس..

فالذي ينبغي أن نلتفت إليه هو أنّ كل صراع ذكره التاريخ، ابتداءً من الصراع بين هابيل وقابيل وحتى هذه الساعة ما هو إلا ترجمة مادية لصراع المناهج وطرق التفكير؛ وليس من الإفراط أن أذهب إلى أنّ صراع المناهج يعكس بأمانة متناهية صراعاً من نوع آخر هو أسبق من ذلك، وهو الأساس الحقيقي والعلمي لكل تصادم..؛ إنسانياً كان هذا التصادم أم إجتماعياً أم حضارياً..؛ أسمّيه بن «صراع الدوافع» وهو مطوي في كل تساؤل يقول: ماذا يريد الآخرون حقاً..؟.

وإذا ما استطردنا في حديثنا هذا إلى ما قبل التاريخ البشري، أي إلى ما قبل تاريخ آدم بقليل لنجد في أدبيات الموحدين؛ وبالأخص في أدبيات الأديان الكبرى اليهودية والمسيحية والإسلام ما يبلور لنا حدود هذا الصراع المنهجي والتصادم الدوافعي بجلاء..؛ الني سنجده واضحاً أنّ منهج إبليس في تقييم ما حوله من ظواهر سماوية مهمّة لا يلتقي مع المنهج المفاض من شرعة التوحيد المقدّسة..

قال الله تعالى ذكره: ﴿ قُلْنَا لِلْمَلانَكَ السُّجُدُوا لَآدَمَ فَسَجَدُوا اللَّا إِبْلِيسَ لَمُ يَكُنُ مِنَ السَّاجِدِينَ \* قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاْ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مَنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارِ وَخَلَقْتَهُ مَنْ طِينَ \* قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكبَّر فيها فَاخْرُجُ مِنْ نَارُ وَخَلَقْتَهُ مَنْ المُنظَرِينَ \* قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ اللَّهُ مَنَ المُنظَرِينَ \* قَالَ فَبِمَا إِنْكَ مَنَ المُنظَرِينَ \* قَالَ فَبِمَا أَغُونُ تَنَا لَهُ مَا لَهُ مَنْ مَن المُنظَرِينَ \* قَالَ فَبِمَا أَغُونُ تَنَا لَا اللَّهُ مَنْ المُنظَرِينَ \* قَالَ الْمُسْتَقِيمَ \* ثُمّ لَآتِينَهُ مَنْ مَنْ لَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ أَغُونُ شَمَانِهُمْ وَلا تَجِدُ أَكُنْ رَهُمْ مُنْ لَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَنْ خَلُقَهُمْ وَكَنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ المُسْتَقِيمَ \* ثُمّ لَآتِينَهُمُ مَنْ لَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَنْ اللَّهُمْ وَلا تَجِدُ أَكُنْرَهُمْ مُنْ لَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَلا تَجِدُ أَكُنْرَهُمُ مُنْ لَيْنِ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانُولُهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمُكُونَا أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهِمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمُ لَالْمُولَا اللَّهِمُ وَلَا تَجِدُ أَكُنُ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُنْ أَيْمَانِهُمْ وَلا تَجِدُ أَكُنْ وَلَا عَلَى الْمُعْرِقُ الْمُعْرِينَ الْمُعْلَمْ وَلا تَجْدُ أَنْ الْمُعْرَاقِيمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ وَلَا اللَّهُ عَالْمُ الْمُعْلَمْ وَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْمَانِهُمْ وَالْمُعُنْ الْمُعْمَالِهُ الْمُؤْلِدُونِهِمْ وَالْمُ أَنْ الْمُعْلِمُ وَلا تَجِدُ أَكُمُ وَلَا عُمْ الْمُعْلَى الْمُعْمُ ولا تَعْمُ لَا عُلُولُونَا اللْمُعُلِمُ وَالْمُ أَنْ الْمُعْلَمُ وَالْمُ أَنْهُمُ وَالْمُونُ الْمُعْلِمُ وَالْمُ أَنْهُمْ وَالْمُولُ الْمُعُمُ وَالْمُ أَلَالُونُ وَالْمُ أَنْ الْمُعْمُ وَالْمُوالِمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُوالِمُ الْمُعُولُونُ الْمُوالِمُولُولُولَا الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْمُولُولُوا

عَلَى أَنَّنَا قَدَلًا نسرف في ضَوء ذلك إذا ادّعينا بأنَّ الصراع بين الدوافع الإنسانية، أي بين الدوافع المشروعة وغير المشروعة إنّما هو وعلى تفاوت درجات

<sup>(</sup>١) الأعراف الآيات ١١: ١٧.

البشر مترشّح قهراً عن الصراع الذي صاغته هذه الآيات ..

إنّ هـ نه الإلماحة السريعة في تفسير الصراع الإنساني عبر تتالي القرون تساعدنا كشيراً للوقوف على أهمية المنهج (=المنطق) في بعديه السلبي الهدّام والإيجابي البنّاء. وإذن فالأهمّية القصوى هو محاولة الوقوف على الدوافع التي على أساسها استنشق هـ نا المنهج أو ذاك الحياة؛ فالوقوف على طريقة التفكير وعلى منطق بناء المنظومات المعرفية وعلى منهج التعامل مع الكون والحياة وإن كان مهماً في هذا الحد إلاّ أنّ الاكتفاء بذلك \_ فيما اعتقد \_ والنوء بالجانب عن الأسباب الفاعلة والدوافع المؤدية في بناء طريقة التفكير قصور معرفي كامل.

### الملامح العامّة لمنهج الرسول عَلَيْكُولاً :

فيما أعتقد هنا تكمن عظمة الرسول محمد على اللامتناهية إذا ما نظرنا إليها نظرة إحصائية بشرية لا أقل؛ إذ هو على لم يؤسس الإسلام ولم ينشر الدين بادىء ذي بدء من خلال صراعه المنطقي أو المادي مع فلول الرذيلة وتقهقر الضمير فحسب..؛ فلقد كان على قبل ذلك يمارس نوعاً عجيباً لا مثيل له من الشورة على اللاضمير، ومن انقلاب على الدوافع اللاإنسانية؛ فهو على كان المشورة على اللاضمير، ومن انقلاب على الدوافع اللاإنسانية؛ فهو على من التاريخ، حيث درجة الحرارة سبعين تحت الصفر..، كان على كارس هذه العملية ببراعة هي فوق التصور البشري..؛ الذي فعله على أنه أرجع اللاإنسان إلى حظيرة الإنسانية..، إلى خط الاستواء وحواليه، حيث يمكن للقلوب والعقول أن تنشرح..، كالزهور في فصل الربيع..؛ لتعي نزعة الخير والسلام والبناء..؛ هذا منا أعلنه التاريخ عنه على الله بكل صراحة كما ستعرف..

بلى، جاء عَيْلَةُ من خلال شخصه السماوي المقدّس بأطروحة متكاملة لبناء الإنسان والمجتمع متمثّلة بالقرآن وبالسنّة أو مطويّة فيهما، ولكن إذا كانت هذه الاطروحة في هذا الحد كافية فكيف نفسّر ازورار البعض عنها؟.

ولماذا لا نجدها كافية للمنافقين وهم يعيشون مع الرسول ﷺ ترعرع الإسلام وروعته؟.

ومن ثمَّ فلماذا لا نجدها كافية لكل المخطئين المتلوثين الآثمين من هذه الأمَّة؟.

والأهم من ذلك عبر أيّ فلسفة (-منهج) بقيت هذه الأطروحة السماوية تصارع الموت؟.

إنَّ هذه التساؤلات وآلافاً غيرها تعني أنَّ القرآن والسنّة ومن دون ثورة محمد عَلِيَّا الله على اللاضمير ومن دون ذلك الانقلاب على الدوافع اللاإنسانية لا يغنيان شيئاً؟ ولقد كان اليهود وقريش في بدايات الدعوة يعيشان في حضرة القرآن والسنّة، وبدلاً من أن يستثمراهما في بناء الإسلام جهدا في وئدهما وهما بعد في مخاضهما، محاولةً منهما للإبقاء على مصالحهما ولو على حساب النوع الإنساني كلّه..

الذي نريد قوله أنّ السنّة النبوية تبعاً للقرآن ليسا مُثُلاً عليا متجردين عن الواقع كما هي مقررات الأفلاطونية؛ هما فضلاً عن كونهما مثلاً مقدسة، قادران على تغيير مجرى التاريخ باعتراف الجميع، وعلى أقل التقادير فهما ـ بشهادة الواقع ـ قادران على البقاء حتى يرث الله كل شيء، وليس هذا بالقليل..

ولا ريب في أنّ مشروع التغيير أو مشروع القدرة على البقاء، لم يكن ليتم لجرد أنّ هناك قانوناً أمثل مفاضاً عن شرعة الملكوت الأعلى قد صينغ فيما بعد بالقرآن وبالسنّة..؛ إنّ افتراض ذلك يجعل من الرسول الأعظم محمد عَلَيْلُهُ \_ وحاشاه \_ مجرد ببغاء لا أكثر ولا أقل، وأنّ قيمة الدين الإسلامي تدور مدار نصوصه ذات السمة البغاوية لا غير..

وبالتالي فافتراض ذلك يجعل من المنطق الإسلامي هو ما يدور مدار النص المجرد لا أكثر ولا أقل..

لكن هذا الافتراض علجز تماماً عن الإجابة عن عشرات بل مئات التساؤلات التي من مثل:

هل من المعقول أن نفترض أنّ النص الإسلامي (قرآناً أو سنّةً) قد جاء من دون أن تسبقه رؤية أو تخطيط أو برنامج لجيئه؟.

وما معنى أنّ القرآن بقي يتقاطر على البشر من سموّ غمامة التوحيد على مدى ثلاث وعشرين سنة؟.

إذ لماذا لم يهطل مرّة واحدة هو والسنّة المبينة له وينتهي الأمر؟.

وهـل فـات عـنّا ـ نحـن المسـلمين ـ أنْ ليس للنصوص من ذكر في بدايات نشر الدين..؛ في السنين الأولى من البعثة؛ لمّا لم ينزل من القرآن إلاّ بضع سور صغار؟.

مقدمة .........

ما نخلص إليه هو أنّ هناك مجموعة من المبادى، والأوليات السماوية قادرة على تشكيل منهج يتصرف بالنصوص كمّاً وكيفاً، سعة وضيقاً، حسبما تملي الوظيفة، وعلى ذلك فالنصوص طوع ذلك المنهج وأسيرة له، وإن شئت قلت هي طوع تلك الطريقة السماوية من التفكير (=المنطق)..

فإنَّننا لـو ذهبنا يميناً أو شمالاً فلـن نجـد أمامنا إلاّ منهج محمد. إنّه الثورة على اللاّضمير؛ إنّه الانقلاب على اللاإنسانية؛ إنّه مشروع الإبقاء على الدين ولو كره المنافقون والمعاندون..

آية كل ذلك أنّ منهج الرسول عَلَيْقَ في إحياء النزعة الإنسانية وإيقاظ الضمير هو عينه قبل أن يُبعث نبياً وبعد أن بُعث نبياً؛ أي هو عينه قبل أن يكون هناك قرآن وسنة وبعد أن كانا..؛ ولا ريب في أنّه الصادق الأمين، ذو الخلق العظيم، المثلُ الأعلى...، من قبلُ ومن بعدُ..

### منهج الرسول ﷺ والنزعة الإنسانية:

لا شك في أنّ النزعة الإنسانية (=حب الخير) موجودة منذ أن وجد الإنسان، وليست هي بالمقترنة بمجيء الإسلام في بدايات القرن السابع الميلادي؛ لأنّها: ﴿ فَطُرةَ اللهُ الَّذِي فَطُر النّاسَ عَلَيهُ اللهُ (١) فهي إذن حقيقة تدور مع الوجود الإنساني حيثما دار، ولكن ليست المشكلة في ذلك؛ المشكلة كل المشكلة هي أنّ هذه النزعة قد تحيى وقد تموت..، تتصاعد في حين وتتسافل في حين آخر...، تقوى في مجتمع وتضعف في ثان، وهذا في الواقع أصل المشكلة الإنسانية والإجتماعية التي شغلت بال الأنبياء والمصلحين والمفكرين عبر مقاطع الزمن..

وإذا ما تحدثنا عن البدايات التطبيقية لمنهج الرسول الأمجد عَلَيْلَهُمُ الذي اكتنف نشر الدعوة الإسلامية في قلب الجزيرة العربية مكة، وعن الخط البياني للنزعة الإنسانية عند قريش بنحو خاص، فلا نكاد نشك في أنّ هذا الخط بملاحظة الانحطاط الإنساني والإجتماعي في قريش الوثنية هو صفر أو يكاد يكون كذلك..

وإذن فقد واجه الرسول محمد عَلِي هذه المشكلة التاريخية العويصة بصعوبة لا

<sup>(</sup>١) الروم: ٣٠.

نستطيع التعبير عنها بسهولة، ولكنّه تغلّب عليها ببراعة لا يمكن أن يسجّل التاريخ مثلها لسواه، وهذا باعتراف الجميع!!!

ولكن كيف تمّ له ذلك؟!

إنّ من أعظم الأخطاء أن نتصور أنّ الرسول عَلَيْظَا على ضوء ما جاء به من حلال وحرام فقط استطاع أن يلجم الإنسان داخل جلبة التّأسْلُم بالقوة؛ أو أن نتصور أنّ شأنه في ذلك شأن كل صاحب أطروحة اصلاحية كما يشتهي أن يصوّر لنا ذلك العقل الغربي.

إذ لو كان الرسول عَلَيْهُ قد تغلّب على تلك المشكلة الإنسانية العويصة بواسطة ما جاء به من مفردات الحلال والحرام وحسب لانتهى الإسلام؛ لأنّ طبيعة البشر تكفر بالقانون الذي لا يحقق لها رغباتها!!!.

ولا شك في أنّ الإسلام أو محمداً عَيَّالَةً فيما ينزعم العقل الغربي لم يحقق كل رغبات المسلمين المادية الأرضية التي وعدهم بها حتى هذه الساعة؛ ولكن إذا كان الأمر كذلك فلنا كل الحق في أن نتساءل عن سر التوسّع الأبيض اللامتناهي للفكر الإسلامي في أرجاء المعمورة مع أنّه في ضوء الحسابات الريّاضية المادّية فكر مستضعف!!.

وأن نتساءل عن سر هيمنة المنهج المحمدي على بقية المناهج الأرضية، مع أنه في ضوء تلكم الحسابات أيضاً ينبغي أن يكون ميّتاً حينما مات محمد عَلَيْلَةً قبل أربعة عشر قرناً من الزمان؟.

إنّ هذه التساؤلات الواقعية تدعو الآخرين شاؤوا أم أبوا إلى الاقرار بأنّ فيما جاء بم محمد عَلَيْ الله سراً؛ هو سبب نجاح الإسلام، وهو علّة بقائه، ونشير إلى أنّ محاولة كشف هذا السر هو من أهم أهداف هذه الدراسة!!!

#### منهج الرسول ﷺ على لسان الغرب:

ولكن هل يمكن أن نزعم أنّ هذا السرّ هو ما أراد الإفصاح عنه الكاتب الإمبريالي فرانسيس فوكوياما بقوله:

ليس هناك آيديولوجية أو عقيدة يمكن أن تحلَّ علَّ التحدِّي الديموقراطيِّ الغربيِّ، المني يفرض نفسَهُ على الناس، لا المَلكية، ولا الفاشيَّة، ولا الشيوعيَّة ولا غرها،

حتى أولئك الذين لم يؤمنوا بالديموقراطيَّة ولم يتبنوها كمنهاجٍ لحُكمِهِم أو حياتِهِم أو عملِهِم، سوف يَضطرُّون إلى التحدُّث بلغةٍ ديموقراطيَّةٍ، ومجاملة التيار من أجل تبريرِ الانحراف والدكتاتوريَّة والتسلُّطِ الذي يمارسونه، ويمكن أن نستثني الإسلام من هذا الحكم العامِّ وهذا الكلام، فهو دين متجانس، دين منتظم، وهو قد هزم الديموقراطية في أجزاءٍ كثيرةٍ من العالم الإسلاميِّ...(۱)؟.

من الواضح أنَّ فوكوياما لا يعني بالتجانس الوحدة المؤثرة بين المسلمين الذين هم متشتتون، كما لا يعني بانتظام الدين وحدة السلوك فيما بين المسلمين المتفرقين...، إنَّه يعني أنَّ في نفس الدين الإسلامي انتظام وتجانس..

بلى، قد يعلن التاريخ - بشكل نادر - عن وحدة موقف مؤثرة في سلوك المسلمين؛ كالتي نراها جليّة اليوم إزاء الورم الإسرائيلي، الذي يريد أن ينتشر في بدن الإسلام عنوة، لكنّها نادرة، بل نادرة جداً؛ لأنّ منهج الرسول محمد عَمَا الله ينادي بالوحدوية في كل شيء، لا في شيء دون آخر..

وهذا صاموئيل هنتغتون وهو إمبريالي أيضاً يحوم حول هذا السر في كتابه «صدام الحضارات» ففي هذا الكتاب رشّح هنتغتون أنّ الصدام سوف يكون بين ست حضارات هي: الكونفوشيوسية (الصينية) واليابانية والإسلامية والهندية والأرثذوكسية (=الدينية المتطرفة) وأمريكا اللاتينية؛ لكنّه وإن رسّح ست حضارات غير أنّه أعطى للصدام مع الحضارة الإسلامية والكونفوشيوسية الحظ الأوفر بقوله:

إنّما يجب أن نرصَّ الصفوفَ الغربيَّةَ أمامَ التحدِّي الإسلامي والتحدي الصيني، يجب أن نطوِّر نوعاً من الوحدة بين أمريكا وأوروبا، يجب إيجادُ علاقة تعاون على أقلِّ تقدير بين أمريكا وروسيا وبين أمريكا واليابان، يجب ألاَّ نذهبَ بعيداً في تخفيض القُدرة العسكريَّة الغربيَّة... (٣).

<sup>(</sup>١) نهاية التاريخ لفوكوهاما دار العلوم العربية بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٢) تطلق على طائفة التطرف المسيحيّة، كما تطلق أيضاً على المتطرفين اليهود، وقد تطلق على غيرهم أيضاً.

<sup>(</sup>٣) صدام الحضارات عنوان مقالة طويلة نشرها هنتغتون في علد ربيع ١٩٩٢ م لجلة فورين أفريز في عهد الرئيس الأمريكي بيل كلنتون، ثمّ أتبعها بكتاب.

ولقد قدّم هنتغتون في عبارته الآنفة التحدي الإسلامي على التحدي الصيني، فهل هذا ترف علمي من مفكّر إمبريالي برغماتي جاد فيما يقول، أم أنّ سرّ منهج محمد عَلَيْ الله الله الإسلام قوياً في الصراع هو ما أقلق صاموئيل والإمبريالية؟.

على أنّ المفكّر روبرت كابلان الخبير الأمريكي بشؤون العالم الثالث لم يَعْدُ ذلك في قوله:

في هذا الجزء من العالم سيكون الإسلام بسبب تأييده المطلق للمقهورين والمظلومين أكثر جاذبية؛ فهذا الدين المطّرد الانتشار على المستوى العالمي هو الديانة الوحيدة المستعدة للمنازلة والكفاح...

وإذا تناسينا الكلمات فلن ننسى رائعة الأمريكي مايكل هارت في كتابه المائة الأوائل وهو يوضح لقرّائه سبب اختياره الرسول محمداً عَيَّا لله ليكون في المرتبة الأولى والمسيح في المرتبة الثالثة مع أنّه مسيحي..

فقد قال: إنّ اختياري لمحمد ليأتي في المرتبة الأولى من قائمة أكثر أشخاص العالم تأثيراً في البشرية قد يدهش بعض القرّاء، وقد يعترض عليه البعض؛ ولكنّه الرجل الوحيد في التاريخ الذي حقق نجاحاً بارزاً على كل من المستويين الديني والدنيوي، فهناك رُسل وأنبياء وحكماء بدأوا رسالات عظيمة، ولكنّهم ماتوا دون إتمامها، كالمسيح في المسيحية، أو شاركهم فيها غيرهم، أو سبقهم إليهم سواهم، كموسى في اليهودية، ولكن محمداً هو الوحيد الذي أتم رسالته الدينية، وتحددت أحكامها، وآمنت بها شعوب بأسرها في حياته؛ ولأنّه أقام جانب الدين دولة جديدة، فإنّه في هذا المجل الدنيوي أيضاً، وحد القبائل في شعب، والشعوب في أمة، ووضع لها كل أسس حياتها، ورسم أمور دنياها، ووضعها في موضع الانطلاق إلى العالم، أيضاً في حياته؛ فهو الذي بدأ الرسالة الدينية الدنيوية، وأتمها (١).

ولقد اختصر لنا جيبون وكلي لباب ما نريد في قوله: ليس انتشار الدعوة الإسلامية هو ما يستحق الانبهار، وإنما استمراريتها وثباتها على مر العصور؛ فما زال الانطباع الرائع الذي حفره محمد في مكة والمدينة له نفس الروعة والقوة في

<sup>(</sup>١) المائة الأوائل: ٣٣.

نفوس الهنود والأفارقة والأتراك حديثي العهد بالقرآن، رغم مرور اثني عشر قرناً من الزمان (۱).

وقال بوسورث سيث: لقد كان محمد قائداً سياسياً وزعيماً دينياً في آن واحد، لكن لم تكن لديه عجرفة رجل الدين، كما لم تكن لديه فيالق مثل القياصرة، ولم تكن لديه جيوش مجيشة، أو حرس خاص، أو قصر مشيد، أو عائد ثابت..؛ إذا كان لأحد أن يقول إنّه حكم بالقدرة الإلهية فإنّه محمد؛ لأنّه استطاع الإمساك بزمام السلطة دون أن يملك أدواتها ودون أن يسانده أهلها(٢).

وقال المفكر الفرنسي لامارتين: إذا كانت الضوابط التي نقيس بها عبقرية الإنسان هي سمو الغاية والنتائج المذهلة لذلك؛ رغم قلة الوسيلة، فمن ذا الذي يجرؤ أن يقارن أيًا من عظماء التاريخ الحديث بالنبي محمد عَمَا في عبقريته؟! فهؤلاء المشاهير قد صنعوا الأسلحة وسنوا القوانين وأقاموا الإمبراطوريات، فلم يجنوا إلا أمجادا بالية لم تلبث أن تحطمت بين ظهرانيهم (٣).

وقـال الباحـث الهندوسي شاندشارمة: كان محمد الرأفة والطيبة بعينيها؛ والذين من حوله كانوا يشعرون بتأثيره ولم ينسوه أبداً (٤).

وقال المفكر المعروف برناردشو في كتاب الإسلام الصادق (أو محمد): إنّ العالم أحوج ما يكون إلى رجل في تفكير محمد، هذا النبي الذي وضع دينه دائماً موضع الاحترام والإجلال؛ فإنّه أقوى دين على هضم جميع المدنيات، خالداً خلود الأبد، وإنّي أرى كثيراً من بني قومي قد دخلوا هذا الدين على بينة، وسيجد هذا الدين مجاله الفسيح في هنه القارة يعني أوروبا، إنّ رجال الدين في القرون الوسطى، ونتيجة للجهل أو التعصب، قد رسموا لدين محمدٍ صورةً قاتمة، لقد كانوا يعتبرونه عدوًّا للمسيحية، لكنني اطلعت على أمر هذا الرجل، فوجدته أعجوبة خارقة، وتوصلت إلى أنّه لم يكن عدوًّا للمسيحية، بل يجب أنْ يسمّى منقذ البشرية، وفي رأيي أنّه لو تولّى أمر العالم اليوم، لوفّق في حلّ مشكلاتنا بما يؤمن السلام والسعادة

<sup>(</sup>١) تاريخ امبراطورية الشرق: ٥٤ لندن سنة ١٨٧٠ م.

<sup>(</sup>٢) محمد والمحمديّة: ٩٢، لندن سنة ١٨٧٤م.

<sup>(</sup>٣) تاريخ تركيا ٢: ٢٧٦ باريس سنة ١٨٥٤ م.

<sup>(</sup>٤) رسل الشرق: ١٢٢، سنة ١٩٣٥.

التي يرنو البشر إليها(١).

وقال توماس كارليل: فلم يقم هذا الرجل (محمد عَلَيْهُ) بإحاطة نفسه داخل إطار من الأقوال والصيغ الدينية ولكنّه تفرد مع روحه ومع حقيقة الأشياء يستمد منها ما انطلق عليه الإخلاص، شيء يملكه أسمى من طبيعة البشر؛ فقد كانت كلمة هذا السرجل صوتاً ينبعث مباشرة من قلب الفطرة نفسها؛ فإنّ الناس يصغون إليها كما لا يصغون إلى شيء آخر؛ وحريّ بهم أن يفعلوا فكل ما عدا هذا إنّما هو بالمقارنة إليه هباء منثور (٢).

وقال المفكر اليهودي (الإستاذ في جامعة شيكاغو في العلوم النفسية) جولز ماسيرمان: يجب أن يحقق القادة ثلاثة أعمال..

يجب أن يتوفر في القائد التكوين السليم للقيادة..، يجب أن يوفر القائد أو من يكون قائداً نظاماً اجتماعياً يشعر فيه الناس نسبياً بالأمن والطمأنينة..، يجب على القائد أن يوفر لشعبه مجموعة واحدة من المعتقدات.

ثم أنهى جولز ذلك بقوله: ولعل أعظم قائد كان على مر العصور هو محمد عَلَيْ الذي جمع الأعمال الثلاثة، وقد فعل موسى المنتخ نفس الشيء ولكن بدرجة أقل (٣).

وقال مونتجومري وات في كتابه محمد في المدينة: ...، ولولا هذا المزيج الرائع من الصفات المختلفة الذي نجمه عند محمد لكان من غير الممكن أن يتم هذا التوسع (يقصد التوسع الإسلامي)...، لقد أوتبي محمد موهبة خاصة على رؤية المستقبل، وكان رجل دولة حكيماً، ورجل إدارة بارعاً (١٠).

إنَّ كل ذلك يكشف بجلاء عن أنَّ عبقرية الرسول محمد عَيَّا ليست بالمحدودة في اطار أنَّه ناء بعبء تبليغ القرآن فقط، ولا لأنَّه جاء بالسنّة المبيّنة لمبهماته وحسب، بل ولا بسلطانه \_ كرجل سياسة وحكم \_ على بنى البشر ليس غير..

<sup>(</sup>١) الإسلام الصادق أو محمد عَلَيْ طبع في لندن سنة ١٩٣٦، لكن أحرقته السلطات البريطانية، وقد أخذنا كلمته الآنفة عن صفحات الأنترنيت.

<sup>(</sup>٢) الأبطل وعبادة الأبطل: ٧١ طبع لندن سنة ١٩٥٩م.

<sup>(</sup>٣) نيويورك تايمز؛ العدد الصادر في ١٥ يوليو سنة ١٩٧٤م.

<sup>(</sup>٤) محمد في المدينة: ٥١٠، تعريب شعبان بركات / بيروت لبنان / منشورات المكتبة العصرية.

هناك بعد رابع للنظرية الإسلامية يجري في شريان الإسلام وفي دماء المسلمين من دون توقف عبر أربعة عشر قرناً وإلى ما لا نهاية؛ إنّ هذا البعد هو نزعة محمد عَلَيْهُ في الإنسانية (=حب الخير للنوع الإنساني) ونزعته الأنْسَنِيَّة (=فلسفة محمد عَلَيْهُ في قرائة الأشياء لصالح النوع الإنساني)..

وإذن فلم يقم الرسول محمد عَيَّالِيَّةُ بدور التبليغ عن الله تعالى حتى إذا تم له ما أراد تبليغه ذهب جانباً ليستريح، ولو كانت وظيفته المقدّسة تدور في هذا الإطار الضيّق لمات الإسلام بموته عَيِّلَةُ بلا فاصل؛ إذ الرسالة الإسلامية على هذا الفرض هي مجموعة قوانين تشريعية لتنظيم السلوك، بلّغ بها نبي اسمه محمد عَيَّلِيَّةٌ قبل أربعة عشر قرناً لا أكثر ولا أقل!!!.

ولكن إذا كانت الرسالة الإسلامية هي هذه، ومع فرض أنّها لم تحقق سعادة البشر في الحياة الدنيا كما يقول الماديون، فلنا الحق في أن نتساءل كيف بقيت؟

وما هو سر قوّتها حتى هذه الساعة؟

ولماذا تحاول الإمبريالية محو الإسلام من على وجه الأرض مع أنّ الإسلام في صراعه المادّي لا يمتلك ما تمتلك هي من قوّة؟.

ولماذا هي عاجزة عن محو الإسلام مع أنّ محاولاتها لا تعدّ ولا تحصى؟

ما يتمخض من هذه التساؤلات هو أنّ التصور الذي يفترض أنّ قيمة الإسلام تدور مدار نصوصه وحسب، قد أبعد قرائة الرسول الدقيقة للمستقبل عن دائرة التأثير في البناء البشري والإسلامي، ولم يعْطِه أكثر من قيمة الببغاء أو آلة التسجيل التي تجتر الأصوات ليس إلاّ..

إنّ لبقاء الإسلام..، لقوته وصموده..، لقدرته على المواجهة والجابهة، سراً له علاقة وثيقة بمنهج الرسول محمد على الخاص في النظر للكون والحياة؛ أي بطريقة تفكيره الشاملة والمهيمنة على حركة التاريخ في إطار أنّه لا (بَنْطقُ عَن اللّه وك) لا في نصوصه الجامدة وحسب!! حتى لو كانت نصوصه سماوية لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها، وقادرة على أن تأخذ بركب البشر إلى السعادة الأبدية.

ثمّ لا ينبغي أن نتناسى أنّ حديثنا عن قدرة هذه القوانين نظريّ؛ إذ ليست المشكلة في وجود القانون السماوي وفي عدم وجوده ونحن حيل خيبة إسلامية عمرها بعمر المسلمين؛ فالذي لا ريب فيه ممّا أعلنه التاريخ عن واقع أكثر المسلمين وهم

يخوضون معترك المرحلة التطبيقية لتلكم القوانين أنّهم حقّقوا فشلاً ذريعاً في تجسيم الإسلام على أرض الواقع خلال سلوكياتهم المخجلة، وهذا منذ عهد الرسالة الأول(١) وحتى ساعتنا هذه..

..لكن مع هذا الفشل الذي لا يسعنا إنكاره بسبب الازورار الإسلاموي عن الإسلام؛ أي ذلك الازورار المتمثل بالدول الإسلاموية التي استطالت على كل شيء بالقوّة المسلّحة وبالنزعة اللامحمّدية، لا يسعنا في المقابل إلاّ أن نذعن بحقيقة أخرى في عرض تلك لا يرقى إليها الشك بحل من الأحوال؛ وهي حقيقة بقاء الإسلام صامداً متجانساً منتظماً كما اعترف بذلك فوكوياما وهنتنغتون وكابلان وعشرات غيرهم..

#### .. نحن إذن أمام حقيقتين:

الأولى: خيبة الإسلامويين في تمثيل الإسلام؛ بسبب الانفلات المستور عن محور المسيرة الإسلامية الصحيحة وعن منهج المجتبى محمد عَمَيْكُمْ ..

والحقيقة الثانية: بقاء الإسلام صامداً منتظماً متجانساً حتى مع ذلك الفشل.

والذي لا نرتاب فيه أنّ الحقيقة الثانية ما هي إلاّ نتيجة حتمية لمنهج الرسول ﷺ في بناء الدين، والذي هو إجمالاً على ثلاث مراحل:

#### المرحلة الأولى: بناء وتأسيس الدين

التي تبتدأ على نحو الدقة مع بدايات البعثة؛ أي منذ أن نزل الوحي على الرسول عَلَيْلَةً \_ بصفة رسمية \_ لأول مرة وحتى هجرته التاريخية المباركة إلى المدينة، وقد كان هم الرسول عَلَيْلَةً الأوّل في هذه المرحلة هو إرساء قواعد الدين الحنيف وتوطيد أركانه وتشييد أصوله..

بيد أنّ ما ينبغي ملاحظته هو أنّ هذه المرحلة الصعبة جدّاً بحكم كونها طفرة مفاجئة للمجتمع العربي من الوثنية اللاتوحيدية إلى الوحدانية المطلقة، ومن اللاإنسانية إلى الإنسانية، قد طواها الرسول عَلَيْكُ ببراعة كاملة لا يسع العقل والتاريخ إلا أن ينحنيا أمامها مبهورين..

آية ذلك أنّ الرسول ناء بكاهل هذه الطفرة من دون قرآن إلا بضع سور صغار؟

<sup>(</sup>١) من ذلك أنّ الرسول عَلَيْ خسر معركة أحد لجرّد طمع الصحابة الكلّهم عدول بالغنائم.

وهي سورة إقرأ وسورة الفاتحة والتكوير والمزمل والمدّثر وغيرها القليل جدّاً، هذا مضافاً إلى أنّه عَلَيْظَة قد طواها من دون سنّة تذكر إلاّ بضع أحاديث؛ أي من دون قانون ساوى متكامل..

إنّ هذا إن دل فإنّما يلل على أنّ الإسلام في بدايات تلك المرحلة لم تُرْسَ قواعله بالقـرآن كلّـه؛ ذلـك أنّـه لم يـنزل منه إلا سور معلومات، كما لم ترس قواعده بالسنّة المتكاملة؛ لأنّ السنّة متبوعة الوجود للقرآن بملاحظة أنّها مبيّنة ومفسرة له..

إنّ الحقيقة الفريدة التي تَمْثُلُ أمامنا على ضوء ذلك هي أنّ الفضل الأول في بناء الدين وإرساء قواعده كان لطريقة الرسول محمد عَيْرِهُ بالدرجة الأساس وليس للنصوص المقدّسة، وليس هذا ضرباً لدور القرآن العظيم والسنّة المباركة في بناء الإنسانية، ولكن الحقيقة التي لا محيد لأحد عنها هي أنّ الرسول عَيْرُهُ قد شيّد قواعد الدين بنجاح ساحق في حين أنّ القرآن لم ينزل أكثره بعد ومن دون تواجدٍ عريض يُذكر للسنّة..

ولا يمنعنا هذا من أن نفترض أنّ براعة الطريقة النبوية تلتف حول ملائمة النبي بين النصوص السماوية وبين توقيت إعلانها للنّاس من أجل أن يؤتي البناء الإسلامي أكله وهو ما زال غضّاً..

على أيّ حلّ فالنجاح الملازم للرسول ﷺ على الدوام في هذه المرحلة بل في كل المراحل يدور مع دوريه التاريخي والسماوي المترشحين عن طريقته السماوية الفريدة في البرمجة والبناء..

#### المرحلة الثانية: نشر الفكر الديني

بعد أن نهض الرسول عَلَيْهُ بأعباء تلك المرحلة الشاقة؛ أي بعد أن أرسى القواعد الأولى للدين، شرع شيئاً فشيئاً خلال السنّة المبينة لما ينزل من القرآن بنشر الدين حسب متطلبات الواقع الإجتماعي والإنساني، وعلى هدى تلك الحكمة التي حدت بالقرآن لأن ينزل منجّماً..

وما يجدر ذكره هو أنّه لا توجد حالة من الانفصل بين المرحلتين الأولى والثانية وكذلك الثالثة الآتي ذكرها؛ فالجميع متداخل تداخلاً تدريجيّاً؛ فكلّما توغلت الأولى في عمـق الـزمن باتّجه نهايتها كلّما رافق ذلك التهيئة التدريجية للثانية وهكذا؛ وآية ذلك أنّ الرسول ﷺ كان في مكّة يمهّد للثانية وينشر \_ بندرة \_ ما يتسنّى له أن ينشر من الدين وهو بعد لم ينته من الأولى بشكل كامل..

أضف إلى ذلك يمكن لبداية تاريخ الهجرة النبوية إلى المدينة المنورة يثرب أن يكون تاريخاً للمرحلة الثانية بشكلها الشاخص للعيان؛ لوضوح أنّ القرآن النازل في المدينة (=السور المدنية) هو الذي كان يهدف إلى نشر الدين وبث تعاليمه القانونية؛ ومنها تلك التي يصطلح عليها الفقهاء بالحلال والحرام؛ فقبل ذلك لم يكن من أهداف القرآن النازل في مكة (=السور المكية) سوى إرساء القواعد الأولى للدين، بلى كان من أهدافه الضمنية التمهيد للمرحلة الثانية على ضوء ما أسميناه بالتداخل التدريجي. ومع ملاحظة أنّ السنة تابعة للقران في الرتبة السماوية ومفسرة له؛ فإنّها على ضوء ذلك كالقرآن محتوى ومضموناً وإن كانت تغايره شكلاً وإعجازاً؛ فيمكن على ضوء ذلك كالقرآن محتوى ومضموناً وإن كانت تغايره شكلاً وإعجازاً؛ فيمكن على هذا الأساس أن تكون هناك سنة مكية وسنة مدنية؛ الأمر الذي يؤكد لنا أنّ منهج الرسول محمد عَيَّا من على على الزمان والمكان ومهيمن على تأثير الحركة التاريخية وتوظيفها من أجل البناء، وهو بملاحظة هذه الإحاطة وهذه الهيمنة فرض وجوده قوياً جداً في الصراع؛ إذ هو على ضوء ذلك موضوعي وواقعي للغاية.

ونعود لنقول: إنّ كل ذلك يؤكد على أنّ عظمة الإسلام لا تدور مدار نصوصه فقط، بل على طريقة الرسول محمد ﷺ في الملائمة بين مقررات تلك النصوص من جهة، وبين الواقع التاريخي والبعد الزمني من جهة أخرى..

#### المرحلة الثالثة: مشروع الإبقاء على الدين

إنّ الإسلاميين عموماً \_ مفكرين وعلماء \_ تفترض رؤاههم التي نجدها في كتاباتهم حول السنّة النبوية أنّ وظيفتها تنتهي بانتهاء المرحلة الثانية؛ ذلك لأنّهم يدورون في فلك الفرضيّة التي تقول إنّ وظيفة الرسول محمد عَلِيلًا هي تبليغ أحكام الدين عن الله سبحانه وتعالى لا أكثر ولا أقل..؛ وفيما يبدو لي فقد طرأت هذه الشبهة على عقولهم لعدم وقوفهم على منهج أو مشروع الرسول عَلَيلًا في إبقاء الدين...، على أنّ التزام ذلك \_ كما ألحنا \_ يجعل من سيد الأنبياء والمرسلين عَلَيلًا وحاشاه \_ كالببغاء الذي يردد ما يسمع، وكآلة التسجيل الصوتي!!.

بلى، يذكر كل المسلمين أنّ الله سبحانه وتعالى ضمن بقاء الدين، ولكن كيف؟

وعبر أيّـة آلـيات؟ وهل أنّ هذا الضمان تعهّد به الله تعالى ذكره بشكل مباشر أم أنّه تعهّد به خلال منهج الرسول ﷺ المقدس؟.

وبعبارة أخرى فإنّ الله سبحانه وتعالى حكم وهو خير الحاكمين بحفظ القرآن والإبقاء عليه بلا تحريف..؛ بلا زيادة أو نقصان بقوله: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكُرُ وَالْإِبقاء عليه بلا تحريف..؛ بلا زيادة أو نقصان بقوله: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿ (() طبقاً لما هو راجح عند أكثر مفسّري الشيعة والسنّة في تفسير هنه الأية (()) والأمر الذي يدعونا لأن نخلد للراحة ونحن ماثلون بين يدي هنه الحقيقة النّاصعة التي أعلنت ـ بدورها ـ عن صمود القرآن وبقائه ما بقي الليل والنّهار..

لكن الذي ينبغي أن نتساءل عنه هو أنّ الله تعالى لم يضمن لنا بقاء السنّة المحمدية كما ضمن القرآن بنص معجز، كما قد يقل لم يؤثر عن الرسول في هذا الأمر قليل أو كثير!!!.

لكن مهما يكن من أمر، فنحن لا نشك ببقاء الحياة في الإسلام إلى آخر لحظة في الستاريخ، وليس من الاسراف أن نراهن فوكوياما أن مقولة نهاية التاريخ هي المستوام السرعي الوحيد لمقولة الإسلام؛ فعلاوة على أن هذا الأمر عند المسلمين فيما يصطلح عليه علماء الكلام من ضروريات الدين، إلا أن ثمار التاريخ أصدق أنباء من القنبلة النووية ومن الإمبريالية والديمقراطية، وهذا هو التاريخ، وأولئك هم مفكروه وصانعوه، يعترفون بأن الإسلام مجرّد عن كل وسائل القوة والصراع، لكنّه الأقوى في البقاء..

فكما أننّا - تاريخيّاً ودينيّاً - لا نشك ببقاء جسد القرآن شامخاً بعيداً عن مواطن التلاعب والتحريف، لا نشك أيضاً ببقاء مقررات الرسول محمد عَلَيْهُ في - أصول - الحلال والحرام تمثّل لوحة الخلود..

لكن الذي نتساءل عنه بجدّية هو: عبر أيّ آليّة بقيت مقررات الرسول محمد عَيِّلِهُ شامخة مخيفة للإسبرياليين ولغيرهم، كما لاح ذلك من بين ثنايا فوكوياما وهنتنغتون وكابلان وكل من كان على شاكلتهم؟؟.

<sup>(</sup>١) الحجر: ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المسير لابن الجوزي ٤: ٢٨٢، تفسير ابن كثير ٢: ٥٦٧، التبيان للشيخ الطوسي ٦: ٣٢٠، تفسير مجمع البيان ٦: ٥٠٠.

وثمَّـة أمر!! فالمشكلة العظمي فيما نرى هي أنَّ الرسول الأعظم عَيُّر كَانُ يصارع النزول الإنساني من محورين .. الأول: الكفّار والمشركون وعموم اللاتوحيديين، والـثاني: المسـلمين الذيـن دخلوا الإسلام ممّن كان أسيراً \_ وما زال \_ لطرق تفكير لا تنسجم مع طريقة الرسول محمد ﷺ في بناء الدين، وهؤلاء على أقسام..؛ منافقين، ومؤلفة قلوبهم، وضعيفي الإيمان...؛ فبعضهم كان يعاند الرسول بلا علم، وبعضهم يغضبه بلا مبرر مشروع سوى تراث الجهل العميق، وبعضهم كان يشتهى أن يشارك الرسول عَيْرُ فِي بعض سلوكيات النبوة على طريقة اليهود مع أنبيائهم، وبعضهم لا يرى بأساً بالرد على القرآن والرسول علانية، بل إنَّ بعضهم اتَّهم الرسول بالجور، وآخر بالتخريف، وثالث بالهذيان، على حين أنّ بعضهم اتّهمه بأنّه يخطأ ويسهو، مهزوز الشخصية، أسبر الرضا وأسير الغضب..

فالرسول إذن كان يصارع من محورين في جبهتين، والجبهة الثانية فيما أعتقد أخطر بكثير على مبادىء الدين؛ فالأولى واضحة التقاطع مع منهج الإسلام وطريقة تفكير النبوة فلا خطر فيها من هذا الجانب \_ هذا الجانب فقط \_ إمّا الثانية فهي غاية في الخطورة خاصّة مع تعاطي التبرير والتحوير والتزوير والتحريف (=الأسطرة والأدلجة)..

فماذا لو برّرت \_ الجبهة الثانية الأخطر \_ كل انفلات خلال طريقة من التفكير ظاهـرها أنـيق ولباسـها ـ فـيما يبدو للناظر ـ مقدّس هو لباس القرآن والسنّة مع أنّ حقيقتها محتويً ومضموناً متقاطعة مع أصل الدين؟؟؟!!!.

وماذا لو كانت طريقة التفكير هذه آيديولوجية مقابل آيديولوجية الإسلام ومنهجه؟.

وكيف يتسنّى لنا أن نعرف أنّها آيديولوجية ومنظومة معرفية تضم مجموعة هائلة من الأفكار تهدف إلى ترجيح مبادىء الجاهلية \_ مثلاً \_ على مبادىء الإسلام الحنيف؟.

وإذا عرفنا أنَّ هناك منظومة معرفية وآيديولوجية متقاطعة في المحتوى والمضمون مع طريقة تفكير النبوة ومنهجها، فهل للرسول ﷺ أطروحة للوقوف بوجه ذلك؟ أم أنّ أطروحته المقدّسة لا تعدو الصراع مع الجبهة الأولى..؛ مع اللاتوحيديين من وثنيين ومشركين ويهود وغيرهم، وليست له فيما سوى ذلك من رؤية للدفاع عن الدين وبإزائه الجبهة الثانية على الدوام؟!!.

عزيزي القارىء!! التطويل الذي سلكناه في هذه المقدمة من أجل هذه الأسئلة الحيرى، ومن ثمّ فهذه الأسئلة الأخيرة بخاصّة لم تضعها الدراسات حول السنّة النبوية بالحسبان؛ الأمر الذي حدا بنا لأن نؤسس هذه الدراسة التي بين يديك..!!!

علاوة على أنّ ملء مناطق الفراغ المعرفية التي هي وليدة هذه الأسئلة الحيرى وإن كان \_ بحد ذاته \_ أمراً مهماً إلا أنّ ما هو أهم من ذلك \_ بكثير \_ أنّها تنطوي على حل لألغاز غير متناهية تحيط بعلوم الحديث النبوي؛ هي في واقعها حجر عثرة أمام كل الباحثين في هذا المجلل الشائك الأطراف..؛ فإنّ الإجابة عن تلكم التساؤلات تنطوي على ما من شأنه أن يميط اللثام عن ملابسات وتساؤلات جمّة حول السنّة المحمدية لم تُستَوْفَ جميعاً \_ فيما سنرى \_ حتى هذه الساعة..

وفيما أعتقد \_ أنا شخصياً \_ أنّ إيفاء هذا الأمر حقّه لا يتمّ من دون الوقوف على آليات طريقة تفكير الجبهة الثانية وكيف تفكّر، ومقارنة ذلك بطريقة تفكير سيد المرسلين؛ وليس هذا بدعاً من القول ولا هو استعارة غير مشروعة لأساليب البحث الغربية...؛ إنّه تطبيق لما رسمه أمير المؤمنين علي الخيرة قبل أربعة عشر قرناً في قوله: اعرف الحق تعرف أهله (۱)!!!.

#### نصر حامد أبو زيد وحضارة النص:

يقول أبو زيد في كتابه مفهوم النص: إنّ الحضارة المصرية هي حضارة ما بعد الموت وإنّ الحضارة اليونانية هي حضارة العقل أمّا الحضارة العربية الإسلامية فهي حضارة النص (٢).

إنّ النّحان الذي يرتفع من كتابات هذا الكاتب الجدلي يجسّم التأكيد على مسألة تأويل النصوص وتعدد القراءات، وأنّ الحضارة الإسلامية ما كان لها أن ترقى لولا ذلك التعدد والاختلاف وصراع المتضادّات الذي هو سبب كلّ تطور كما يفترض الديالكتيك (=الجدل)..

<sup>(</sup>١) فيض القدير للمناوي٤: ٢٣، أمالي الطوسي: ٦٢٦.

 <sup>(</sup>۲) مفهوم النص لنصر حامد أبو زيد: ٩. بيروت / المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر والتوزيع / الطبعة الرابعة لسنة ١٩٨٨م.

.. وقد حمل أبو زيد شأنه في ذلك شأن محمد أركون وكل الليبراليين المنتسبين للإسلام حملةً شعواء على استئثار علماء الدين بتأويل النصوص المقدّسة دون سواهم من بقيّة المسلمين؛ زاعماً أنّ التأويل وتعدد القراءات من حق جميع الواعين، وليس هو حكراً على علماء الدين دون غيرهم؛ إذ مع هذا الاحتكار لن يتحقق التطور في المجتمع الإسلامي.

..آية ذلك أنّ المجتمع المسيحي في أوربا ماكان له أن يقفز هذه القفزة إلاّ بعد أن تحرر من سطوة احتكار الكنيسة للنصوص المقدّسة..، وإلاّ بعد أن أخذت الكنيسة آراء الأخرين بالحسبان ولم تهملها، و...

أنا لست بصدد الإجابة الموضوعية على هذه الدعوى المبطّنة بما لا أريد الإفصاح عنه بقدر ما أنا بصدد الإجابة عن مزعمة أنّ الحضارة الإسلامية هي حضارة النص!!!.

بلى، نحن \_ المسلمين \_ نعتقد بأنّ النصوص السماوية المقدّسة من قرآن وحديث نبوي عناصر مهمّة في بناء الحضارة الإسلامية؛ إذ من خلال هذه النصوص المتعالية على التاريخ بُني الفكر الإسلامي الذي يحيى مع الزمن (۱) على الدوام.

لكن المشكلة مع أبي زيد ليست في ذلك..، المشكلة كل المشكلة هي أنّ النص القرآني (والذي هو مقصود أبي زيد فيما يسميّه بحضارة النص) في الوقت الذي نعتقد أنّه كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والذي هو عنصر مقدّمٌ من عناصر بناء الحضارة الإسلامية، آل في نفس هذا الوقت ليكون بواسطة الحركة الأولى للخوارج ـ مثلاً ـ عنصراً من عناصر تشتت المسلمين وانحطاطهم حينما طرح شعار: لا حكم إلا لله مبدءاً لتلك الحركة..

أضف إلى ذلك أنّ كل الصراعات اللاحضارية واللاإنسانية المخجلة فيما بين المسلمين كان أساسها فيما أعلن التاريخ للنص القرآني ذا العرض الرمزي في التعبير عن الحقائق، بل إنّ حركة الأمويين (=حزب معاوية) خلطوا الحابل بالنابل في

<sup>(</sup>١) لا أعني بالفكر الإسلامي كل ما هو منسوب إلى الإسلام من أطروحات وآيديولوجيات، بل هو ذاك الصامد المتجانس المنتظم الذي لا يستطيع أن يعصف به إعصار الحركة التاريخية إلى حيث الموت والعدم.

صفين حينما رفعوا المصاحف وقالوا: ندعوا علياً إلى كتاب الله، بزعم أنّ القرآن (من دون سنّة النبي طبعاً) كفيلً بإيجاد الحلول؛ على حين نجد أنّ هذه الدعوة \_ الضاربة بالسنّة \_ إلى القرآن أخرجت طائفة الخوارج من شرنقتها بصيغة لا مشروعة، مشحونة بالبشاعة، والأمثلة على ذلك لا تحصى..

إنّ إرجاع أبي زيد الحضارة الإسلامية إلى القرآن يوقفه أمام إشكاليات تاريخية لا تنتهي عند حد من الحدود؛ فإذا كانت الحضارة الإسلامية تدور مدار النص فقط، وجوداً أو عدماً، فكيف يفسر لنا هذا الأستاذ إنحطاط المسلمين بسبب صراعاتهم اللاحضارية المبتنية أساساً على قاعدة الاكتفاء بكتاب الله خلال أربعة عشر قرناً، من دون أدنى جدوى؟.

وكيف يفسر انحطاط المسلمين الذين ضربوا بالسنّة النبوية واعتمدوا فقط على رمزية التوجيه القرآني ثانياً خلال تلك المدّة.

إنّ كل هذه الأمور تكشف عن أنّ القرآن الكريم مع تناسي دور الرسول محمد عَلَيْ ... نصوص محمد ... في استثمار محمد عَلَيْ ... نصوص محمد ... في استثمار القرآن لا يغني قليلاً أو كثيراً، بل على العكس من ذلك وهو أنّ اللجوء للقرآن بإلغاء دور الرسول عَلَيْ \_ كما أعلن التاريخ \_ يعني الحكم بموت الإسلام وتشتت المسلمين، وكما قلنا فالتاريخ أصلق أنباء من الكلمات ومن أبي زيد..

بل ما عدا ممّا بدا، وهل البشر إلا هم البشر قديمًا وحديثًا، فهل نسي أبو زيد\_ المسلم \_ التجربة البشرية مع النصوص السماوية السابقة..؟!.

أين التوارة وأين الإنجيل وأين زبور داود وأين صحف إدريس وإبراهيم وأين هي ألواح موسى؟!.

إن التجربة التاريخية الفاشلة لبني البشر مع سماوية الكتب المنزلة تقف عائقاً كماملاً أم أطروحة أبي زيد في أنّ الحضارة العربية الإسلامية تدور مدار النص؛ إذ أنّ النص السماوي - من دون منهج النبّوة - خلال تلك التجربة البشرية المخجلة برهن على أنّه نقمة وليس بنعمة، ولا أقبل من الإقبرار بأنّ النص لم يمنع من وقوع التحريف والتزييف في كل الديانات السابقة على الإسلام..

إنَّ الـذي ينبغي أن يكون نصب أعيننا هو أنَّ الحضارة الإسلامية اعتمدت على

النص القرآني أوّلياً لا أولوياً..، على أنّ الأولوية لمنهج الاستثمار الذي على أساسه يؤتي القرآن أكله في البناء الحضاري، وليس هو غير منهج محمد؛ فصلّى الله على محمد وآل محمد.

فالحقيقة التي نريد بلورتها هنا هي أنّ القرآن..، كلام الله المعجز، الذي لا يأتيه الباطل، لا يغني قليلاً ولا كثيراً من دون الرجوع إلى طريقة الرسول محمد عَمِيلاً في التعامل المقدّس معه..

ولكن ما هي هذه الطريقة التي ينبغي علينا أن نسلكها لنتجنّب الوقوع في نفس التجربة البشرية الفاشلة مع النصوص السماوية المقدّسة، السابقة في وجودها على وجود الإسلام المحمدي؟.

إنّ دراستنا المتواضعة هذه سعت لإيجاد إجابة شافية لهذا التساؤل المترامي الأطراف..

ومهما يكن من أمر فأطروحة نصر حامد أبي زيد الآنفة تجعل من الرسول محمد على الله القرآن بأمانة..، وأكثر من ذلك وهو أنّ الليرالين المنتسبين للإسلام بعرى الحداثة والتنوير كأبي زيد ومحمد أركون وحسن حنفي وغيرهم لا يعطون للرسول محمد على الله دوره المتميز اللامتناهي في البناء الإنساني سوى أنّه ساع من سعاة البريد السماوي؛ ينتهي دوره بإنتهاء حياته، وكأنّ المسلمين شركاء النبوة حينما يسمح لهم أبو زيد بأن يدلوا بآرائهم في كتاب الله القرآن..، هنه نقطة أحببت أن أنبه الواعين إليها! ولكن ما هو القلب النابض للحضارة الإسلامية..

إنّ حديثنا عن الحضارة الإسلامية ينطوي بالضرورة على الإقرار بأنّ شخصية الرسول عَلَيْ هي بنحو وبآخر السبب في بنائها، ولنا أن نسمّي الحضارة الإسلامية على ضوء ذلك بحضارة محمد عَلَيْ أن من له القدرة على تغيير مجرى التاريخ في مجراه الشخصي ثم ليتصرف فيما يسمّيه فلاسفة التاريخ بالصيرورة والسيرورة التاريخيتين ببراعة غير متناهية؛ كل ذلك لأجل إيقاظ الضمير والعقل والارتفاع بهما إلى حيث يمكن أن يشمرا الله ريب في أنّه بان لحضارة إنسانية عظيمة؛ ولقد جزم أوكست كونت (مؤسس علم الاجتماع الحديث) بكل ثبات أنّ الأفراد لديهم القدرة الحيث

قلمة ......

الكاملة على تقديم أو تأخير حركة التاريخ(١).

والحضارة فيما أفهم: هي آثار الارتقاء العقلي \_ المادّية وغير الماديّة \_ من أجل كرامة الإنسان (٢).

على أنّنا غير متناسين لأداور الرقي العقلي ورقي الزراعة والفلاحة والرقي العمراني في بناء وتجسيد الحضارة، ولكن إذا كان الرقي في هذه الأمور لا يعبأ بكرامة الإنسان فليس هو بحضارة، ولنا أن نتخيل أنّ هذا الرقي يُستغل كسلاح للإستهانة بالإنسان أو للخلاص منه!!!

إنّ ذلك يوقفنا على أنّ الحضارة هي الرقي شريطة أن يكون في صالح الإنسان؛ وعلى سبيل المثل فإنّ الاكتشافات الذرية التي وُظّفت من أجل خدمة الإنسان في المجالات الطبيّة وفي مجالات الطاقة الكهربائية ربما سيسجّلها التاريخ للإنسانية حضارة رائعة، لكن في نفس الوقت سيخجل هذا التاريخ حينما يعلن أنّ هذه الاكتشافات استغلّل بشعاً من أجل الخلاص من الإنسان أو الحطّ من قدره كالذي حدث في هيروشيما وناكازاكي و....

ثم إنّ الذي لا نشك فيه ونحن نتحدث عن الحضارة الإسلامية هو وجود تاريخ اسمه التاريخ الإسلامي هذا أولاً، وثانياً فإنّ هذا التاريخ لولا الرسول محمد عَلَيْ ماكان له أن يوجد؛ وآية ذلك أنّ كلّ من ساهم من المسلمين في بناء التاريخ الإسلامي على اختلاف المذاهب والمشارب يعتقد جازماً أنّه إنّما ساهم في ذلك ببركة تفيّئه ظلال منهج الرسول محمد وقرائته عَلَيْهُ الخاصة للأشياء.

<sup>(</sup>١) الحضارة العربية لحسين مؤنس: ٤٩، سلسلة عالم المعرفة / الكويت / علد ١.

<sup>(</sup>٢) لم يستقر رأي المفكرين على تعريف واحد للحضارة؛ ولقد اختلفت آراؤهم جداً في هذا الأمر؛ فهسناك من يرى أنّ الحضارة هي تطور وسائل الفلاحة والزراعة، وثالث يرى بأنّها رقي الوعي العقلي، ورابع يرى أنّ مولد الحضارة يبدأ مع مولد الضمير....

أنظر مقدمة ابن خلدون: ٤٧، في معركة الحضارة للدكتور قسطنطين زريق: ٣٦، قصة الحضارة لوليم ديورانت ١: ٣، حضارة العرب للدكتور حسين الحلج حسن: ٥ ـ ١٠ وغيرها من الكتب والدراسات.

وإذن فيناء الحضارة الإسلامية عبر تسلسل مراحل التاريخ الإسلامي هو بنحو وبآخر يبدور مع الرسول محميد ﷺ حيثما دار، عبلي أنَّ أقبل ما يقال في ذلك أنَّ الرسول عَيْرِيُّ هو من فتق الذهنية الإسلامية بمنتهى الجدارة لتعتلى في فترة من فترات التاريخ على الذهنية الأخرى على سطح الأرض، وهو على من جعل المسلمين يهيمنون على العالم، وهو من أضفى على الدين الإسلامي صفة العالمية بواقعية..

## ما هو منهج الرسول محمد ﷺ ؟ (هدف الكتاب):

في البخاري قـل ابن عباس: (شرعةً ومنهاجاً) يعني سبيلاً وسنة (١)، وهو نص ظاهر في أنّ هناك شيئين: الشرعة والمنهاج، يقابلهما \_ توضيحاً \_ السبيل والسنّة، الأمر الذي يؤيد ما ذهبنا إليه فالنبي - أي نبي - يأتي بشيئين للأمّة المبعوث إليها هما ما ذكرهما ابن عبَّاس، وليست هي النصوص الببغاوية فقط..

ثمّ إنّ الذي يزعم من عامّة البشر أنّه قد وقف على شاطىء هذا المنهج اللامتناهي..، المتعالى عملى الرامان والمكان، الذي لولاه لما استنشق القرآن الحياة، ولَمات كما ماتت الكتب السماوية السابقة..، أقول: إنَّ الذي يزعم ذلك استناداً إلى الإجتهادات الشخصية والأراء البشرية، حاطبُ ليل..!!

لكن مع ذلك لا نشك في أنّ الوظيفة ألإسلامية المقدّسة تفرض على رجالات المدرسة الإنسانية للرسول محمد عَلَيْ أن يشمّروا عن ساعد الجد وأن يحاولوا ما تسنّت لهم المحاولات الوصول إلى ما يمكن الوصول إليه من مرافىء منهج الرسول عَلِيلًا الحيوية والوحيوية..

ونحين في الوقت الذي لا نشك في أنَّ الوقوف على منهج الرسول عَيْظُيُّ من دون الـرجوع إلى مـا يقـره نفس الرسـول في ذلك من الأمر الحل، لا نشكُّ أيضاً في أنَّ للرسول مَيْ اللهُ شِرْعَةُ ومنهاجاً لولاهما لما بقى الدين؛ وهذا سواء وَقَفْنَا على هذا المنهج أم لم نقف عليه، هذا من جهة..

ومن جهـة أخـرى ـ هـي أهمّ من تلك ـ فإنّ ترك المحاولات الجادّة للوقوف على منهج الرسول عَيْدُ تعشرُ واضح في مسيرة المسلمين، وسوف لن تأخذ المسيرة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١: ٨.

مقلمة ......

الإسلامية دربها اللاحب إلى الكمال من دونه ..

بعنى أنّ الإسلام \_ كما وعدنا الله تعالى والرسول عَلَيْقُ \_ سائرٌ إلى غايةٍ لا بدّ أن يصل إليها؛ تطلق عليها الأدبيات الإسلامية بمختلف عناوينها بيوم المهدي الموعود (جعلنا الله من أتباعه وأنصاره) وهذا من ثوابت النظرية الإسلامية من دون أدنى شك، لكن إرادة المسلمين الجدّية كما هو صريح النصوص السماوية عاملٌ أساسيٌ في سرعة الوصول إلى ذلك الهدف وفي بطئه، وهذا في الحقيقة \_ ومن هذا الجانب من جوانب النظرية الإسلامية \_ من المتحول؛ فإنّ السرعة والبطء يدوران مع إرادة المسلمين ومع سعيهم من أجل النجاح السماوي حيثما دارا!!.

. وأنبّه إلى أنّني حينما أعرض في كتاباتي للخيبة الإسلامية لا أمس قداسة الثابت في نظرية الإسلام؛ فإنّ نفس الإسلام هو الخير بعينه، من حيث لا خير بعده؛ لكن فشل المسلمين (المتأسلمين) في تجسيد ذلك الخير الشامل لكل شيء، خيبة ما بعدها خيبة، وفشل ما بعده فشل، ومن ثمّ فهو انحطاط ما بعده انحطاط في كل محاور الحياة...

لكن \_ مهما يكن الأمر \_ فالإسلام بلق وسيبقى، هذا أولاً، وثانياً: فإنّه لا يكتب ولـن يكتب له البقاء والقدرة على الصراع من دون طريقة الرسول عَلَيْظِهُ (=منهجه) في تحقيق ذلك..

وإذا ما حاولنا الاقتراب من معالم هذا المنهج المهيمن على التاريخ، والقادر على أن يغطّي كل مراحله (وهذا باعتراف التاريخ نفسه) فإنّه لن يتم لنا ذلك من دون إمعان النظر في أدبيّات النظرية الإسلامية المصبوبة بقالب القرآن تارة وبقالب السنّة تارة أخرى؛ ففي هذا الفرض يتسنّى لنا الكشف عمّا يمكن الكشف عنه من معالم هذا المنهج الوضّاء كمرحلة أولى..

إذ من المحال على كل مصلح ومفكّر ـ فضلاً عن النبي والرسول ـ أن يتناسى المتعرض إلى منهجه وهو يمارس عمليات الاصلاح في المستويين النظري والتطبيقي؟ آية ذلك أنّنا حينما نقرأ لكلّ مفكري العالم فإنّنا بإرادة وبغير إرادة وعلى تفاوت درجات وعينا سنقف على طريقة تفكيره (منهجه) بالضرورة..، والباحثون على هذا الأساس قالوا عن هذا الكاتب بأنّه ديالكتيكي، وعن ذاك بأنّه وضعي، وعن ثالث بأنّه حسّي، وعن رابع بأنّه أرثذوكسي، وعن خامس بأنّه أصولي إسلامي و....

وأهميّة الوقوف على طرق تفكير المفكرين تكمن في أنّها تحدد لنا وبمنتهى اليسر

الإطارَ الذي على أساسه نقرأ أدبيات هذا الفكر أو ذاك..

فمثلاً حينما نقراً في بعض الكتابات مقولة حقوق الإنسان يجب علينا أن نحده الإطار الذي احتضن هذه المقولة؛ فتارة نجد أنها قد قيلت في إطار برغماتي، وأخرى في إطار ديالكتيكي، وثالثة في إطار رومانسي، ورابعة في إطار إسلامي، وخامسة في إطار بوذي، وسادسة في إطار وجودي، وسابعة في..

وغير خاف على المفكرين أنّ هذه المقولة في إطارها البرغماتي لا تعني أكثر من كونها معبّرة عن حرية الفرد في تحقيق منافعه بأيّ وسيلة متاحة؛ وهي في إطارها الديالكتيكي لا تعني أكثر من التحرر من سطوة الطبقة الحاكمة المتحكمة بوسائل الإنتاج؛ وهي في إطارها الرومانسي تدور مع المشاعر والأحاسيس والخيال لا تربطها بالواقع صلة رحم قريبة، على أنّها في إطارها الوجودي تعني الحريّة المفرطة غير الحدودة بحدود أخلاقية (=الإبلحية)..

وحينما نريد أن نسلّط الضوء عليها في إطارها الإسلامي؛ فإنّها تعني حينئذ عدم المساس بكرامة أفضل الكائنات؛ الإنسان..

ومن الأمثلة التي تخصنا مقولة السنة النبوية، ولا ريب في أنَّ كلّ المسلمين ـ شيعة وسنة وغيرهم ـ ينحنون أمام هذه المقولة المقدّسة؛ إجلالاً وإكباراً، لكن ما ينبغي أن نعلمه أنَّ السنة النبوية عند الشيعة محددة بما أثر عن النبي عَلَيْكُمْ فقط، وعند أهل السنة ما أثر عن النبي والصحابة سواء..

كما أنّ مقولة العصمة من ضروريات ما يعتقده السنّة والشيعة في النبي محمد عَلَيْهُ ، لكنّها في القالب السنّي مضيّقة في بعض سلوكيات النبوة، في حين أنّ قاموس الشيعة يجعل من العصمة ومحمد والنبوة وجوه لحقيقة واحدة، وعلى هذا تقاس مقولات معياريّة من مثل: طاعة النبي، الثواب، العقاب، الإيمان، الإسلام، وغير ذلك عنّا ستنبئك هذه الدراسة...!.

إنّ كل هذا يدل دلالة قاطعة على أنّ التعامل المعرفي مع كل المقولات بل كل المنظريات والآيديولوجيات التي توصّل إليها العقل الإنساني، لن يكون ناجحاً ولا موفقاً، بل عشوائيً يزيد في الطين بلّة، من دون تحديد الإطار الآيديولوجي (-المنطق-طريقة التفكير).

والحاصل فأدبيات كل فكر هي بنحو من الأنحاء تنطوي على إطار هو بمثابة منطق

أو منهج أو طريقة تفكير على أساسها ولد هذا الفكر أو ذاك؛ والمهم في المسألة كما اتضح سابقاً أنّ التعامل المعرفي مع المقولات ثمّ مع الأفكار فالآيديولوجيات لا يغني قليلاً أو كثيراً من دون تحديد الإطار الذي أضفى سمة جوهرية ما ورائية على تلك الأفكار؛ وهي سمة ذلك الإطار نفسه..

بناء على ذلك فمن أهم أهداف دراستنا هذه هو محاولة تحديد الإطار الذي أطره الرسول المصطفى عَلِيْ للبشرية جمعاء وللمسلمين بنحو خاص وهم يخوضون ميدان المتعامل المعرفي مع السنة النبوية علاوة على القرآن؛ إذ بدون هذا الإطار (=طريقة التفكير) لا يتأتّى للخائضين في هذا الميدان المتشعب استثمار السنة بنجاح، ولا تجاوز الأزمة التاريخية في المجتمع الإسلامي بالشكل الشرعي المطلوب..

على أنّ الأمر لا يقف عند هذا الحدّ فالصراع المقوت فيما بين المسلمين أنفسهم حول النتائج المتقاطعة المستقاة من مخاض تعاملهم مع السنّة يؤكد ـ بوضوح على أنّ أكثر المسلمين غارقون في وَهُم الاغتراف من معين السنّة المقدّس، مع أنّهم في الحقيقة يغترفون من شيء آخر لا يمت لها بصلة واقعية، وليس هو غير الإطار المنطقي لكل مذهب من المذاهب الإسلامية الذي قولب السنّة بقالبه الخاص، مع أنّ الذي ينبغي أن يفعله المسلمون هو التعامل مع السنّة فيما أطّره الرسول محمد عَلَيْقَالًا لا في كل إطار؛ فبعض المسلمين من السلف ومن الخلف لهم طريقة خاصة في التفكير لا يعرفون القرآن والسنّة إلا من خلالها، لكن هذه الطريقة وإن كانت مصطبغة بصبغة الدين إلا أنّها محتوى ومضموناً أبعد شيء عنه، فهذا في الحقيقة أسمى أهداف هذه الدراسة..

على كل تقدير فحال المسلمين في هذا عزيزي القارىء حل المفكرين حول مقولة حقوق الإنسان في المثال السابق؛ ففي الوقت الذي يرى الإنسان العادي أنّ الجميع من ديالكتيكيين ووضعيين ووجوديين وإسلاميين ينادون بحقوق الإنسان، نجد أنّ لكل منهم تفسير خاص متقاطع تمام التقاطع مع تفسير الآخر، والأمر هو الأمر في مقولة الحرية، العدالة، الحق، الظلم، الإنسانية، الفن، الأدب، السياسة، الاقتصاد، المجتمع...، وكل المقولات التي تمثل اللبنات الأساسية لمنظومات المعرفة البشرية.

والأمثلة على تقاطع المسلمين في طريقة الاغتراف من السنّة والقرآن لا يحصيها المحصي بسهولة؛ وحسبنا أن نطالع تفسير الطبري لنرى أنّ آراء علماء أمّة محمد عَلَيْكُ اللهُ

المذكورة في هذا التفسير اتفقت على ألا تتفق على معنى آية من الآيات؛ وشأنهم في السنة \_ على الأعم الأغلب \_ كشأنهم في تفسير القرآن لا يتفقون على شيء؛ وحسبنا أن نمعن النظر في كتب الفقه الكبرى للمذاهب الأربعة (١) لتمثل أمامنا هذه الحقيقة بجلاء..

على أنّ ابن حزم الأندلسي لمّا مثل أمام هذه الحقيقة النّاصعة لم يتمالك أن سلّ سيفه على طريقة هذه المذاهب في الاغتراف من السنّة، وفي ممارساتها لعمليّات الاستنباط (۲)؛ وكما أسلفنا القول فسبب هذا الاختلاف هو الإطار الذي قولب السنّة بقالب هذا المذهب أو ذاك؛ أي الاختلاف في المنهج وطريقة التفكير الذي على ضوئها يُقْرأ حديث الرسول محمد عَمَا في فيبرر؛ قبولاً أو رفضاً..

بناء على ذلك فإنّ من أهم أهداف هذه الدراسة فيما عدا ما ذكرنا من أهداف، هو التنبيه على أنّ المسلمين جميعاً إلى يومهم هذا لم يلتفتوا بحدّية وموضوعية إلى أسباب إختلافهم في قرائة حديث الرسول عَلَيْ بالنظر لمبلاىء طريقة تفكير هذه الطائفة أو تلك؛ ولقد كثر بينهم النقض والإبرام في هذا الأمر لكن من دون إحاطة لكل مفردات الاختلاف في قرائة الحديث النبوي في حدود آيديولوجية، وكلّ ما عندهم من اختلاف هو المصاديق والأرقام..

على أنّ هله الإحاطة لا تعني تَعْبَوية الحديث النبوي كما فعل البخاري والكليني أنّ ما نعنيه بالإحاطة هو تجسيم قانون أو منهج أو إطار ما شئت فعبّر، ينهض بأعباء الالتفاف على كل أحاديث الرسول عَيْرَا في في هذه الصورة فقط يمكننا أن نقرأ السنّة كما أراد لنا الله والرسول عَيْراً أن نقرأها ؛ إذ قد ذكرنا آنفاً أنّ السنّة وعموم النصوص المقدّسة من دون طريقة النبي لا تغنى كثيراً..

إنّ سر خلود الإسلام فيما اعتقد مطوي في هذا القانون وفي هذه الطريقة؛ وفيما اعتقد أيضاً فإنّ هذا القانون هو منهج محمد ﷺ لا شيء سواه، وفيما أعتقد ثالثاً فإنّ

<sup>(</sup>۱) وأهمّها كتاب الأم للمذهب الشافعي وهو من تأليف الإمام الشافعي نفسه، وكتاب الهداية للإمام المرغياني للمذهب الحنفي، وكتاب المغني لابن قدامة للمذهب الحنبلي، وللمذهب المالكي كتاب الموطأ لمالك نفسه.

<sup>(</sup>٢) طالع كتاب الحلِّي لابن حزم مطالعة سريعة لتقف على هذه الحقيقة بنفسك.

<sup>(</sup>٣) سيتضح لاحقاً أنّ أحاديث الكافي هي أحاديث نبوية.

مقلمة ......

أكبر أخطاء المسلمين التي جرّت لانحطاطهم هو عدم استنادهم إلى هذا القانون في قرائة النصوص الإسلامية..

#### إلفات نظر!!

من المهمّ جدّاً استنطاق النصوص المهمّة في بناء الأفكار، وخاصّة السمينة منها، بالنظر لحاور المعرفة المتعددة، والذي يؤسف له أنّ أكثر الكتابات الإسلامية، على ما فيها من أهداف معقولة وجودة، بل رصانة كثير منها، متّهمة من قبل آخرين، وهم إسلاميين أيضاً، بأنّها اجتراريّة لنصوص القرون الإسلاميّة الأولى للدين والتاريخ، من دون تفعيل أو تنشيط أو استنطاق كامل، وبالتالي من دون أن تأتي بجديد، أو أن تكون شمولية وموضوعيّة، ومع الإغضاء عن صحّة هذا الكلام أو عدم صحّته، فليس هناك ما يمنع من قبوله، خاصّة وأنّ النصوص الإسلاميّة، الدينية والتاريخيّة، حبلي بكثير من الأفكار المتينة، وهذه الأفكار، كما تبرهن الكتابات النهضوية اليوم، قادرة على أن تأخذ بركب الجتمع - الإسلامي لا أقل - إلى حيث النهضة والتسامي، كما أخنت به، فيما يعرف الجميع، إلى هذه الوجهة التكامليّة المقدّسة في القرون الهجريّة الاولى، وفي ضوء ما أعلنت نتائج هـ نه المقدّمـة، وفي ضوء ما سيأتي التفصيل فيه لاحقاً، فهناك ما هو أهم من النصوص، وهو طريقة التفكير والمنهج الذي على أساسه نقرأ هذا النص أو ذاك، وهذا، في الحقيقة، هو الذي يعمل على تنشيط ذاكـرتي في النصـوص التاريخـية السـمينة، بـأن أجعـل من كثير منها مادّة أولية لكلّ دراسة، فالنص السمين بالنظر لتعدد مجالات المعرفة، وتضخم الأفكار، لا تستوعبه دراسة واحدة، أو جهة بحث واحدة .. ؛ ولدى في الحقيقة محاولات متواضعة في هذا المضمار؛ خلال مجموعة من الدراسات(١)، حيث كنت أهدف في دراساتي \_ ولو ضمناً \_ إلى أن أسلُّط الضوء، في النصوص السمينة إذا ما تكررت في أكثر من دراسة، على جهة معرفية جديلة، بمنهج آخر، ورؤية أخرى..

على هذا الأساس، فأنا أعتقد أنَّ استنطاق مجموعة معيّنة من النصوص، وهي

<sup>(</sup>١) وهي: كتاب: عبد الله بن عمر ومدرسة الرسول المصطفى ﷺ، وكتاب: الرسول المصطفى ﷺ ومقولة الرأي، وكتاب: الصلاة على الرسول المصطفى وآله، الشعار التراث الهويّة.

السمينة بالأفكار والمعارف، بملاحظة جوانب علمية أخرى، أمرٌ ضروريٌ، لخوض عملية تكامل المعرفة، وتوفير المصداقية لما يسمّى بموضوعية البحث وشموليّة الرؤية.

#### تنبيه مهم!!

سيجد القارىء الكريم في مطاوي هذه الدراسة عبارة تاريخية مهمة، وهي قول ابسن عبّاس: تركوا السنّة من بغض علي، وبالنظر لأهمّيتها تكررت في غير موضع، وقد نستعيرها في بعض الأحيان من حبر الأمة ابن عبّاس لتقع في مسؤوليّتنا، وإذا ما فعلنا ذلك فنحن نقصد منها أمرين..

الأوّل: أنّ بغض علي أعم من كونه بغضاً قلبيّاً ساذجاً؛ فكثير من الصحابة والتابعين، من أفذاذ هذه الأمّة، ممّن ترك السنّة النبويّة، ليس هو من مبغضي علي، بل من محبّيه، لكن مع ذلك فهذا الكثير تعاطى ترك السنّة النبوية لمجموعة ظروف تاريخية وسياسية واجتماعيّة قاهرة، ففيما أعتقد، أنا شخصيّاً، أنّ مثل الحسن البصري وسعيد بن جبير رضي الله عنه، وعشرات بل مئات غيرهما، هم من محبّي علي، لكنّهم بسبب تلك الظروف القاهرة؛ كالخوف على النفس، كانوا ـ بلا إرادة ـ أسرى ما أسميناه بآيديولوجية المواجهة والتبرير، وقد أخذ الفصلان الرابع والخامس، من هذه الدراسة، توضيح هذه النقطة بشكل علمي، فلينتبه القارىء لذلك.

الثاني: إنّ ترك السنة بغضاً لعلي، لا يعني أنّ السبب \_ كلّ السبب \_ هو المبغض الشخصي لعلي، كما لا يعني أنّ عليّاً \_ بالضرورة \_ هو المقصود الأوّل بالدرجة الأساس؛ آية ذلك أنّ عليّاً بعد أن التحق بالرفيق الأعلى، ودفن سلام الله عليه في غريّ النجف، استمرّت عمليّة الازورار عن السنّة التي كان يتقيّد بها \_ كاملاً \_ دون الصحابة الآخرين، وهذا يعلن عن أنّ السنّة والوحي هما المقصودان بالدرجة الأساس، لكن ما ينبغي أن نعلمه، وهو ما ستثبته هذه الدراسة \_ بالأرقام \_ هو أنّ عليّاً لمّا كان الترجمان العملي لسنة النبي عَيَالًا ، وأنّه هـ و دون غيره من كان متقيّداً بها، القذّة حذو القذّة، كما أشار الإمام السندي، صح أن نقول: إنّهم تركوا السنّة بغضاً للقانون المطوي في السنّة وما جاء به الوحي، وسنشير إلى ذلك في نهاية هذه الدراسة أيضاً.

وعلى أيّ حل فه يكل البحث - العام - في هذه الدراسة يتألف من مجموعة

مقلمة ......

فصول؛ كالآتى..

الفصل الأول: وفيه ثلاث مباحث...، تناولت بالبحث مساحة ما للرسول عَلَيْهِ من صلاحيات...؛ في القرآن، وفي السنّة، وفي أخبار الصحابة، على الترتيب، مع تسليط الضوء على صراع الصحابة الأوّل حول السنّة، وأنّهما على قسمين، من منطلق طريقتين في التفكير.

الفصل الثاني: يبحث في مسألة عصمة النبي عَيَّالَهُ، وأثر ذلك في تعيين حدود السنّة النبوية، في ضوء ما اصطلحت عليه بالميتاعصمة.

الفصل الثالث: وهو في مبحثين..، عرض الأول لمعنى السنّة..، في اللغة، وفي الاصطلاح، كما عرض لبعض البحوث الجانبية المتعلقة بمفهوم السنّة والحديث والخبر وغير ذلك، وسيعرض المبحث الثاني لأحاديث العرض على الكتاب، وملابسات ذلك، برؤية جديدة.

الفصل الرابع: يبحث في حل شخصيات الصحابة المكثرين من رواية السنة النبوية، كعائشة وأبي هريرة وابن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأنس بن مالك، وزيد بن ثابت وغيرهم، وغرض هذا الفصل ليس الإغراق في سيرتهم، بل للوقوف على عناصر طريقة التفكير المؤثرة في نقل الحديث عن رسول الله، وبالتالي التقاط عناصر آيديولوجية ضخمة، ساهم كل منهم في بنائها بطريقته الخاصة.

الفصل الخامس: كالفصل الرابع، لكنة يبحث في حال التابعين، ومن أسمى أهداف هذا الفصل \_ بل كلّ الدراسة \_ هو عرض صيغ وأشكال آيديولوجية ترك السنة من بغض أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الخير خلال كل مراحل التاريخ، ابتداءً من العهد النبوي حتى لحظة كتابة هذه السطور؛ فللآيديولوجية في كل مرحلة تاريخية صيغة خاصة وشكل جديد يتلائم مع.. وضعها الراهن، وتقدم الزمان، ومستوى الوعى في المجتمع الإسلامي.

الفصل السادس: وإذا كانت الدراسة قد عرضت في الفصول السابقة لمبادىء الآيديولوجية وعناصر بنائها وتشكيلها خلال كل مراحل التاريخ، فهذا الفصل سيسلط الضوء على أقنعة تبرير آيديولوجية ترك السنّة، وعلى الصبغة الشرعية المضفاة عليها بسبب ذلك التبرير.

الفصل السابع: هذا الفصل أخذ على عاتقه توضيح معالم طريقة تفكير النبوة،

وعرض مبادىء منهج النبي في عملية الحفاظ على الدين وتبليغ الإسلام، كما قد عرض لرؤية النبي السماوية في كيفية الوقوف بوجه آيديولولوجية ترك السنة في ضوء نظرية اصطلحنا عليها بنظرية تقسيم النصوص؛ فهذا الفصل سيجيب عن السؤال الذي يقول ما هي النظرية التي بناها النبي للحفاظ على الدين.

الفصل الثامن: هذا الفصل من أقوى الأدلة على أنّ مقررات النبوة (=السنّة) محكومة بطريقة تفكير سماوية محيطة بالزمان والمكان في ضوء مبدأ الثابت والمتحول السماويين، ومن مبدأ الرحمة بالأمّة، وليست هي مقررات منقولة على طريقة البغاوات.

الفصل التاسع: إذا كانت آيديولوجية ترك سنة رسول الله بغضاً لأمير المؤمنين علي حيّة نابضة خلال أربعة عشر قرناً حتّى هذه اللحظة، فما هو موقف النبوة ـ على هدى ما عندها من منهج وضّاء ـ من قضية بغض علي وأهل بيته الذين هم مع الكتاب لن يفترقا حتى يردا عليه الحوض؟ الإجابة عن ذلك هي بعض أهداف هذا الفصل... لكن الأهم من ذلك هو أنّ هذا الفصل سيجمع شتات الدراسة كلّها حيث سيقشع السحاب عن وحلة غريبة لم تخطر ببل الدراسات أو لم تقف عندها أدنى وقفة... فسيزيح النقاب ـ بشكل منهجي ـ عن وحلة منسجمة في طريقة تفكير كل من.. مبغضي علي، والصحابة التاركين للسنة، والصحابة الذين ارتدّوا على أعقابهم القهقرى كما يروي البخاري، وأمراء السوء والخلفاء، والصحابة المنوعين من الحوض...، والأكثر إثارة في كل ذلك هو أنّ علياً ـ فيما أعلن الرسول ـ هو من سيمنع هذه الأصناف عن حوض رسول الله!!!.

باسم حسون سماوي الحلي مشهد المقدّسة ٢٥ ذي الحجّة لسنة ١٤٢٥ هـ الموافق للخامس من فبراير لسنة ٢٠٠٥ م

## الفصل الأول

# الصلاحيات السماوية للنبي محمّد عَلَيْهُ

## الصلاحيّاة السماويّة للنبي محمد عَيْلًا

من الضروري أن نتساءل عن سلوكيات الرسول محمد عَلَيْهُ المطلقة.. فهل هي بدافع صلاحيات أرضية بشرية، أم سماوية إلهية، أم ما هو عوان بين ذلك؟ فهل هي نابعة عن رأي شخصي ومؤهلات بشرية، أم أنها في حدّها اللامتناهي رشحات عن شرعة التوحيد المقدّسة صيغت فيما يسمّيه القرآن بالنبوة في إطار لا ﴿ يَنْظِقُ عَنِ اللّهَ وَيَهُ لَا الكريم أيضاً؟.

كلّنا يعلم أنّ الإجابة عن ذلك يضع الحدود المعرفية المشروعة لما نسميّه نحن المسلمين بالسنّة النبوية على صاحبها وآله أفضل الصلاة والسلام، وفي حدود علمي ليس هناك \_ من المسلمين \_ من يقول بأرضيّة صلاحيات النبي عَلَيْهُ بإطلاق، والمسلمون فيما نشهد اليوم، وبالأمس، مختلفون عدا ذلك على قولين..

..بين القول بسماوية الصلاحيات بشكل مطلق..، وأنّ كلّ ما يفيض عن النبي هـو حـق مـن عـند الله، كما يقول الشيعة، وبين القول بتبعيضها إلى بعضين؛ سماوية وأرضية كما يقول أهل السنّة..

..والبعض الأوّل - عند أهل السنّة - ما كان تبليغاً عن الله لا غير، ومن صفاته أنّه يحضى بالعصمة وعدم الخطأ، والبعض الثاني ما كان رأياً شخصياً للنبي عَيَّا فيما سوى التبليغ، وهو لا يحضى بالعصمة، ولا يجانبه الخطأ؛ كما في قضية تأبير النخل (۱) ... ويتبع ذلك اختلال تركيب مفهوم نفس النبوة، فعلى القول بالتبعيض؛ فالنبوة صفة عارضة على محمد عَلَيْ ، تلازمه في حين وتفارقه في حين آخر... ؛ تلازمه في حين يبلّغ عن الله؛ وآية ذلك استحالة اجتماع النبوة - عين نبوة - مع الخطأ حين الخطأ.

أضف إلى ذلك فتركيب مفه وم العصمة مختل أيضاً، فهي كالنبوة صفة تلازمه عَيْنِ أو تلازمها في حين، وتفارقه أو تفارقها في حين آخر، ولأجل ذلك اختلف

<sup>(</sup>١) سيأتي الحديث عن هذه القضيّة في الفصل اللاحق.

المسلمون (سنّة وشيعة) في حجم السنّة وفي نوعها..؛ جرّاء اختلافهما في مساحة أهم مفاهيم الإسلام...: النبوة، العصمة، التبليغ، الرسالة، وما يتبع ذلك من مفاهيم ومقولات سماوية كبرى..

ويترتب على ذلك، ممّا هو جسيم الخطورة، اختلال واضح في منظومة الفكر الإسلامي، في الشرع وفي العقيلة وفي كل شيء، فعلى سبيل المثال يختل مفهوم الطاعة والمعصية والثواب والعقاب ودخول الجنة ودخول النّار...، بالنظر لذلك..

فأيسر ما يقال على القول بالتبعيض هو عدم وجوب طاعة النبي فيما يحتمل فيه خطؤه عَلَيْلُمُ، وعدم وجوب التأسي به عَلَيْلُمُ فيما يأتي عنه لا عن الله، وبالتالي لا عقاب ولا عصيان ولا ردّ على الله ورسوله فيما لو خولفت أوامره ونواهيه عَلَيْلُمُ بملاحظة ذلك، وعلى القول الأول \_ في المقابل \_ تجب طاعة النبي في كلّ شيء، ويجب التأسي به في التبليغ وفي غير التبليغ، اعتقاداً بأنّ كل ما يفيض عنه عَلَيْلُمُ هو تبليغ عن الله، وليس فيه ما هو عن هوى بشري، ولو خولف عَلَيْلُمُ على هذا الفرض \_ أيّ مخالفة كانت \_ فعصيان وعقاب، وردّ على الله ورسوله...، وفي الحق فهذا النزاع يقود إلى ما هو أنكى من ذلك، وهو أنّ للدين الحنيف شكلين، يعبران عن حقيقتين، يتقاطعان في الشكل والمحتوى والمضمون..

..لذلكم أثار هذا البحث مع تداعياته في الأوساط الإسلامية السنية والشيعية مجموعة من التساؤلات، ليست بالمستورة على الكثير؛ يصوغها العقل الإسلامي هكذا..

ما هي الصلاحيات النبوية؟ وأين هي حدودها في النصوص المقدّسة؟ وما علاقتها بالسنّة في ضوء ما يقرر القرآن؟ بل ما هي مساحة النبوة؟ ثمّ أين هي السنّة؟. أهي المعبّئة في قالب الصحاح الستة للسنّة: البخاري ومسلم والترمني وأبي

داود والنسائي وابن ماجة؟.

أم هي المطوية في الكتب الأربعة للشيعة: الكافي والتهذيب والاستبصار ومن لا يحضره الفقيه؟. أم أنّ مجموع ذلك على ما فيه من تقاطع هو السنّة؟.

وأمرٌ أهم. !! صلة مفهوم السنّة بمفاهيم المنظومة المعرفية الإسلامية الكبرى؛ كالطاعة والمعصية والإحباط و...، ما هي بالنظر لذلك التقاطع؟.

لنا هنا أن ندّعي أنّ في الإجابة عن هذه التساؤلات ما هو كفيل بإيقاف الآخرين

على أسباب الخيبة الإسلامية ووقوف النمو الحضاري للمسلمين، وفيما أعتقد ليس هو غير الإبتعاد عن منهج الرسول محمد عَلَيْ المطوي بنحو وبآخر في سنته المباركة التي تجسد صلاحيّاته في بناء الحياة، وأظهر علل ذلك الابتعاد هو الارتباك الداخلي في الصف الإسلامي، ولا أقل من اختلال العقل الإسلامي في تحديد هوية النبوة بشكل مرض ورصين..

ولا بأس بإلفات النظر إلى أنّ الدراسات ـ المشكورة ـ في مجال السنّة النبوية أولت اهتمامها وسلّطت عنايتها حول كثير من الأمور ممّا ألفه المطالعون، لكنّها لم تعط رؤية قرآنية متكاملة أو قريبة من التكامل حول حجيّة السنّة بموضوعية، فما فعلته هو الاستدلال بآية أو بآيتين أو ثلاث لإثبات حدود صلاحيّات النبي عَيَّالًا أن وهذا النحو من الاستدلال والاثبات، قد يكون مجدياً إلى حدّ ما، لكنّه ـ في ما ينبغي أن نعلم ـ لا يولّد مثل تلك الرؤية أو ما هو قريب منها، ولا ينهض لتأسيس بناء معرفي قرآني في هذا الشأن، ولقد دعانا هذا إلى أن نحاول في هذا البحث تجسيم ما يمكننا تجسيمه من الرؤية القرآنية لسنة النبي، أو صلاحياته المقدّسة تحت مناخ الشخصية القرآنية للنبوة..

على أنّك جدّ عليم علاوة على ما عرفت آنفاً - أنّ هناك ارتباكاً علمياً وعقائدياً في مقررات الرسول عَيَالَهُ الخارجة عن حلبة الحلال والحرام، أو ما هو خارج عن حدود التبليغ عن الله - فيما يقال - هل هي سنة أم لا؟ حتى قد وصل الأمر ببعض المسلمين إلى أن يـزعم أنّ مقـررات الرسـول عَيَالُهُ خارج حـدود هذه الحلبة لا علاقة لها بنظرية الإسلام في التشريع، بل ليست هي من الدين..

وقد ترتبت على ذلك \_ فيما ألحنا إليه \_ بحوث كلامية خطيرة وشرخ واضح في العقيدة أجلاها أنّ بعض المسلمين ذهب إلى أنّ الرسول عَيَالِيَّةُ معصوم من الزلل والخطأ في الحلال والحرام (الأحكام) وليس هو كذلك فيما سواهما، بل هو كأيّ بشر، قد يخطىء، وقد يهجر، وقد يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب، وقد يلعن من لا يستحق اللعن، بل قد ينطق بما هو كفر كما في قضية الغرانيق، وسنعرض لكل ذلك في فصول لاحقة!.

فمن الضروري \_ إذن \_ تسليط الضوء على صلاحيات الرسول عَلَيْكُ في القرآن في ضوء رؤية قرآنية متكاملة، أو هذا هو ما يحاول البحث إثباته..، ونعلن أنّ هذا

الفصل بمجموعه سيسعى أيضاً لتسليط الضوء على العناصر التي على أساسها آلت السنة لتكون دستوراً سماوياً كالقرآن ينبغي على المسلمين جميعاً اتباعه؛ وليس مقصودنا في الحقيقة البحث عن حجية السنة وعدم حجيتها لا غير؛ فالأهم من ذلك التنويه بالملازمة الخفية بين صراع المسلمين فيما بينهم وبين مقدار ما هو الحجة من السنة عندهم، وما يترتب على ذلك من إرباك في منظومة المعرفة المحمدية على صاحبها وآله الصلاة والسلام..

## الصحث الأوّل:

## الصلاحيّات في القرآن

يخبرنا القرآن الكريم عن حدود هذه الصلاحيات بشكل موضوعي ومنظم خلال باقة عطرة من آياته النّافحات بأريج الملكوت، متفرقة في روضات سوره هنا وهناك؛ معلنةً بكل وضوح أنّ صلاحيات الرسول عَيْظُ السماوية ما هي إلاّ مثل حيّ لإرادة الله سبحانه وتعالى، وصيغة مثلى من صيغ التعبير السماوي عنها، وليس ورائها شيء سوى نفس الإرادة العليا، بل قد أعلنت أنّ مقولات سماوية مهمة تدور مع هذه الطاعة بلا انفكاك كنا الهداية، الضلال، الكفر، الإيمان، الرحمة، الغضب، قبول الأعمال وبطلانها، الإحباط، الحق، الباطل، الحساب، الحشر، دخول الجنة والنار، وغير ذلك ما لا يحصى تفصيله...

وإذن فصلاحيات الرسول ليست مسألة عادية أو شخصية، بل هي تتعلق ببنيوية الفكر الإسلامي نفسه؛ ولا ريب في أنّ منظومة المعرفة الإسلامية تتألف من مجموع هذه المقولات، كما لا ريب في أنّ هذه المقولات تدور في الفلك الذي تدور فيه مقولة طاعة الرسول عَلَيْهُ ؛ بداهة أنّ الطاعة هي معيار الانتماء الإسلامي فكراً وعقيدة وسلوكاً.

ثُمَّ ينبغي أن نؤكد على أنّ البحث في الصلاحيات النبويّة، في المبدأ وفي الممارسة، بملاحظة سماويّتها، هي معيار مثالي لكل فكر ولكل سلوك؛ فمن هذا المنطلق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، نستطيع أن نحاكم كل الأفكار وكل المبادىء وكل الممارسات التي نسبت أو ستنسب إلى الإسلام مع أنّها ليست منه، وفي هذه النقطة الحساسة عدة آيات، ولكن نشير قبل الخوض في ذلك إلى أنّنا لن نعرض لكل ما في الآيات من مطالب علمية؛ لوضوح أنّ هذا فضلاً عن كونه أمراً مدّته تطول، هو أيضاً خارج عن أهداف الفصل، وأيّاً ما كان الأمر فالآين.

الآية الأولى: قبل تعبالى: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِ مُ حَفِيظًا ﴾ (١).

الآية نص في أن طاعة الرسول هي طاعة الله، بل هي ظاهرة في أن طاعة الله لا يمكن أن تقع من دون طاعة الرسول عَلِيْ أَنَّهُ كما أنّها ظاهرة في ضوء ما يقرر مفهوم الشرطية أنّ من يعص الرسول، هو عاص لله سبحانه وتعالى، والحاصل فالآية سمينة الدلالة في أنّ صلاحيات الرسول هي عينها صلاحيات الله في حدود الطاعة والمعصية، وفيما يترتب على ذلك..

قال الطبري في تفسير الآية: وهذا إعذار من الله إلى خلقه في نبيه محمد عَلَيْهُ؛ يقول الله تعالى ذكره لهم: من يطع منكم أيها الناس محمداً، فقد أطاعني بطاعته إيّاه، فاسمعوا قوله، وأطيعوا أمره، فإنّه مهما يأمركم به من شيء فمن أمري يأمركم، وما نهاكم عنه من شيء فمن نهيي، فلا يقولن أحدكم: إنّما محمد بشر مثلنا يريد أن يتفضل علينا، ثمّ قال جل ثناؤه لنبيه: ومن تولى عن طاعتك يا محمد، فأعرض عنه (٢).

وقال ابن الجوزي: قوله تعالى: ﴿ مَنْ يُطعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله ﴾ سبب نزولها أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أطاعيني فقد أطاع الله ومن أحبّني فقد أحب الله» فقال المنافقون: لقد قارب هذا الرجل الشرك، فنزلت هذه الآية، قاله مقاتل... "".

أقول: وهذا نص من ابن الجوزي في أنّ استثقال أن تكون طاعة الرسول هي طاعة الله، وأنّ محبّته ﷺ هي محبّة الله، رشحة من رشحات طريقة تفكير المنافقين، وليست هي رؤية إسلامية.

وقال القرطبي: قوله تعالى: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ أَعْلَمَ الله تعالى أنّ طاعة رسوله صلى الله عليه وسلم طاعة كه، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: «من أطاعني فقد أطاع الله ومن يعصني فقد

<sup>(</sup>۱) النساء: ۸۰.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري٥: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير لابن الجوزي ٢: ١٥٨.

عصبي الله...»(۱).

الآية الثانية: قبل عزّت أسماؤه: ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحبُ السَّولَ اللهَ لَا يُحبُ الْكَافِرِينَ ﴾ (١).

الآية واضَحة في أنّ التولي يقابل طاعة الله ورسوله، وأنّه معها على طرفي نقيض، وهي تعلن أنّ الكفر هو أعلى درجات ترك مثل هذه الطاعة، بل في الآية أنّ طاعة الله من دون طاعة الرسول عَلَيْظُ ليست هي الطاعة المطلوبة، الأمر الذي يؤكد أنّ طاعة الله من دون طاعة الرسول غر معقولة ومستحيلة.

الآية الثالثة: قبل تعالى: ﴿ يَاأَيْهُا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمُ فَإِنْ تَنَازَعُتُمُ فِي شَيْءَ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ والرَّسُولَ إِنْ كُنْتُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالْرَسُولَ إِنْ كُنْتُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالْمَيْوْرِ الآخر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٣).

أنا لا أفهم من قوله تعالى: ﴿ وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمْ ﴾ إلا أولئك الذين حكم الله سبحانه وتعالى من خلال هذه الآية (ومن خلال غيرها من الآيات والروايات) بأنهم بما تحمل الكلمة من معنى سماوي، نوّاب الرسول عَيْنِهُ في قيادة الأمة الإنسانية بعامة ؛ وآية ذلك هو أنّ قوله تعالى في شطر الآية الآخر: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى الله والرّسُول إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّه والْبَوْمِ الآخر ﴾ يحصر الرجوع عند أيّ نزاع إلى الله والرسول فقط، بسلب صلاحيات حتى أولي الأمر، وهذا إن دل فإنّما يلل على أنّ حل التنازع في ولاية الأمر مثلاً مرده إلى الله وإلى الرسول لا إلى الآراء، وليس لأحد من النّاس أن يدلو بدلوه مع الرسول عَيْنَاهُ وفي ذلك \_ كائناً من كان..

أضف إلى ذلك وعلى ضوء ما تقرره الهيئة الشرطية في الآية فالردُّ إلى الله وإلى الرسول أو على الله وعلى الرسول عَلَيْ عند أيّ نزاع محكٌ للإيمان وللكفر على حدّ سواء؛ لأنّه دليل قطعي على الإيمان بالله وباليوم الآخر أو على العكس.

الآية السرابعة: قبال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيعُوا اللهُ وَرَسُولَهُ وَلا تُولُّوا

<sup>(</sup>١) تفسر القرطبي ٥: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) نساء: ٥٩.

عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمُ لا يَسْمَعُونَ \* إِنَّ شَرَ الذَوابَ عِنْدَ الله الصُّمُ الْبُكُمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

تقرر هذه الآية أنّ الإعراض السلبي عن مثل هذه الطاعة مع السماع من الحضرة النبوية يتجسد فيما يسمّيه القرآن في مواضع أخرى بالجحود والعناد، وعلى هذا فلنا أن نعرف الجحود في الإطار الإسلامي: بأنّه إنكار المقررات السماوية المتسبب عن ترك طاعة الله ورسوله عن عمد واصرار.

على أنّ التشبيه بالدواب هو من أروع التشبيه؛ فإنّ الدواب تسمع كما يسمع الإنسان، ولكنّها لا الإنسان، بل هي كما أثبت العلم الحديث تسمع ما لا يسمعه الإنسان، ولكنّها لا تعقل ما تسمع، وحالها في ذلك كحل أولئك الذين: ﴿قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمُ لا يَسْمَعُونَ﴾ أو بالعكس.

ومن الاستعمالات القرآنية الرائعة في هذه الآية هو توظيف حرف الجر ﴿عَنْهُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ وَلا تَولُوا عَنْهُ وَأَنْتُ مُ تَسْمَعُونَ ﴾ للدلالة على أنّ طاعة الله لا يمكن أن تتحقق من دون طاعة الرسول عَلَيْكُ ، ونحن لأجل ذلك تبعاً للقرطبي ولغيره من المفسرين نرجع الضمير في هذه الآية للرسول عَلَيْكُ ..

قال القرطبي: وقال: ﴿عَنْهُ وَلَم يقل: عنهما؛ لأنّ طاعة الرسول طاعته تعالى وهو كقوله تعالى: ﴿اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَنْ يُرْضُونُهُ (٢).

أقول: ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَولَّوا فَإِنْ تَولُوا فَإِنْ تَولُوا عَلَى عَلَيْهُ مَا حُمِّلُتُ مَ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَ الْبَلاعُ الْمُبِينَ ﴾ "الرَّسُولِ إلاَ الْبَلاعُ الْمُبِينَ ﴾ "ا

الأَيَّة الخامسة: قل تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيعُوا اللهُ وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ ولا

<sup>(</sup>١) الأنفل: ٢٠ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۷: ۳۸۷.

<sup>(</sup>٣) النور: ٥٤.

## تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ (١).

هذه الآية نصّ في أنّ بطلان الأعمال يدور مدار الازورار عن الرسول؛ أي عن أوامره ونواهيه، وليس بعيداً أن نفترض أنّ بطلان الأعمل في هذه الصورة مصداقً واضحٌ لقوله تعالى: ﴿ وَقَدمُنَا إِلَى مَا عَملُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ﴾ "..

ثمّ إنّ هناك من يفترض - شذوذاً - أنّ الآية: ﴿ وَلا تُسْطِلُوا أَعْمَالُكُ مُ ﴾ خاصّة بالكفار والمشركين من غير المسلمين، ولا علاقة لها بمسرفي َالمسلمين، وهو خطأ واضح؛ لأنَّ إطلاق الآية شامل للجميع؛ إذ لم يلل دليل على التقييد أو التخصيص.

وفي هذا الصدد يقول الطبري: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عنى تعالى ذكره بذلك جميع من أسرف على نفسه من أهل الإيمان والشرك؛ لأنَّ الله عمّ بقوله: ﴿ يَاعبَادِي الَّذِينَ أَسُرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ ﴾ جميع المسرفين، ولم يخصص به مسرفاً دون مسَرفُ <sup>٣)</sup>.

ونما ينبغي التعرض له هو أنّ إبطال الأعمال لا يعني الإحباط (=السيئات تأكل الحسنات) الذي يلتزم به كلاميو أهل السنّة . !!!

#### مقولة الإحباط بين السنة والشيعة!!

يعتقد أهل السنة ومثلهم الشيعة باتفاق من الفريقين بأنّ الحسنات يذهبن السيّئات؛ لوجود نص واضح وصريح يقول: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُمِّنَ السَّيِّئَاتِ﴾ (١) ولكنّهم اختلفوا في عكس ذلك حيث ذهب أهل السنَّة باتفاق منهم إلى أنّ السيّنات يذهبن الحسنات (-الإحباط) وفي مقابل ذلك جزم الشيعة عن بكرة أبيهم ببطلان ذلك؛ لعدم وجود نص قرآني أو نبوي يلل على هذا الأمر بوضوح.

فمـثلاً قال النجفي في كتاب جواهر الكلام: ...ضرورة أنّ المعروف بين الإمامية

<sup>(</sup>۱) عمد ﷺ: ۳۳.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٢٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) هود: ۱۱٤.

عدم القول بالإحباط (١).

#### مقولة الإحباط في الفكر الشيعي

هناك سوء فهم في حدود هنه المقولة حتى عند بعض الشيعة؛ فالشيعة وإن أنكروا القول بالإحباط إلا أنهم محكومون ـ مثل غيرهم ـ بنصوص نبوية صحيحة وصريحة بل متواترة، وهذه النصوص جلية في الإحباط، في بعض الفروض، وأنّه من معالم دين الله لا محالة... فمثلا ورد في نصوص متواترة عن الرسول عَلَيْكُمْ أنّ المبغض لأهل البيت المبين للمبين لا يدخل الجنّة وإن صام وصلّى..

قال الرسول عَلَيْكُ : «لو أنّ رجلاً صفن " بين الركن والمقام فصلّى وصام ثمّ لقى الله وهو مبغض لأهل بيت محمد عَلِيْكُ دخل النار» ".

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: «والذي نفسي بيله لا يبغضنا أهل البيت أحد إلا أدخله الله النار». أقول: وقد علق عليه الحاكم بقوله: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه (١٠).

إنّ هذا القبيل من النصوص المتضافرة المتواترة يجزم بأنّ الحسنات لا قيمة لها إذا كانت في إطار بغض آل البيت الميليم والذي لا ريب فيه على ضوء ذلك هو أنّ كل الأعمال الحسنة تتسافل إلى رتبة الهباء المنثور مع بغض آل محمد، وليست هي والحال هذه بمؤثرة في استدرار رحمة الله.

إجمالاً: نخلص من ذلك إلى أنّ المعاصي (=السيّئات) على نوعين:

النوع الأول: المعاصي الجزئية في الأفعال بسبب غلبة شهوة أو هوى نفس أو غير ذلك، من دون أن تتأطّر المعاصي بجحود أو عناد، والشيعة على عكس أهل السنّة لا

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام ٤١: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الصفن: صف الأقدام. انظر لسان العرب ١٣: ٢٨٤، الصحاح للجوهري ٦: ٢١٥٢، غريب الحديث لابن سلام ٣: ٧.

<sup>(</sup>٣) مستلرك الحاكم ٣: ١٤٩، تلخيص المستدرك ٣: ١٤٩، وسنده صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٣: ١٥١.

يقولون بالإحباط في هذا القسم؛ لعدم الدليل.

النوع الثاني: المعاصى التي لها علاقة مباشرة بأصل الدين، والتي يستشمّ منها رائحة الجحود والعناد والرد الصريح على الله، والشيعة في هذا الفرض يتدينون بالإحباط ويقولون به عن بكرة أبيهم؛ وعلى سبيل المثل فإنَّ كتب الشيعة الكلامية لا تتردد في القول بأنّ حسنات وطاعات المرء لا قيمة لها إذا كانت متأسسة على بغض آل بيت رسول الله وبخاصّة أمبر المؤمنين على.

#### مقولة الإحباط ومعصية الرسول

ما نريد قوله من هذا الاستطراد هو أنّ أصل البحث في مقولة الإحباط يدور مدار طاعة الرسول عَلَيْ ومدار معصيته؛ فتارة يُعصى الرسول عَلَيْ فيما جاء به من مقررات سماوية في إطار معاصى النوع الأول، وأخرى يعصى في إطار معاصى النوع الثاني؛ ومعصية الرسول على الفرض الثاني تمحو كل الحسنات وكل الطاعات باتفاق من الجميع ولو نظرياً.؛ وعلى ذلك فمعصية الرسول ﷺ فضلاً عن كونها معيارٌ جليَّ للمعاصي والسيِّئات، هي أيضاً وفي مرحلة من المراحل معيارٌ جليٌّ للقول بالإحباط بالمعنى الذي قررناه.

ومن الآيات التي هي ظاهرة في هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تُطيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ لا سَلتُكُمْ مِنْ أَعْمَالكُمْ شَيْسًا ﴾ (١) فإنّه على ما يقرر مفهوم الشرط فإنّ من لا يطُع الله ورسُوله سَيَلِتُهُ الله أعماله وعلى تفاوت الدرجات..

و ﴿ كَلَّمْ كُمُّ كُمَّا ينص الراغب الأصفهاني في المفردات من: لات وألات: أي أنقص الله على ذلك وكما هو صريح مجاهد وغيره: لا ينقصكم من أعمالكم شيئاً (١)، فبناء على ذلك فالإحباط مطوي في معنى الليت بنحو من أنحاء المناسبة، فلاحظ!.

وأشير \_ هنا \_ إلى أنَّ هذا الطرح لا تتضح معالمه المنهجية بشكل موضوعي إلاَّ إذا

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٤.

<sup>(</sup>٢) المفردات للراغب: ٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد ٢: ٦٠٨.

وقفنا على حدود ما أسميتُه بنظرية تقسيم النصوص، وسأفعل ذلك لاحقاً بإذن الله تعالى.

الآية السادسة: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١).

ومن الأمور الملازمة التي لا تنفك عن طاعة الرسول أو معصيته مقولة الرحمة الواردة في القرآن، إذ لا ريب في أنَّ مفتاح الرحمة الإلهية منحصر بطاعة الرسول ﷺ..

هذا، ولكن المسألة بمثابة عويصة علمية؛ ففي الوقت الذي نجزم (نحن المسلمين) بأنّ طاعة الرسول عَلِيَّةُ هي مفتاح باب رحمة الله، يأتي القرآن ليضع المسألة موضع الشك في قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ فما سبب ذلك؟!!! فيما أعتقد لا يوجد جواب مقنع إلاّ إذا افترضنا أنّ طاعة الرسول \_ في معناها المجمل \_ غير كافية لاستنزال الرحمة، ولا بدّ أن يكون لذلك الاستنزال مفتاح آخر من خلاله يتقرب المسلم إلى الله وينال رضاه بيقين، هذا من جهة..

ومن جهة أخرى فإنّ المسلمين برمتهم شيعة وسنّة يجزمون في كتبهم الكلامية بأنّ مردّ المسألة إلى طاعة الرسول ليس غير..، فهل الجهتان متنافيتان؟!

سيأتي الجواب في الفصل الذي عرضنا فيه معالم نظرية تقسيم النصوص، ونشير إلى أنّ ذلك الجواب هو الأساس القرآني لنظرية تقسيم النصوص السماوية أو النبوية إلى قسمين.

الآية السابعة: قال تعالى: ﴿ وَأَطْيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ وَلا تَنَازَعُوا فَتَغُشَلُوا وَتَذْهَبَ رُبِعُ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (").

تخبرنا هـنه الآيـة أنّ نجـاح المسـلمين وانتصـارهم مـتوقف تماماً على طاعة الله ورسـوله، وعـلى ضوء ما بينّا سابقاً فطاعة الله متجسدة تماماً في طاعة الرسول، فطاعة الرسـول ـ بمـا هـو رسـول ـ هي سبب النجاح، وفي المقابل فمعصيته عَلَيْكُمْ هي سبب الفشـل والخيبة..

إنَّ هذه الآية نص في أنَّ أسباب الخيبة الإسلامية في الميلدين السياسية والإجتماعية

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الأنفل: ٢٦.

والإقتصادية والعسكرية والجغرافية والمعرفية ترجع إلى تلك المعصية وليس قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَغْشَلُوا ﴾ إلا نتيجة \_ قرآنية \_ حتمية لذلك.

ومن الأدلة التاريخية التي لا يسع الآخرين التغافل عنها هو أنّ المسلمين الأوائل في الوقت الذي حققوا نجاحاً أرضيًا مهولاً؛ سياسياً وعسكرياً، لم يستطيعوا أن يحافظوا عليه أكثر من برهة من الزمن، وإذا ما أمعنّا في أسباب ذلك نجد أنّ نزاع المسلمين للخجل - حول السلطة، والسعي الحثيث وراء الحطام الدنيوي؛ بضرب الوصايا النبوية عرض الجدار، هو الذي قاد المسلمين إلى هذا الفشل الذريع والانكسار الفضيع، ولا أخل أنّ مسلماً فيه بقيّة من وعي أو أكارة من علم، يدين بغير ذلك.

و تعود لنتساءل: هل أنّ طاعة الرسول ﷺ التي هي على طرفي نقيض مع الفشل الإسلامي في الميادين الحياتية المتعددة تنحصر فيما جاء به من حلال وحرام فقط؟ هذا أولاً!

وثانياً: هل أنّ معصية الرسول عَلَيْهِ التي هي السبب الأول والآخر لذلك الفشل لها علاقة بمعنى الإحباط الذي يقول به كل من السنّة والشيعة؟.

تتضح ملامح جواب هذين التساؤلين من خلال ما أسلفنا، لكن نخلص - علاوة على ذلك - إلى أنّ المعصية على قسمين: المعصية الخاصة وهي التي تدور في فلك العاصي نفسه فقط، ولا تتعدّاه؛ كقاطع الصلاة مثلاً، والمعصية العامّة التي تساهم بنحو وبآخر في فشل الإسلام، وهذا يعني أنّ للعاصين عقابين؛ فعقاب على عصيان الرسول في ما جاء به من أوامر ونواه، وعقاب على المساهمة في فشل الإسلام؛ لأنّه ردّ على أمر الله: ﴿وَلا تَنَازَعُوا ﴾ وفي الحقيقة فهذان القسمان نظريان، إذ يمكن القول إنّ كل معصية من القسم الأول..، وكل ردّ على الرسول، ينطوي على مساهمة في إنّ كل معصية من القسم الأول..، وكل ردّ على الرسول، ينطوي على مساهمة في إفشال المخطط الإسلامي، صغرت المعصية أم كبرت، وعلى هذا فطاعة النبي في العبادات والمعاملات من صوم وصلاة وحج وزكاة وحتى الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك ليست هي كافية في بناء الدين، ومن ثمّ ليست هي كافية لذخول النّار..

..فهناك أوامر أخرى لا تقلّ أهمية عن تلك، بل هي أهمّ؛ كقوله تعالى: ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَغْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ كَا فَمجرد التنازع معصية لله وللرسول، لما

فيه من إضعاف الشوكة وإذهاب الريح الإسلامية، ومن ثمّ فهو علّة كاملة للعقاب، ومجموع ذلك أدلّة ناصعة على أنّ البحث في صلاحيات الرسول ليس بحثاً طوباوياً؛ فكما رأيت فجانب منه أماط اللثام عن أنّ فشل المسلمين الذريع ما هو إلاّ نتيجة معصية واحدة للنبي عَيْنَا فيما أعلنت الآية السابقة، فما بالك بالباقيات؟!!!.

وعلى ذلك ينبغي أن نعلم أنّ السيئات على قسمين شخصية ونوعية، وإذا كانت الأولى تستنزل غضب الله وعقابه؛ لأنّها مجرد نخالفة؛ فالثانية أدهى وأمرّ؛ لأنّها مخالفة ليست كأيّ نخالفة، وحسبها أنّها علّة الفشل الإسلامي، وتدهور الدين، وخسران الدارين؛ فالثانية \_ إذن \_ علّة كاملة جعلت من ديننا الحنيف مسلوب المصداقية في معادلات الصراع مع الكفر وأهله عدة قرون، فتبًا ثمّ تبًا!!.

الآية الثامنة: قل تعالى: ﴿ يَسْلُونَكَ عَنِ الْأَثْفَالِ قُلِ الْأَثْفَالُ لِلَّهُ وَالرَّسُولِ فَاتَّعُوا اللهَ وَأَصْلُحُوا ذَاتَ بَيْنَ ﴾ (١).

لنا أن نعرف الإيمان: بأنه طاعة الرسول عَلَيْ المطلقة عَن صدق نية، فالطاعة المطلقة مع صدق النية هي معيار الإيمان إذن؛ وهذا يقودنا للقول بأن من يطع الرسول عَلَيْ في بعض ما جاء به هو وإن كان مسلماً لكنه ليس بمؤمن.

ولأجل ذلك ذهب متكلمو الشيعة إلى القول بأنّ من يطع الرسول عَمَالُهُ طاعة ناقصة هو مسلم لكنّه ليس بمؤمن؛ ويترتب على ذلك أنّ كثيراً من أعمل المسلم لا تستنزل رحمة الله تعالى إلاّ على نحو الاحتمل؛ لأنّها - على ما عرفت - عرضة للإحباط، بخلاف أعمال المؤمن فإنّها لا تحبط، علاوة على أنّها هي التي تستنزل رحمة الله على نحو الجزم واليقين، وسيأتي تفصيل ذلك في فصل لاحق من هذه الدراسة.

لكن على أيّ حل تتجلّى من خلال ذلك نظرية تقسيم النصوص من جديد، ولا ريب في كونها مجدية لأن تكون أساساً علمياً متيناً لعقيدة الشيعة في التمييز بين المسلم والمؤمن، فلاحظ بدقة!!!.

الآية التاسعة: قبل تعالى: ﴿ أَشْفَقْتُ مُ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيُ نَجُواكُمُ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمُ تَفْعَلُوا وتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقيمُوا الصلاة وآتُوا الزّكَاة

<sup>(</sup>١) الأنفال: ١.

## وَأَطِيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

أثبتنا سريعاً \_ وسنتبت تُفصيلاً \_ أنّ للرسول عَيَا في أعناقنا طاعة مساحتها أوسع من مساحة امتثل أوامره ونواهيه في الصلاة والزكاة وبقية الحلال والحرام، وهذه الآية نص في ذلك.

مضافاً إلى أنّ امتثال أوامر الرسول ونواهيه في الحلال والحرام لا يمكن أن يكون دليلاً تاريخياً ولا شرعياً على العصمة الكاملة من النفاق؛ إذ ما أكثر المنافقين من أصحاب النبي الذين لا نعرفهم بشكل واضح وصريح بسبب مظاهر الإيمان التي تلبّسوا بها من صلاة وصوم وحج وجهاد وزكاة، وغير ذلك من عوامل التغطية وألبسة الصلاح..

الذي لا ينبغي أن نرتاب فيه أنّ هذه المظاهر الإيمانية لا تنفع أن تكون دليلاً على الإيمان الصادق أو دليلاً على عدم النفاق، وأحسن ما فيها أنّها دليل شرعي على ضرورة احترام المتلبس بها في نفسه وعرضه وماله؛ وفي قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ إشارة قوية إلى هذا الأمر.

كَ الآية العاشرة: قال تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (١).

بالنظر لإطلاق هذه الآية فمسألة الانتماء الصحيح للإسلام يدور في فلك ما آتانا به الرسول عَلَيْ وفيما نهانا عنه، بل إنّ الآية ظاهرة تماماً في أنّ العمل في غير هذه الدائرة انفلات واضح عن الصراط المستقيم، والآية هذه فيما نعتقد من أصرح الأدلّة على بطلان العمل بالرأى والقياس.

وشيء عجيب دعوى اختصاص هذه الآية بالفيء كما يزعم البعض شذوذاً؛ إذ لم يعلى دليل من الشرع على هذا الاختصاص..؛ فالإطلاق على حاله لم يُخْرَمُ بما يرجح على هذا الاختصاص..؛ فالإطلاق على حاله لم يُخْرَمُ بما يرجع على من المقيدات والمخصصات، على أنّ أكثر ما يقل في ذلك هو أنّ سبب نزولها الفيء وما أُوجف عليه بغير خيل ولا ركاب، لكن سبب النزول لا يقيد الآية؛ لأنّ

<sup>(</sup>۱) المجلالة: ۱۳.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٧.

المورد لا يخصص الوارد، كما يقول المناطقة والأصوليون.

الآية الحادية عشرة: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظيماً ﴾ (١).

إذا ما أردنا أن نقف على ميزان علمي لفهم مقولة الفوز الواردة في القرآن، فلا يسعنا أن نتناسى مثل هذه الآية النّاصة على أنّ ذاتيات هذه المقولة محددة بحدود طاعة الرسول عَلَيْهُ والتي هي فيما بان ترجمة عالية الكفائة لطاعة الله تعالى..

ولنا على أساس ذلك أن نعرف هذه المقولة: بأنّها النجاح السماوي الذي هو نتيجة حتمية لطاعة الرسول عَلِيَّةُ المطلقة، في كلّ شيء!! ولا يعدو ما ذكرنا قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِع اللهُ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَات تَجْري مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ (٥).

الآية الثانية عشرة: قال تعالى: ﴿ كِالَّيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجْيِبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَحَاكُمُ لَمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ "

مرة أخرى يحصر الله تعالى الطاعة (=الاستجابة) بالرسول عَلَيْه في قوله: ﴿إِذَا دَعَاكُمُ ﴾ ولم يقل إذا دعياكم؛ ولقد أكثرنا من بسط الكلام في أنّ طاعة الرسول عَلَيْه قادرة على أن تحقق طاعة الله على نحو التحقيق واليقين، دون العكس.

ثمّ إنّ قوله تعالى: ﴿إِذَا دَعَاكُمُ لَمَا يُحْيِيكُمْ لِا مفهوم فيه، بل هو فيما يقول الأصوليون مسوق لبيان وتحقيق الموضوع؛ فهو من قبيل قوله تعالى: ﴿إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَانِ مِنْكَ إِنْ كُنتَ تَقيبًا ﴾ الذي لا دلالة له وراء المنطوق في أصل الاستعمال؛ ووجه ذلك هو اليقين باستحالة أن تقصد مريم عليها السلام من قولها هذا شيئاً وراء منطوق الآية؛ فلا يعقل أن يكون مقصودها: إنّي لا أعوذ بالرحمن منك إن لم تك تقياً، وهذا بعينه يجري في قوله تعالى: ﴿إِذَا دَعَاكُمُ لَمَا يُحْيِيكُمْ فَلَ لاستحالة أنّ هذا خلاف فرض كونه عَيْلًا لما لا يحيى؛ ووجه الاستحالة أنّ هذا خلاف فرض كونه عَيْلًا منقذ الإنسان وأمين الله المطلق على أرضه.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٧١.

<sup>(</sup>۲) الفتح: ۱۷، النساء: ۱۳.

<sup>(</sup>٣) الأنفل: ٢٤.

والمستفاد من مجموع ذلك هو أنّ للرسول على عموم بني البشر صلاحية الأمر والنهى بنحو مطلق، والبشر مأمورون بالاستجابة له في كل الظروف وفي كل الأحوال وفي كل الفروض؛ لأنَّه ﷺ يدعو لما فيه حياة البشر في كل ما يأمر به لا في شيء دون آخر..

ولا بأس بالإشارة إلى أنَّ المفسرين اختلفوا في معنى الآية؛ فابن اسحاق يذهب حاكياً عن عروة بن الزبير إلى أنّ ما يحيى هو الحرب وأنّ على المسلمين أن يستجيبوا للرسول إذا دعاهم إليها، ومجاهد يذهب إلى أنَّ ما يحيى هو الحق، وثالث يذهب إلى أنّ المراد هو الإسلام<sup>(١)</sup>، ورابع إلى أبدية الحياة في الآخرة و...

وفي هذا من التكلف وتحصيل الحاصل ما لا يخفى على اللبيب؛ وما أشبهه بتخرصات الترف العلمي، وآية ذلك أنّ الآية واضحة الدلالة في وجوب اتباع الرسول ﷺ في كـل شيء، وإذا كان الأمر كذلك فما حاجة ابن اسحاق أو مجاهد أو الآخرين إلى أن يدلوا بآرائهم التي هي ظن لا يغني قليلاً أو كثيراً بإزاء ما هو مقطوع الدلالة في نفسه؟؟ولله در القائل: العلم نقطةً كثرها الجاهلون!!!.

وبمُـا يؤيّد ذلك أنّ محدثي أهل السنّة رووا عن رسول الله ما لا يتلائم مع تضييق هؤلاء لمدلول الآية؛ فقد روى البخاري عن أبي سعيد بن المعلِّي قال: كنت أصلَّى فمر بي رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعاني فلم آنه حتى صليت ثم أتيته فقال: « ما منعك أن تسأتي ألم يقل الله: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَمَا يُحْيِيكُمْ » ثم قال: «لأعلمنك أعظم سورة في القرآن قبل أن أخرج» فَذهب رسُول الله صلى الله عليه وسلم ليخرج فذكرت له (٢).

فهـذا الحديث الصحيح نص في أنَّ النبي ﷺ واجب الطاعة ليس في وقت الدعاء للحرب حسبما يفترض عروة بن الزبير من دون حجة، بل في كل وقت، وأكثر من ذلك وهـو أنَّ المسـلم حتى لو كان في أثناء ممارسة الواجبات الإسلامية المهمَّة كالصلاة وغيرها، فعلى ضوء إطلاق الآية ونص حديث المعلى هذا، بل وغيره من النصوص، يجب أن يترك

<sup>(</sup>١) راجع هذه الأقوال في تفسير الطبري ٩: ٢٨٣، تفسير مجاهد ١: ٢٦، زاد المسر ٣: ٢٣٠، تفسير القرطبي ٧: ٣٨٩، تفسير ابن كثير ٢: ٣٠٩، وغبرها من التفاسير.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ١٩٩.

كل ممارساته لأجل نداء الرسول عَلَيْلُهُ، ولأجل ذلك ذهب الشافعي ـ وأتباعه فيما يظهر ـ إلى أنّ إجابة الرسول في حل الصلاة لا تبطل الصلاة (١).

الآية الثالثة عشرة: قبل تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِنُكُمُ اللهُ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِنُكُمُ اللهُ ﴿).

هدف كل الأعمال الصادرة من المسلم هو نيل رضا الله سبحانه وتعالى، هذا إذا تحدثنا عن الموضوع من ناحية المبدأ السماوي والهدف الرسالي للأديان، ولكن لا مانع من أن نتخذ من أمثل هذه الآية معياراً سايكولوجياً للمسلمين وهم يخوضون معترك الصراع بين الدافع والسلوك، على ما بين المسلمين أنفسهم من تفاوت في هذا الأمر الخطير..، ومن الأمثلة التاريخية الشاخصة للعيان تأرجح المنافقين الذين عاصروا الرسول عليا بين دوافعهم اللامشروعة وبين كثير من سلوكياتهم المتلبسة بلباس الدين كالصوم والصلاة والحج والزكاة و..

على أنّ المسألة أخطر من ذلك بكثير؛ لأنّ ميزان حب الله يعني، كما تنطق آيات الكتاب الأخرى، الزوغان عن الدين أو الثبات عليه؛ فقد قل تعالى: ﴿يَاأَيُّهُا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَكُ مِنْكُمْ عَنْ دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِعَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذَلَة عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعزة عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبيلِ اللهِ وَلا يَخَافُونَ لُوْمَة لانه ذَلكَ فَضُلُ الله يُؤْتِيه مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسعٌ عَليمَ (٣).

فمن الواضَح أَنَّ الارتداد عنَ الدينَ من تداعيات عدم حب الله، وعدم حب الله تعالى من تداعيات عدم اتباع الرسول عَلَيْكُ ، وكما أوضحنا سابقاً فإنّ اتباع

<sup>(</sup>١) تحفة الأوذي ٨: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٣١.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٥٤.

الرسول عَيَا يَعْ يَنْ يَكُونُ شَامِلاً ومطلقاً لكل شيء لا في شيء دون آخر، وحسبنا دليلاً على ذلك اطلاق كل الآيات المارة \_ وهذا فضلاً عن السنة الثابتة \_ الموصية بطاعة الرسول عَيْنَ في كل ظرف، والتي سنورد منها ما يتسنى لنا إيراده في البحث اللاحق.

ومَن أغرب ما طرق الأسماع ما قرره الجصاص في تفسير قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُ مُ اللَّهِ عَلَى: ﴿ يُحِبُّهُ مُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللل

قوله تعالى: ﴿ يَاأَينُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَكُ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِعَوْمِ يُحبُّهُ قَلَ الحسن وقتادة والضحاك وابن جَريج: نزلت في أبي بكر الصديق رضي الله عنه ومن قاتل معه أهل الردة، وقل السلي: هي في الأنصار، وقل مجاهد: في أهل اليمن..؛ وروى شعبة عن سماك بن حرب عن عياض الأشعري قال لما نزلت: ﴿ يَاأَينُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَكُ مَنْكُمْ عَنْ دينه ﴾ أومأ رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء معه إلى أبي موسى فقل هم قوم هذاً..

ثم عقب الجصاص على قوله الأنف بقوله:

وفي الآية دلالة على صحة إمامة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم؟ وذلك لأن الذين ارتدوا من العرب بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم إنّما قاتلهم أبو بكر وهؤلاء الصحابة، وقد أخبر الله أنّه يجبهم ويجبونه، وأنّهم يجاهدون في سبيل الله، ولا يخافون لومة لائم، ومعلوم أنّ من كانت هذه صفته فهو ولي الله، ولم يقاتل المرتدين بعد النبي صلى الله عليه وسلم غير هؤلاء المذكورين وأتباعهم، ولا يتهيأ لأحد أن يجعل الآية في غير المرتدين بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم من العرب ولا في غير هؤلاء الأئمة؛ لأن الله تعالى لم يأت بقوم يقاتلون المرتدين المذكورين في الآية غير هؤلاء الذين قاتلوا مع أبي بكر(۱).

أقـول: وأنت ترى مقدار التهافت الذي أوقع الجصاص نفسه فيه؛ فهو قد جعل من قتال المرتدين معياراً كاملاً لحب الله تعالى، وبالتالي معياراً كاملاً لصحة إمامة أبي بكـر وعمـر وعـثمان وعلـي، في حين تناسى الجصاص أنّ المنافقين كانوا مع الرسول

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ٢: ٥٥٦.

يقاتلون بين يديه الكفر والكافرين، حتى أنّ بعضهم قتل وهو يجالد الكفَّار، بل قد بشر النبي بعض أصحابه عمن قتل في أحد بدخول النّار، على أنّ الالتزام بذلك ضرب لصريح القرآن بالاجتهاد الشخصي؛ فعلى ما عرفت فالمعيار الكامل لحب الله ليس هـ وقـتال المرتدين كما يـزعم الجصاص، بل هو اتباع الرسول المطلق كما هو نص الآية: ﴿ وَلَوْ إِنْ كُنْتُ مُ تُحبُّونَ اللهُ فَاتَّبِعُ وَنِي يُحْبِبُكُ مُ اللهُ } وكان الأولى بالجصاص أنَّ يثبت لنا أنَّ الشيخين أبا بكر وعُمر و...، كانوا أتبع أمَّة محمد لحمد، فهذا هو المعيار الكامل لكثير من التداعيات في منظومة عقيدة الإسلام، لا أن يترك ذلك ويتحدث بلغة سقيمة...

إنّ صنيع الجصاص هذا من تفسير القرآن بالرأي، والتفسير بالرأي حرام؛ لأنّه ظنّ لا يغني من الحق شيئًا!!!.

ولابن حجر كلمة قيمة في المقام ترمى بقول الجصّاص الآنف في منفى مهلهلات الأفكار؛ فقد علَّق على بعض حديث النبي قائلاً: وقوله ﷺ: إنَّ علياً «يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله» أراد بذلك وجود حقيقة الحبة، وإلا فكلّ مسلم يشترك مع علي في مطلق هذه الصفة، وفي الحديث تلميح بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَنْتُمْ تُحبُّونَ الله كَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله فكأنه أشار إلى أنَّ علياً تام الاتباع لرسول الله صلى الله عليه وسلم حتى اتصف بصفة محبة الله له؛ ولهذا كانت محبته علامة الإيمان وبغضه علامة النفاق، كما أخرجه مسلم من حديث علي نفسه قال: «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنّه لعهد النبي صلى الله عليه وسلم أن »لا يحبك الا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق» وله شاهد من حديث أم سلمة عند أحمد<sup>(١)</sup>.

الآية الرابعة عشرة: قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَ لَهُ أَمِنَ لَهُ اللهُ ورَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَعَدْ ضَلَّ ضَلاً مُبِينًا ﴾ (٢).

وقد قرر الجصاص ما تفيده الآية بقوله:

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٦.

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُ مُ الْخَيرَةُ مِنْ أَمْرَهُ مُ فَيه الدلالة على أن أوامر الله وأوامر رسوله على الوجوب؛ لأنه قد نفى بالآية أن تكون لنا الخيرة في ترك أوامر الله وأوامر الرسول صلى الله عليه وسلم، ولو لم يكن على الوجوب لكنّا نحيرين بين الترك والفعل، وقد نفت الآية التخيير؛ وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَعُص اللهُ وَرَسُولُهُ في نسق ذكر الأوامر يلل على ذلك أيضاً، وأنّ تارك الأمر عاص لله تعالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم؛ فقد انتظمت الآية الدلالة على وجوب أوامر الله وأوامر الرسول صلى الله عليه وسلم من وجهين أحدهما: أنها نفت التخيير معهما، والثاني: أن تارك الأمر عاص لله ورسوله.

أقول: في الجملة لا بأس بهذا التقرير؛ فإطلاق الآية ينفي أن يكون لأحد من البشر الخيرة والخيار أمام ما يأمر به الرسول عَلَيْكُ وما ينهى عنه؛ سواء أكان ما يدور في فلك الحلال والحرام بمعناه الساذج الشائع أم كان الأعم منه على ما أوضحنا وسنوضح..

وعـلى سبيل العجالة فما ذكره المفسرون في تفسير الآية الآنفة يلل على رؤيتنا بلا لبس فقد قال الطبرى:

يقول تعالى ذكره: لم يكن لمؤمن بالله ورسوله، ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله في أنفسهم قضاء أن يتخيروا من أمرهم غير الذي قضي فيهم، ويخالفوا أمر الله وأمر رسوله وقضاءهما فيعصوهما، ومن يعص الله ورسوله فيما أمرا أو نهيا فقد ضل ضلالا مبينا؛ أي جار عن قصد السبيل، وسلك غير سبيل الهدى والرشاد؛ وقد نزلت الآية في زينب بنت جحش حين خطبها رسول الله عَيْنِهُ على فتاه زيد بن حارثة، فامتنعت من إنكاحه نفسها...، قال ابن عبّاس: خطب رسول الله عَيْنِهُ زينب بنت جحش حية، فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمنَ وَلا مُؤْمنَة إِذَا قَضَى الله وَرَسُولُهُ أَمْراً ... ﴾ (١).

والحاصل من كل ذلكَ هوَ أَنّ حدوَد صُلاحيات الرسول أوسع ممّا يفترضه العقل

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ٣: ٤٧١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى ٢٢: ١٥ ١٦.

الإسلامي المطروح؛ إذ أنّ الخيرة لا تكون لأحد من بني البشر إزاء كل ما يقضي به عَيْلُهُ، سواء أكان ما يقضي به عَيْلُهُ في حدود نظرية التشريع الإسلامية، أم ما هو أعم من ذلك؛ من قبيل خطبته زينب بنت جحش على مولاه زيد؛ فالنبي عَيْلُهُ بحكم الولاية النبوية وما تنطق به هذه الآيات واجب الطاعة في كل من الأمرين على حد سواء، والردّ عليه عَيْلُهُ فيما يماثل خطبة زينب ضلال مبين كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَعْضَ اللهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبينًا ﴾.

وَالضلال المبين على ذلك هو نتيجة عصيان الرسول عَلَيْ فيما يقضي به مطلقاً؛ سواء أكان ما يقضي به حكماً شرعياً أم كان من قبيل ما قضى به على بنت عمته زينب بنت جحش.

وعمّا روي عن الصحابة في تمسكهم بالآية لإثبات مبغوضية مخالفة السنة النبوية، ما رواه البيهقي عن هشام بن حجير قال: كان طاوس يصلى ركعتين بعد العصر. فقال له ابن عباس: اتركهما. فقال: إنّما نهى صلى الله عليه وسلم عنهما أن تتخذ سلّما. قال ابن عباس: إنّه قد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن صلاة بعد العصر فلا ندري أتعنب عليهما أم تؤجر؛ لأن الله تعالى قال: ﴿وَمَا كَانَ لَمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنَ أَذَ وَسَلَمُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُ مُ الْحَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهُمْ فَانَ . ( وَمَا صَانَ لَمُؤْمِن وَلا الله تعالى قال: ﴿ وَمَا صَانَ لَمُؤْمِن وَلا الله عليه واللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُ مُ الْحَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهُمْ اللهِ الله الله الله تعالى قال الله والله وال

الآية الخامسة عشرة: قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبَكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكَمُوكَ فِيمَا شَهَرَ بَيْ مَنْ فَي يُحَكِمُوكَ فِيمَا شَهَرَ كَرَجَّا مَ مَنَا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسُلِما ﴾ (") تَسُلِما ﴾ (")

على هذه الآية تعليقة لابن حزم في كتاب الاحكام يقول فيها: ومَن عَمدَ فخالف ما صح عن النبي عَلَيْهُ عُيرُ مسلّم بقلبه أو بلسانه أنّه كحكمه الطّيّة فهو كافر، سواء كان فيما أجمع عليه أو فيما اختلف فيه قبل تعالى: ﴿ فَلا وَرَبّكَ لا يُؤْمنُونَ حَتّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَينْنَهُمْ ثُمّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمّا قَضَيْتَ

<sup>(</sup>١) سنن البيهقى ٢: ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) النساء ٦٥.

وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيمًا ﴾ وإن خالف ما صح عنده من ذلك بعلمه، وسلَّم له بقلبه ولسانه، فهو مؤمن فاسق، كالزاني وشارب الخمر وسائر العصاة، سواء كان مما أجمع عليه أو مما اختلف فيه؛ فهذه الحقائق التي لا يقدر أحد على معارضتها (۱).

وقال الشوكاني وهو في صدد بيان سبب النزول: وأخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه من طريق ابن لهيعة عن الأسود أنّ سبب نزول الآية أنّه اختصم إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم رجلان فقضى بينهما عليه الله فقال المقضي عليه ردّنا إلى عمر بن الخطاب، فردّهما، فقتل عمر الذي قال ردنا ونزلت الآية فأهدر النبي صلى الله عليه وآله وسلم دم المقتول، وأخرجه الحكيم الترمني في نوادر الأصول عن مكحول (٢).

ولقد ذكر الرازي في المحصول: أنَّ مُخَالِفَه عليه الصلاة والسلام في الحكم يُكَفَّرْ لقوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِنْكَ لا يُؤْمنُونَ حَتَّى يُحَكَّمُوكَ فيمَا شَجَرَ بَيْنَكُمْ \* (\*).

وللآمدي تقرير في صواب حكم النبي يذكر فيه: الأول: أنّنا قد أمرنا باتباع حكمه، على ما قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبّكَ لا يُؤْمنُونَ حَتّى يُحَكّمُ وكَ فيما شَجَر بَيْ نَهُ مُ لا يَجدُوا فِي أَنفُسهم حَرَجًا ممّا قَضَيْتَ وَيُسَلّمُوا تَسُلّيمًا ﴾ فلو جاز عليه الخطأ في حكمه، لكنّا، قد أمرنا باتباع الخطأ، والشارع لا يأمر بالخطأ، الثاني: أنّ الأمة إذا أجمعت على حكم مجتهد فيه، كان إجماعهم معصوماً عن الخطأ، كما سبق بيانه، ولو جاز على النبي الخطأ في اجتهاده، لكانت الأمة أعلى رتبة منه، وذلك محل في أ

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم ٤: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني ١: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) المستصفى: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) المحصول للرازي ٦: ١١.

<sup>(</sup>٥) الاحكام للأمدي ٤: ٢١٧.

ومّما هو نص في المطلوب ما أخرجه المحدثون بأسانيدهم الصحيحة عن ابن عبَّاس أنَّ النبي ذكر لبريرة بعد أن أُعْتِقَت أن ترجع إلى زوجها مغيث، وكان عبداً، لكنّها رفضت لأنّها فهمت أنّ أمر النبي لم يكن إلزامياً، وقد أقرّها النبي على هذا الفهم، وللآمدي كلمة في هذا الشأن يقول فيها: وأمَّا السنة فقوله عَيْرَا اللهُ لبريرة وقد عتقت تحت عبد وكرهته: «لو راجعته» فقالت: بأمرك يا رسول الله فقال: الا إنما أنا شافع» فقالت: لا حاجة لي فيه، فقد عَقِلَت بريرة أنّه لو كان أمراً، لكان واجباً، والنبي عَلَيْظُهُ قررها عليه(١).

والرواية أخرجها المحدثون منهم الدارمي (٢) وأحمد (١) وأبو داود (١) وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) الاحكام للآمدى ۲: ۱٤٧.

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي ۲: ۱۷۰.

<sup>(</sup>٣) مسد أحمد ١: ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ١: ٤٩٧.

## الصحث الثانى :

## الصلاحيّات في السنة

وردت طائفة من الروايات لها عين مضمون آيات المبحث الأوّل، مشكاتهما واحدة، تفيد أنّ الرسول عَلَيْ الله واجب الاتباع على الأمة، وأنّه مفتاح نيل مرضاة الله سبحانه وتعالى، وسأستعرض بعض الأحاديث النبوية في هذا الموضوع؛ كيما ننتزع لسوية له تواترها في هذا المعنى، ولو بسرعة؛ فإنّي لم أجد في الكتابات حول السنة ما هو محقق في هذه المسألة..

#### حديث الأريكة

روى الدارمي وأحمد (۱) والترمذي (۱) بأسانيدهم عن المقدام بن معد كرب الكندي \_ واللفظ للدارمي \_ أنّ رسول الله عَيْلُهُ حرّم أشياء يوم خيبر؛ الحمار وغيره، ثمّ قال عَيْلُهُ: « ألا وإني أوتيت القرآن ومثله معه، ليوشك الرجل متكئاً على أريكته يحدث بحديثي فيقول بيننا وبينكم كتاب الله، ما وجدنا فيه من حلال استحللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرّمناه ألا وأنّ ما حرم رسول الله عَيْلُهُ مثل ما حرّم الله »(۱).

كما قد روى الحديث الشافعي بسنده عن أبي رافع قال: قال رسول الله عَلَيْظُهُ: «لألفين أحدكم متكئاً على أريكته يأتيه الأمر من أمري ممّا أمرت به أو نهيت عنه فيقول ما ندرى ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه»(١).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٤: ١٣٢، وانظر شرح معانى الأثار ٤: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤: ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي ١: ١٤٤، ورواها أيضاً ابن ملجة في سننه ١: ٦.

<sup>(</sup>٤) المسند للشافعي: ١٥٠، سنن ابن ماجة ١: ٧.

وروى أبو داود بسنده عن العرباض بن سارية السلمي قال: نزلنا مع النبي عَلِيْقَ خيبر ومعه من معه من أصحابه، وكان صاحب خيبر رجلاً مارداً منكراً فأقبل إلى النبي فقال: يا محمد ألكم أن تذبحوا حمرنا وتأكلوا ثمارنا وتضربوا نساءنا؟.

فغضب النبي عَلَيْهِ وقال: «يا ابن عوف اركب فرسك ثم ناد: ألا إنّ الجنة لا تحل إلاّ لمؤمن وإن اجتمعوا للصلاة».

قال: فلج تمعوا شم صلّى بهم النبي عَلَيْهُ ثم قال: « أيحسب أحدكم متكناً على أريك ته قد يظن أنّ الله لم يحرم شيئاً إلا ما في هذا القرآن ألا وإني والله قد وعظت وأمرت ونهيت عن أشياء، إنّها لمثل القرآن أو أكثر، وإنّ الله عزوجل لم يحل لكم أن تدخلوا بيوت أهل الكتاب إلاّ بإنن، ولا ضرب نسائهم، ولا أكل ثمارهم إذا أعطوا الذي عليهم "().

وعـن أبـي هريـرة روى أحمد بسنده عنه قل: قل رسول الله ﷺ: «لأعرفن أحداً منكم أتاه عنيّ حديث وهو متكئ في أريكته فيقول: «اتلو به علىّ قرآناً»(٢).

وعن جابر بن عبد الله الأنصاري كما في مسند أبي يعلي قال: قال رسول الله ﷺ: «عسى أن يكذبني رجل وهو متكئ أريكته يبلغه الحديث عني فيقول: ما قال رسول الله ذا، دع هذا وهات ما في القرآن "".

وعن خالد بن الوليد فيما روى الطبراني قل: قل رسول الله ﷺ: «يا خالد أدّن في الناس الصلاة جامعة؛ لا يدخل الجنة إلا نفس مسلمة» ثم خرج فصلّى بالهاجرة ثم قام في الناس فقال ﷺ: «ما أحل أموال المعاهدين بغير حقها عسى الرجل منكم أن يقول وهو متكئ على أريكته: ما وجدنا في كتاب الله من حلال أحللناه وما وجدنا من حرام حرّمناه وإنّى أحرم عليكم أموال المعاهدين بغير حقها "».

وعن ابن عبّاس فيما روى الخطيب قال: قال رسول عَيْلِيُّ: «ما بال الحشايا<sup>(ه)</sup>

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ۲: ٤٤١.

 <sup>(</sup>۲) مسند أُحد ۲: ۳۹۷، وله طريق آخر حسن أو صحيح ذكره ابن حجر في القول المسلد: ۸۷،
 وانظر مجمع الزوائد ۱: ۱۰۰.

<sup>(</sup>٣) مسند أبي يعلي ٣: ٣٤٦، وانظر الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ٤: ١١١.

<sup>(</sup>٥) من الحشو: وهمو همنا كمناية عمن بعمض النَّاس القريبين من الرسول ﷺ، وقد يكنَّى به عن الزوجات أيضاً.

يكذبوني، عسى أحدكم يتكىء على فراشه يأكل ممّا أفاء الله عليه فيؤتى يحدث عني الأحاديث يقول: لا أرب لي فيها عندنا كتاب الله؛ ما نهاكم عنه فانتهوا وما أمركم به فاتبعوه "(۱).

#### تواتر حديث الأريكة!!

روى حديث الأريكة فيما اتضح سبعة من الصحابة، فعلى هذا الأساس المتين لا يبعد القول بتواتره معنى إن لم نقل لفظاً؛ خاصة أنّ بعض طرقه صحيح على شرط الشيخين البخاري ومسلم، على أنّ طرقه الأخرى ما بين الصحيح والمعتبر...، وفي حدود تتبعي لم يشك أحد من أهل القبلة ممن يعتد بقوله، بصحة نسبة هذه الروايات إلى رسول الله عَيَّاتُهُ؛ وبالجملة فمضمونها يطمئن بصدوره عن الرسول عَيَّاتُهُ، الأمر الذي يغنينا عن التعرض للمباحث السندية والتفصيل فيها، وللاطلاع فالحاكم النيسابوري بعد أن أخرج بعض هذه الأحاديث، حكم عليها بالصحة على شرط الشيخين، وحكم على بعضها الأخر بالصحة، ومثله فعل الذهبي في تلخيص المستدرك، فراجع (۱).

## دلالة حديث الأريكة (= سنة النبي مثل القرآن)

وقال ابن حزم: صلق النبي عَلَيْهِ هي مثل القرآن، ولا فرق في وجوب كل ذلك علينا، وقد صلّق الله تعالى هذا إذ يقول: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَعَدُ أَطَاعَ الله ﴾ (ا) وهي أيضاً مثل القرآن في أن كل ذلك وحي من عند الله؛ قال عزوجل: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ

<sup>(</sup>١) الكفاية للخطيب البغدادي: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ١: ١٠٩، تلخيص المستدرك ١: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) شرح معانى الآثار ٤: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٨٠.

## الْهَوَى \*إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾

وقـالُ أيضاً وهو في صدد الرد على من يزعم أنّ القرآن كاف: ولو أنّ امرءاً قال: لأنأخذ إلاّ ما وجدنا في القرآن لكان كافراً بإجماع الأمة<sup>(٣)</sup>.

ثم أضاف إلى ذلك قوله: وقائل هذا كافر مشرك حلال الدم والملل(ن).

وقال العظيم آبادي في شرح الحديث: «لا ألفين» أي لأجدن «متكئا» حال «على أريكته» أي سريره المزين «يأتيه الأمر» أي الشأن من شؤون الدين «من أمري» بيان الأمر وقيل: اللازم في الأمر زائلة ومعناه أمرٌ من أمرى «مما أمرت به أو نهيت عنه» بيان أمري «لا ندري» أي لا نعلم غير القرآن ولا أتبع غيره «ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه» ما موصولة أي الذي وجدناه في القرآن اتبعناه وعملنا به؛ ولقد ظهرت معجزة النبي صلى الله عليه وسلم، ووقع بما أخبر به؛ فإنّ رجلا خرج من الفنجاب من إقليم الهند وانتسب نفسه بأهل القرآن وشتان بينه وبين أهل القرآن، بل هو من أهل الإلحاد والمرتدين، وكان قبل ذلك من الصالحين، فأضله الشيطان وأغواه وأبعده عن الصراط المستقيم، فتفوه بما لا يتكلم به أهل الإسلام، فأطال لسانه في إهانة النبي صلى الله عليه وسلم ورد الأحاديث الصحيحة بأسرها وقال: هذه كلها مكذوبة ومفتريات على الله تعالى، وإنما يجب العمل على القرآن العظيم فقط دون أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم وإن كانت صحيحة متواترة، ومن عمل على غير القرآن فهو داخل تحت قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأَوْلَمْكَ هُمُ الْكَافرُونَ وغير ذلك من أقواله الكفرية، وتبعه على ذلك كثير من الجهال وجعلوه َ إماماً وقد أفتى علماء العصر بكفره وإلحاده وخروجه عن دائرة الإسلام والامر كما قالوا<sup>(ه)</sup>.

أقول: وهنه التقريرات تنطوي على مشكلة علمية كبيرة جدًّا للقائلين بعدم

<sup>(</sup>١) النجم: ٣ \_ ٤.

<sup>(</sup>٢) الأحكام لابن حزم ١: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الأحكام ١: ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) الأحكام ١: ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) عون المعبود للعظيم آبلاي ١٢: ٣٣٣.

عصمة النبي من أتباع الشيخين أبي بكر وعمر؛ ففي بعض النصوص الصحيحة أنّ الشيخين كانا يأمران بالأخذ من كتاب الله دون السنة، بل إنّ كليهما قد حرق السنة، وقد ثبت أنّ عمر كان يعاقب بعض الصحابة الذين لم يطاوعوه في المنع من الحديث عمّن استمر بالرواية عن رسول الله، رغم إصراره هو على المنع، حتى أنّه حبس بعضهم، ومن ثمّ فهو القائل: حسبنا كتاب الله إنّ النبي يهجر...، وسنقف عند هذا الأمر في مطاوي بحوثنا القادمة حسب الحاجة!!!

### أبو بكر يحرق حديث رسول الله

فقد ورد عن عائشة أنها قالت: جمع أبي الحديث عن رسول الله عَيَّاللهُ وكانت خمسمائة حديث فبات ليلته يتقلب كثيراً، فغمني..

فقلت: أتتقلب لشكوى أو لشيء بلغك؟! فلما أصبح قال: بنيّة، هلمي الأحاديث التي عندك، فجئته بها، فدعا بنار فأحرقها، فقلت: لم أحرقتها؟ قال: خشيت أن أموت وهي عندي فيكون فيها أحاديث عن رجل قد ائتمنته ووثقت [به] ولم يكن كما حدثني فأكون نقلت ذلك(۱).

### الخليفة عمر يحرق حديث رسول الله

أخرج ابن سعد في طبقاته بسنده عن القاسم بن محمد بن أبي بكر: إنّ الأحاديث كثرت على عهد عمر بن الخطاب فأنشد الناس أن يأتوه بها فلما أتوه بها أمر بتحريقها ثم قال: مثناة كمثناة أهل الكتاب؛ فمنعني القاسم يومئذ أن أكتب حديثًا(").

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ١: ٥.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ٥: ١٨٨، وسير أعلام النبلاء ٥: ٥٥، والمثنة: معرب المِيْشُنا، والميشنا، كتاب تفسيري للتوراة كتب بعد موسى التَلْيِّلاً بقرون..؛ كتبه ـ أو بأمر منه الحاحام يهود عيهودا عيهوذا بن شعون ليضم شريعة اليهود المسمّة باسمه، ولقد اتفق أهل التحقيق أنّ توراة اليوم ليست هي توراة موسى، بل هي ما كتبه الحاخام عزرا بعد موسى بألف سنة، ومعنى الميشنا في العربية المكرر على الألسن شفويًا، ويقابله: المِيكُرَا، ويعني النص المكتوب المخصص

نشير \_ فقط \_ في هذه العجالة إلى أنّ هذا المنع قد استمر عقوداً طويلةً، وتقول الدراسات \_ الأخرى \_ في هذا الجل: إنّه استمر حتى خلافة عمر بن عبد العزيز، لكن ستثبت هذه الدراسة (في الفصل الخامس) أنّ هذا الكلام ليس دقيقاً وقد يكون خطأً؛ فالمنع استمر وما زال مستمراً حتى هذه اللحظة..

#### من هو المستفيد من مقولة: حسبنا كتاب الله

لنا أن نشير إلى أنّ هذا المنع لم يستفد منه سوى أعداء أهل البيت الميليم ، فمن ذلك \_ وعلى ما رواه أحمد بن حنبل \_ أنّ القاسطين (وهم معاوية وجنده) لما خسروا حرب صفين تاهت عليهم السبل، وضاقت عليهم الأرض بما رحبت؛ فعمد عمرو بن العاص إلى مكيدة: بيننا وبينكم كتاب الله، قائلاً لمعاوية: أرسل إلى علي بمصحف (=قرآن) وادعه إلى كتاب الله؛ فإنّه لن يأبى عليك فجاء به رجل فقال: بيننا وبينكم كتاب الله (۱).

للقراءة، شمّ أجريت تعديلات وتوضيحات على الميشنا مستقلة عنه أطلق عليها الجيمارا، والتسلمود هو مجموع الميشنا والجيمارا، ونشير إلى أنّ اليهود على قسمين صدوقيين وفريسيين، والفريسيون لا يقولون التدوين بعكس الصدوقيين؛ لأنّ الحيلة - فيما يقولون تخضع لظروف تبلل باستمرار، والتدوين تحجير وتجميد، وهو لا يلائم ذلك التغيير والتبلل، لكن العجيب أنّ الفريسيين هم من دوّن الميشنا بعد أن منعوا من التدوين قروناً عديلة، فلقد دونوها عن روايات شفوية تناقلتها الشفاه لا عن صحف مكتوبة، وقد وقع في هذه الأمّة نظير ذلك حذو القلّة بالقلّة؛ فللنعون من حديث النبي محمد على كتابة ورواية وتدويناً قرناً من الزمان، هم من دون حديث النبي عمد الخيا كتابة ورواية وتدويناً قرناً من الزمان، هم من ولا حديث النبي على الشهر وعمر أخطئا حينما منعا أم أنّ من دوّن ضارباً بستتهما والتاريخ..!!! فهل الشيخان أبو بكر وعمر أخطئا حينما منعا أم أنّ من دوّن ضارباً بستتهما هو من أخطاً؟؟؟.

أنظر كتاب موسى وفرعون بين الأسطورية والتاريخية لعصام الدين حنفي: ٨، طبعة دار العلم الجديد، الطبعة الأولى، وكتاب التلمود للدكتور كوهن المدخل: ١٧ دار الجيل، الطبعة الأولى سنة ٥٠٠٠م، وكذلك كتاب هل لليهود حق ديني في فلسطين ليوسف أيّوب حدّاد ١: ١١، بيروت نشر بيسان.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۳: ٤٨٥.

على أنّ الخوارج؛ وهم المنشقون عن أمير المؤمنين علي بعد مكيدة عمرو بن العاص الأنفة وقعوا فيما حذّر منه النبي عَلَيْ في حديث الأريكة؛ ففي الوقت الذي حذّر الرسول عَلَيْ من مكيدة بيننا وبينكم كتاب الله، أكره الخوارج أمير المؤمنين علياً على أن يجاري هذه المكيدة بقولهم: لا حكم إلاّ لله؛ ضاربين بكل سنّة النبي عرض الجدار.

وفيما يبدو فمكيدة: بيننا وبينكم كتاب الله أضحت لتكون آيديولوجية كاملة؛ فعلى مدى قرون عديدة نجد هذه الرؤية فعالة جداً ومربكة؛ فمثلاً إذا حاورت البعض حول إمامة أمير المؤمنين علي يقول لك: أعطني آية في القرآن تنص على أنّ علياً هو إمام المؤمنين وأميرهم؛ بإلغاء دور السنّة من الحسابات تماماً، وقس على ذلك الباقي حتى هذه اللحظة.

والحاصل: فمبدأ الاكتفاء بكتاب الله، أو حسبنا كتاب الله، أو كتاب الله بيننا وبينكم، أو لا حكم إلا لله...، لم يستفد منه غير خصوم أمير المؤمنين علي، وسيتضح لاحقاً أنّ هذا المبدأ هو القلب النابض لطريقتهم في التفكير.

#### وقفة مع كلمة: ﴿ يوشك>>!!

ورد في بعض طرق حديث الأريكة أنّ رسول الله عَلَيْلَهُ قال: «ألا وإني أوتيت القرآن ومثله معه، ليوشك...» و« يوشك » فعل يدل على قرب الحدوث (= من أفعال المقاربة) ولا يستبعد أن ينطبق على الخليفتين أبي بكر وعمر؛ ويؤيد ذلك أنّ في كلمة «أريكته» إشارة إلى الملك والسلطنة، وهذا فيما لو تناسينا الوجدان والواقع التاريخي؛ حيث جزما بأنّ الشيخين اجتزءا بالقرآن لمّا منعا من السنّة رواية وكتابة، هما ومن استنّ بسنّتهما في هذه المسألة.

## سنة النبي مثل القرآن

قال الرسول ﷺ: « ألا وإني أوتيت القرآن ومثله معه » ولا يخفى أن المثلية تعني أنّ كل ما لأحدهما فهو للآخر إلا ما خرج بالدليل كالإعجاز الذي يختص بالقرآن دون المثل، وفيما سوى ذلك ممّا لم يدل الدليل على استثنائه فالقرآن هو السنة والسنة هي

القرآن، وهذا هو معنى المثلية.

وفي ضوء ذلك قد تترتب على السنّة كل الآثار الشرعية والعلمية المترتبة على القرآن؛ فكما أنّ جاحد القرآن كافر فجاحد السنة مثل ذلك، كما هو صريح علماء الأمة كابن حزم في نصه الآنف، وقس على ذلك باقي الآثار.

هذا علاوة على أنّ لقوله عَلَيْ : «ومثله معه» أصل قرآني تكرر في القرآن أكثر من خس مرات؛ وليس هو كلام كأيّ كلام؛ فقوله تعالى: ﴿أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مَنْكُمْ يَتُلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُرْزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكَتَابِ وَلَا عَلَيْكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ (') نص ظاهر في ذَلك؛ وَالْحَجُمة وَيُعلَمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ (') نص ظاهر في ذَلك؛ فالكتاب وإن كان ينطوي على الحكمة، أو هو هي، لكن لمّا كان الرسول هو من صاغ الحكمة في قالب سنته المباركة، وهو من باشر التعليم \_ بأمر الله \_ أختلفت عن الكتاب بهذا الاعتبار؛ فالحكمة هي الكتاب باعتبار، وليست هي هو باعتبار ثان، ولقد ذكر المفسرون أنّ المقصود بالحكمة هو ما جاء به النبي عن الله تعالى وإن اختلفت كلماتهم في التعبير عن ذلك، والرسول فيما هو معلوم بالضرورة جاء عن الله بالقرآن وبما طوته سنته المباركة، بل إنّ قتادة نصّ بأنّ المقصود بالحكمة هو سنة المباركة، بل إنّ قتادة نصّ بأنّ المقصود بالحكمة هو سنة النبي عَلَيْ ('').

### أحاديث نبوية أخرى

روى البخاري عن أبي هريرة مسنداً أنّ رسول الله ﷺ قال: «كل أمتي يدخلون الجنة الجنة إلا من أبي» قالوا: يا رسول الله! ومن يأبي؟ قال ﷺ: «من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي»(٢٠).

معلوم أنّ طاعة الرسول \_ والتي هي طاعة الله \_ تتحقق معها اتباعية القرآن بالضرورة؛ فمن يطع الرسول ﷺ متبع للقرآن؛ أمّا العكس فيستحيل وقوعه؛ بداهة

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢: ٣١، تفسير الطبري ٢٨: ١٢٠، مجمع البيان للطبرسي ١: ٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البحاري ٨: ١٣٩.

أَنَّ فَهُمُ القرآنَ مَتُوقَفَ تَمَامًا عَلَى بِيانَ الرسولَ ﷺ، والقرآنَ هُو الذي أعلَنَ ذلك في قوله: ﴿لتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ﴾ وغير ذلك من الآيات.

ونؤكد مرة أخرى \_ في ضوء إطلاق النص \_ أنّ الجنة لا تنال بطاعة الرسول في حدود الحلال والحرام من حج وصلاة وزكاة وما كان من هذا القبيل إلاّ على نحو الاحتمل؛ لأنّ كل هذه الأمور علّة ناقصة لنيل الجنّة، وهذا بعض ما خلصنا إليه من نتائج المبحث المتقدم، أمّا العلة التامّة فهي الطاعة المطلقة، في هذه الأمور وفي غير هذه الأمور، وسيأتي التفصيل في نظرية تقسيم النصوص لاحقاً.

وفي هذا الصدد روى البخاري في الصحيح عن أبي موسى الأشعري عن السبي عَلَيْ قَال: «إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به كمثل رجل أتى قوماً فقال: يا قوم: إنسي رأيت الجيش بعيني وإني أنا النذير العريان فالنجاء النجاء؛ فأطاعه طائفة من قومه فأدلجوا فانطلقوا على مهلهم فنجوا، وكذبت طائفة منهم فأصبحوا مكانهم، فصبحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم فذلك مثل من أطاعني فاتبع ما جئت به ومثل من عصانى وكذب بما جئت به من الحق»(١).

وكذلك ما رواه عن عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْهُ قال: «دعوني ما تركتم، إنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم؛ فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (٢).

أقول: إن كان المقصود ب: «فأتوا منه ما استطعتم» هو أنّ أوامر الرسول عَلَيْهُ ونواهيه تشرع من نفس المشرعة التي تشرع منها الآية التي تقول: ﴿لا يُكَلّفُ اللهُ نَفْسًا إلاّ وُسْعَهَا﴾ (٢) فهو؛ وإلاّ فيضرب بهذا اللفظ عرض الجدار؛ ضرورة أنّ أحكام الإسلام من أوامر ونواه نبوية، هي قوانين سماوية ثابتة غير قابلة للتغيير بأيّ نحو من الأنحاء؛ فمثلاً لن يأتي اليوم الذي تكون فيه صلاة الظهر ثلاث ركعات مراعاة لحل المكلف واستطاعته؛ ولن يحدث أن يكون شهر رمضان عشرين يوماً وهكذا.

ثمّ من الضروري الإشارة إلى أنّ الحديث الآنف رواه النسائي في سننه

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۸: ۱٤٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٨: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

بلفظ: «إذا أمرتكم بالشيء فخذوا به ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه» (١) وهـو مـن هـنه الجهة ألصق بالقواعد الشرعية ممّا رواه البخاري، ولا يحتاج إلى مؤونة التأويل.

بناء على ذلك فالحديث يلل دلالة كاملة على أنّ الهلكة نتيجة حتمية لعدم الدقة في اتـباع الرسول ﷺ؛ في كل أوامره وفي كلّ نواهيه، وهذه النتيجة قد أفرزها ما مرّ في المبحث الأوّل؛ كأهم أثر لعدم الاتباع والطاعة.

وروى الترمني بسند حسن أنَّ النبي ﷺ قال لبلال بن الحارث: «اعلم» قال: ما أعــلم يا رسول الله؟ قال عَلَيْلُهُ: «إنّه من أحيى سنة من سنتى قد أميتت بعدي كان لـ مـن الأجـر مـثل من عمل بها من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن ابتدع بدعة ضلالة لا يرضاها الله ورسوله كان عليه مثل آثام من عمل بها لا ينقص ذلك من أوزار الناس شيء» هذا حديث حسن (٢).

هـذا النص ظاهر ـ على وجه الإلزام ـ في ضرورة إحياء سنة النبي، والتحذير الشديد من الابتداع في الدين، ولا ريب في ضوء ذلك أنّ الابتداع في الدين يساوق إماتة السنة؛ لأنَّهما أمران متلازمان على التنافى؛ ولأنَّ التقابل بينهما تقابل الضدين أو النقيضين، وهما لا يجتمعان، علاوة على أنّنا نقطع من خلال الوعيد الشديد في النص أنّ المميت للسنة يحمل أوزار كل المنتهجين لهذا النهج، فإحمياء البدعة أو قبل إماتة السنة يدور مدار أشد المحرمات في الإسلام، بل لعله يــدور مدار الجحود بضروريات الدين التي تطرح الرسول على أنّه واجب الطاعة في كل شيء وفي كل ظرف.

ويبدو \_ لي \_ أنّ سلوك الشيخين أبي بكر وعمر في حرق سنّة النبي والمنع منها رواية وكتابة وتدوينًا، محكومٌ بمقررات نص الإمام الترمذي الأنف؛ إذ لا ريب في أنّ \_ نتيجة \_ ما فعلاه يتقاطع للغاية مع مضمون هذا اللون من حديث النبي ﷺ، وبالتالي فهو ينبيء عن وجود طريقتين من التفكير ومنهجين في التعامل مع سنَّة النبي ﷺ.

ومن الضروري الإشارة إلى أنّ الترمذي روى الحديث الآنف عن أنس بن مالك

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ٥: ١١١.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ٤: ١٥٠

قال: قال لي رسول الله ﷺ: «يا بني وذلك من سنتي، ومن أحيى سنتي فقد أحياني ومن أحيى سنتي فقد أحياني ومن أحياني كان معي في الجنة»(١)، وقد علق عليه بقوله: هذا حديث حسن، غريب من هذا الوجه.

ومعنى: «فقد أحياني» على الراجح: أحيى ذكري؛ فإحياء ذكر النبيّ يستتبع إحياء نفس الدين، وليس من شأن الدراسة البحث في ذلك، لكن بقي أن نشير إلى أنّ بعض نسخ الترمذي روت الحديث: «فقد أحبني (۱)» ومهما يكن من شيء فالحديث واضح الدلالة فيما سوى ذلك كوضوح قوله علي الحديث السابق.

### متى يكون تطبيق السنة ليس من السنة؟؟؟

في هذا المعنى عدّة فروض؛ فمن ذلك ما رواه البزار بسنده الصحيح عن ابن عباس قال: كانت مولاة للنبي عَيْرِالله تصوم النهار وتقوم الليل؛ فقيل له: إنّها تصوم النهار وتقوم الليل؛ فقال عَيْرِالله عمل شرة (الله عمل شرة فمن كانت فترته إلى سنتي فقد اهتدى، ومن كانت فترته إلى غير ذلك فقد ضل» (الله وقد علق عليه الهيثمي في مجمع الزوائد بقوله: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح (٥).

ما يؤكّد عليه النبيّ هو أنّ امتثل أحكام الدّين المستقاة من السنّة، فيما يظهر من الحديث، مرددة بين ثلاثة حدود هي: الإفراط والتفريط والاستواء، والحدّان الأوّل والثاني ليسا من سنّة النبي؛ فمثلاً حينما يأمر الرسول بأمر، فهو من السنّة بلا شبهة، لكن عملية التشديد في تعاطيه ليست من السنّة، ومن ذلك أنّ النبي كره للصحابة أن يأمّوا به في نافلة شهر رمضان الليلية، بل حدّرهم؛ خشية أن تكتب عليهم، لكنّهم ـ جهلاً أو عناداً ـ استمروا، كما ذكر ذلك البخاري وغيره..، والموارد من هذا

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوذي ٧: ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) الشرة: الفعالية والنشاط.

<sup>(</sup>٤) مسند البزار ٦: ٣٣٩، مؤسسة علوم القرآن/ بيروت / الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٥) مجمع الزوائد ٢: ٢٥٨.

القبيل كثيرة!! وما نخلص إليه هو أنّ أوامر النبي عَلَيْكُ وكذلك نواهيه شيء، وطريقة امثالهما شيء آخر، قد لا توافق عليها السنّة.

وفي هـذا المعنى روى البخاري بسنده عن أنس بن مالك قل: قل الرسول عَلَيْلُهُ: «أما والله إنّي لأخشاكم الله وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر وأصلي وأرقد وأتزوج النساء؛ فمن رغب عن سنتي فليس منّي»(١)

ولا ريب في أنّ هذا المضمون يشرع من نفس المعين الذي يقول: ﴿ وَرَهُ بَانِيَةُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ ا

أضف إلى ذلك فقوله عَيْمُ : «فمن رغب عن سنتي فليس مني» ورد مورد العلّة، وليس هو خاص بالصوم والرقود والزواج؛ فهذه الموارد من سنّة النبي لا أنّها كلّ سنّة النبي؛ والمورد ـ كما لا يخفى ـ لا يخصص الوارد.

وإذا ما حاول المرجفون من المنافقين ومن غيرهم ترويج شبهة أنّ النبي عَلِيْهِ قَد يأمر بما ليس عن الله؛ فالرسول عَلِيْهُ بالمرصاد لمثل هذه المشروع الخبيث، وفي هذا الشأن روى الطبراني بسند معتبر عن الحسن بن علي المنظم قال: صعد رسول الله عَلَيْهُ المنبر يوم غزوة تبوك فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «يا أيها الناس إنّي ما آمركم إلا ما أمركم الله به ولا أنهاكم إلاّ عمّا نهاكم الله عنه»(٣).

وقد نجد في بعض سنّة النبي عَلَيْ صياغة قرآنيّة في قالب حديث؛ ففيما روى أحمد - عن ابن عمر - أنّ رسول الله عَلَيْ ذات يوم كان مع نفر من أصحابه، فأقبل عليهم عَلَيْ فقال: «يا هؤلاء ألستم تعلمون أنّي رسول الله إليكم؟» قالوا: بلى نشهد أنك رسول الله عَلَيْ ، فقل عَلَيْ : «ألستم تعلمون أنّ الله أنزل في كتابه من أطاعني ﴿فَقَدُ أَطَاعَ الله ﴾؟» قالوا: بلى نشهد أنّ من أطاعك أطاع الله وأنّ من طاعة

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦: ١١٦، ورواه مسلم ٤: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) معجم الطبراني ٣: ٨٤.

الله طاعتك، قال عَلَيْكِيْهُ: «فإنّ من طاعة الله أن تطيعوني وأنّ من طاعتي أن تطيعوا أئمتكم، فإن صلوا قعوداً فصلوا قعوداً»(١).

فهذا النمط من الحديث يتّخذ من التأكيد والتقرير، للمتكلّم والمخاطب، اسلوباً للتعبير عن خطورة الطاعة في السلب والإيجاب، وارشاداً لحكم العقل بوجوبها... كلىن الفقرة التي تقول: «وأنّ من طاعتي أن تطيعوا أئمتكم فإن صلّوا...» مشكوكة؛ لأنها أولاً: من رواية ابن عمر؛ وابن عمر أول من شرع الصلاة خلف الفاسقين رالظالمين، وثانياً: لتفرده بها؛ إذ لم ينسبها أحد إلى الرسول عَيْنَ سواه، وثالثاً: لأنها تتلاءم مع طريقته في فهم الإسلام؛ فهو أول من صحح مؤازرة الحكّام حتى لو كانوا فجرة فاسقين، على طريقة مرجئة ومعتزلة الصحابة، التي كان له الحظّ الأفور في تأسيسها كما أثبتنا ذلك في كتابنا عبد الله بن عمر، ورابعاً: فلأنّه سيّء الخفظ جداً حتى أنّه حفظ سورة البقرة في ثمانية أعوام؛ فمجموع هذه الأمور عائق من الحفظ جداً حتى أنّه حفظ سورة البقرة في ثمانية أعوام؛ وخامساً وهو الأهم أنّ ابن عمر ينسب إلى رسول الله ما لم يقله، وسنعرض لما يهمّنا من هذه الأمور في فصل عمر ينسب إلى رسول الله ما لم يقله، وسنعرض لما يهمّنا من هذه الأمور في فصل لاحق من هذه الدراسة؛ في بحث الاسرائيليات، وفي غيره.

يضاف إلى ذلك ضعف الدلالة؛ فإنّ فقرة: «وأنّ من طاعتي أن تطيعوا أثمتكم» يمكن أن يكون المقصود منها فيما لو ثبتت عن النبي هو وجوب طاعة الأئمة المتوفرة فيهم شروط الإمامة، لا كلّ من تسلط على الرقاب حتّى لو كان طاغية، ومثل هذا التقييد، تقييد بالقرائن الحالية والخارجية، لا مندوحة من ارتكابه في مثل هذه النصوص؛ إذ لو كان مقصود الرسول عَلَيْ أُطيعوا كل من على رقابكم حتى لو كان فاسقاً فاجراً سفاكاً للدماء، منتهكاً للأعراض، فمعنى ذلك أنّ الرسول عَلَيْ يأمر بما لا يرضى به الله ولا هو عَلَيْ وليس هذا بكائن عن النبي ولا يتصور عنه؛ فقد روى الأئمة عن النبي عَلَيْ ، بأسانيد صحيحة، ما هو نص في ضرورة الوقوف بوجه أمراء السوء؛ كرواية الخلوف التي أخرجها مسلم في صحيحه بسنده عن ابن مسعود والتي سنسردها عليك في هذا الفصل بعد قليل..

والني أذهب إليه بملاحظة كل ذلك أنّ الفقرة الأخيرة أدرجت في الحديث

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٩٣، معجم الطبراني الكبير ١٢: ٢٤٨.

إدراجاً، وهي من كلام ابن عمر أو غيره، وليست هي من كلام الرسول عَلَيْلُهُ، ويشفع لما ذهبنا إليه أنّ بعض المحدثين عن جاء بعد أحمد روى الرواية بلفظ: «أمراءكم» بلل «أئمتكم» كما في مسند أبي يعلي (١) وصحيح ابن حبان (١)، وفيه إشارة على تلاعب ما!!.

بعض ما نريد أن نخلص إليه هو أنّ مثل هذا الاضطراب، في نصوص النبوة، يمكن أن يسفر عن طريقة من التفكير ترى جواز التلاعب بألفاظ الحديث النبوي!!!.

ومن النصوص الواضحة الدلالة في خطورة الممارسة الإسلاميّة في إطار الطاعة النبوية ما رواه الحسن بن سفيان في كتابه الأربعين عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبي عَلَيْظُ قال: « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به »(٣). وقد علق عليه ابن حجر في فتح الباري بقوله: أخرجه الحسن بن سفيان وغيره، ورجاله ثقات (٤)، وقال المناوي: وقد صححه النووي في الأربعين (٥).

فهذا النص ينفع - وحده - لأن يكون دليلاً كاملاً على حرمة تعاطي الرأي في استنباط الأحكام، فهو على إطلاقه يفرض على المسلمين أن يجعلوا من أهوائهم تابعة لكل ما جاء به الرسول عَلَيْلُهُ، وهذا - كما ينص الحديث - هو شرط الإيمان؛ ولنا على ضوء ذلك أن نحد مفهوم المؤمن بأنه: الذي يجعل من هواه تبعاً أو تابعاً لما جاء به الرسول عَلَيْلُهُ والعكس بالعكس، وهذه النتيجة قد توصلنا إليها في البحوث القرآنية المتقدّمة.

وأكثر من ذلك؛ ففرضية بعض الصحابة في امتثال ما جاء به موسى النبي، وغيره من الأنبياء المهلم بعد بعثة النبي محمد، أمر لا يقرّه دين الإسلام، لا قليلاً ولا كثيراً؛ وفي ذلك روى ابن أبي شيبة في مصنفه عن جابر أنّ عمر بن الخطاب أتى النبي عَيَالِيلاً بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب، فقل: يا رسول الله عَيَالِيلاً، إنّي أصبت كتاباً حسناً من بعض أهل الكتاب، قال: فغضب عَيَالِيلاً وقال: «أمتهوكون فيها يا ابن

<sup>(</sup>۱) مسند أبي يعلي ۹: ۳٤٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان ٥: ٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) الأربعين للحسن بن سفيان: ٥١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٣: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) فيض القدير للمناوي ٥: ٣٧٦.

أقبول: وهذا الحديث له عدة طرق، وهو بمجموع طرقه حسن معتبر كما نص على ذلك أعلام أهل السنة كعمرو بن أبي عاصم في كتابه السنة "، والأستاذ شعيب الأرنؤوط في بعض تعليقاته على سير أعلام النبلاء "، وسنتعرض لهذا الحديث ولغيره حينما سنتناول تأثير النزعة اليهودية على الفكر الإسلامي عموماً وعلى السنة النبوية بنحو خاص، لكن على أي حل فهو نص في عدم إمكانية افتراض وجود منطقة فراغ لم يملأها الرسول عَلَيْهِ ؛ بقول أو بفعل أو بتقرير.

والملفت للنظر أنّ القرآن والرسول في الوقت الذي يصفان كتب اليهود بأنها كتب ضلال يأتي عمر ليجابه الرسول عَلَيْقًا بقوله: أصبت كتاباً حسناً من بعض أهل الكتاب؛ فلاحظ!!!.

وفي الوقـت الـذي يأمـر الله سبحانه وتعالى بطاعة الرسول المطلقة التي هي عين الهداية يأتى عمر بكتب اليهود التي هي عين الضلال...

وفي الوقت ذاته يقول عمر: حسبنا كتاب الله، ويحرق السنة، ويحبس محدثي الصحابة، ويضربهم بالدرة، ويمنع من كتابة الحديث...

وإذا كانت هناك رؤية خطرة يمكن إدراجها في أعلى قائمة الرؤى الخطرة؛ فافتراض أنّ النبي يتكلّم في الرضا بما لا يتكلّم به في الغضب، إشارة إلى عدم سلامة النبوّة في صنع القرار السماوي، أخطر فايروس اعترض بدن المعرفة الإسلاميّة؛ وفي ذلك روى ابن أبي شيبة عن عبد الله بن عمرو بن العاص قل: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله عَلَيْهُ وأريد حفظه؛ فنهتني قريش عن ذلك؛ قالوا: تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله عَلَيْهُ ، ورسول الله عَلَيْهُ فأشار بيده إلى فيه فقل: «أكتب فو الذي نفسي فأمسكت فذكرت ذلك للنبي عَلَيْهُ فأشار بيده إلى فيه فقل: «أكتب فو الذي نفسي

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة ٦: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) السنة لعمرو بن أبي عاصم: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) هامش سير أعلام النبلاء ٢: ١٩٠٤.

بيله: ما يخرج منه إلا حق $^{(1)}$ .

وروى ابن خزيمة بسنده عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده (=عبد الله بن عمرو بن العاص) قال: قلت يا رسول الله أكتب عنك كل ما سمعت؟ قال ﷺ: «نعم». قلت: في الرضا والغضب؟ قال ﷺ: «نعم؛ فإنّه لا ينبغي لي أن أقول في ذلك إلا حقاً» (٢).

أقول: وهذا الحديث صحيح، وهو على أسوأ التقادير حسن معتبر، ولعل مقصود ابن حجر هو هذا حينما قال: وله طرق يقوي بعضها بعضاً أنه والأستاذ شعيب الأرنؤوط وسم أحد الطريقين الأنفين بأنّه صحيح، وقال عن الآخر بأنّ رجاله ثقات (1).

والحاصل فالحديث نص في كلام النبي عَلَيْلَةُ أعلى من الظروف؛ فكلمة «كل» الواردة في قول عبد الله بن عمرو: اكتب كل شيء أسمعه منك، والتي أجاب عنها الرسول عَلَيْلَةُ بقوله: «نعم» نص في ذلك، علاوة على أنّ النبي عَلَيْلَةُ أمره بالكتابة عنه في حالتي الرضا والغضب، وهذا نص آخر في أنّ ما يتفوه به النبي عَلَيْلَةُ فضلاً عن كونه حق، لا تؤثر فيه المؤاثرات البشرية، وأنه عَلَيْلَةُ متحرر عن كل ما هو مؤثر سلبياً على مراكز صنع القرار النبوي..

#### حديث: «لا أقول إلاّ حقاً»:

روى هذا الحديث عن النبي عَيَّالَهُ أكثر من صحابي؛ فعن أبي هريرة ما أخرجه الترمني بسند حسن \_ فيما نص هو \_ قال: قالوا يا رسول الله عَلَيْهُ إنك لتداعبنا (=تمازحنا)؟ فقال عَلَيْهُ: «إنى لا أقول إلاّ حقاً»(٥)..

وعن ابن عمر ما أخرجه الطبراني قال: قال رسول الله ﷺ: «إني لأمزح ولا أقول إلا حقاً» (أ). وقد علَّق عليه اليثمي في مجمع الزوائد بقوله: رواه الطبراني

<sup>(</sup>١) مصنف بن أبي شيبة ٦: ٢٢٩، وتهذيب الكمل ٣١: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن خزيمة ٤: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري:.

<sup>(</sup>٤) هامش سير أعلام النبلاء ٣: ٨٨.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ٣: ٢٤١، وقد رواه البخاري في الأدب المفرد: ٦٦.

<sup>(</sup>٦) المعجم الأوسط ١: ٢٩٨، المعجم الصغير ٢: ٧.

المبحث الثاني/الصلاحيّات في السنّة ......

وإسناده حسن<sup>(۱)</sup>.

وهـو ـ أو هما ـ نص آخر في أنّ الرسول عَيَّا الله عالى عَلَا الله عالى الله عالى الأحاديث والنصوص السابقة المعلنة أنّ الرسول عَيَّا في حالات الرضا والمغضب والمزاح لا ينطق إلا بحق تتبلور أمامنا الحقيقة التي تفترض أنّ الرسول عَيَّا الله معصوم من الزلل في كل شيء، لا أنّه معصوم في تبليغ الأحكام دون غيرها كما يفترض جمهور أهل السنة؛ إذ قد أعلنت النصوص السابقة ـ القرآنية والنبوية ـ بمقتضى إطلاقها أنّ الرسول عَيَّا واجب الطاعة في كل شيء، وعلى مقتضى عموم بعضها كحديث عبد الله بن عمرو بن العاص القائل: كل شيء، فالشأن هو الشأن، مضافاً إلى أنّه لم يدل دليل من قرآن أو سنة على التقييد والتخصيص..، وفيما أذهب إليه فإنّ هذه النصوص كحديث أبي هريرة، وعبد الله بن عمره وعبد الله بن عمره بن العاص؛ آبية عن التقييد والتخصيص والمقيد الذي يلوي العنق ولم نعثر عليه.

فبين تلك الاطلاقات والعمومات التي تفترض عصمة الرسول عَلَيْهُ في كل شيء، وبين الأدلة التي يطرحها الآخرون على عدم العصمة في ما عدا تبليغ الأحكام، تباين كلي، ولا تجري معه قواعد الجمع العرفي المتعارفة عند الأصوليين، وستعرف لاحقاً أنّ افتراض وجود أدلة مخصصة خيل، وكل ما هو موجود إرجاف، هذا شيء.

والشيء الآخر هو أنّ الاطلاقات والعمومات في عصمة الرسول في كل شيء متواترة معنى، هذا إذا لم نقل أنها متواترة لفظاً؛ والأخبار التي تزعم عدم عصمة الرسول عَلَيْكُ في غير الأحكام له وسلّمناها فهي آحاد أ، وأخبار الآحاد وإن أمكن أن تخصص وتقيد النصوص المتواترة في مجال العمل الفقهي، إلاّ أنّ ذلك لا يجري في العقائد الخطيرة على ما هو الراجح، بل الثابت عند محققي الأمة سنة وشيعة...؛ فكيف بالعقائد التي موضوعها النبوة والرسالة؟!!!.

وفي هذا المجرى روى الضحاك بسنده عن خزيمة بن ثابت رضي الله عنه أنّ رسول

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٨: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) لأن التنافي بينهما من قبيل التنافي بين المتباينين، وهما من قبيل قول القائل: أكرم زيداً وقوله: لا تكرم زيداً، وهما لا يصدران من عاقل؛ لأنهما لا يجتمعان، وسنبين ذلك لاحقاً.

<sup>(</sup>٣) أخبار الأحاد هي الأخبار غير المتواترة.

الله عَيْرِ الله عَيْرِ الله عَلَى السواء بن قيس المحاربي فجحده فشهد له خزيمة. فقال له الرسول عَيْرَ الله على الشهادة ولم تكن معنا حاضراً » قال خزيمة: صدقتك بما جئت به، وعلمت أنك لا تقول إلا حقاً، فقال الرسول عَيْرَ الله خريمة أو شهد عليه فحسبه »(۱).

أقول: وهذا الحديث صحيح عند عموم علماء أهل السنة، بل هم يسوقونه في مصنفاتهم سوق المتواترات، وهو كثير الطرق لاحلجة لعرضها جميعاً، وعمن جزم بصحته الألباني في إرواء الغليل<sup>(۱)</sup> وغيره.

هـذا الحديث رقم آخر في أنّ الرسول عَلَيْلُهُ واجب الاتباع مطلقا؛ في التبليغ وفي غيره، ومورد الحديث ـ كما هـو بـائن ـ لا علاقة له بالأحكام الشرعية التي يدّعي البعض أنّه عَلَيْلُهُ معصوم فيها دون سواها؛ وما قاله خزيمة نص في ذلك، وإمضاء النبي لا يبقي أيّ احتمال للخلاف..؛ ومن ثمّ فتكريم الرسول عَلَيْلُهُ لِخزيمة بما يندر أن يكون له نظير، يللّ على أنّ سلوك خزيمة أضحى معياراً لما ينبغي على كلّ مسلم، وهو حيال ما هو ثقيل الوزن من المواقف، كالموقف الفريد أعلاه.

وتم ا هـ و نـص في ذلك ما أخرجه البخاري بسنده عن أبي سعيد بن المعلى قال كنت أصلى فمر بي رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعاني، فلم آته حتى صليت، ثم أتيته فقال: «ما منعك أن تأتي ألم يقل الله: ﴿ يَاأَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلَلْرَسُولَ ﴾ ؟ (٣).

وهو صريح في أنّ للرسول ﷺ حق الطاعة في أعناقنا بما لا حصر له، بل مطلقاً؛ فطاعته مقدمة بلا أدنى ترديد على كل الممارسات الإسلامية؛ من صلاة وصوم وحج وزكة وجهاد وغير ذلك، وقوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلّه وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكَ مُهُ يعلن أنّ الاستجابة للرسول ليست لحدودها نهاية.

وعلى هذا المنوال ما أخرجه الطبراني في معجمه بسنده عن قتادة في قوله: ﴿وَمَا

<sup>(</sup>١) الأحاد والمثاني للضحاك ٤: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) إرواء الغليل ٥: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٥: ١٩٩.

كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُ مُ الْحَيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِ هُ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِينًا ﴾ قل: نزلت هذه الآية في زينب بنت جحش، وكانت بنت عمة رسول الله صلى الله عليه وآله سلم فخطبها رسول الله صلى الله عليه وسلم فرضيت، وظنت أنّه يخطبها على نفسه، فلما علمت أنّه يخطبها على نفسه، فلما علمت أنّه يخطبها على زيد بن حارثة أبت وأنكرت فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنَ وَلا مُؤْمِنَ دَرِهُ الطّبراني مُؤمِنَةً ولاية على المسلمين وفي كل الأمور، هي أقوى من ولاية الأب والجد والإبن.

وفي هذا الجرى أيضاً روى الطبراني بسند معتبر أو مقبول بسنده عن سلمان الفارسي في حديث طويل؛ يسرد فيه سلمان قصة إسلامه واجتهاده في البحث عن النبي عَلَيْهُ ؛ فكان ممّا قال وهو يحدث عن الراهب المقدس الذي كان يبشر بالنبي عَلَيْهُ ..

قال الراهب: يوشك أن يبعث نبي يأكل الهدية، ولا يأكل الصدقة، بين كتفيه خاتم النبوة، فإذا أدركته فاتبعه وصدقه، قال (=سلمان): وإن أمرني أن أدع النصرانية! قال الراهب: نعم؛ فإنه نبي لا يأمر إلا بالحق ولا يقول إلا حقاً، والله لو أدركته ثم أمرني أن أقع في النار لوقعتها... إلى أن قال سلمان للنبي: والذي بعثك بالحق لقد سمعته (=الراهب) يقول: لو أدركته وأمرني أن أقع في النار لوقعتها؛ إنه نبي لا يقول إلا حقاً ولا يأمر إلا بحق ".

وتأييده لما نحن فيه واضح؛ وخصوصاً فقرة: إنَّه نبي لا يقول إلاَّ حقاً ولا يأمر إلا بحق.

# حديث: «الدين بدأ غريباً ويرجع غريباً»:

روى الترمذي بسند حسن \_ فيما نصّ هو \_ عن عمرو بن عوف أنّ رسول الله عَلَيْ قَال: «إنّ الدين ليأزر إلى الحجاز كما تأزر الحية إلى حجرها، وليعقلن الدين في الحجاز معقل الأروية من رأس الجبل؛ إن الدين بدأ غريباً ويرجع غريباً

<sup>(</sup>١) معجم الطبراني الكبير ٢٤: ٥٤٠

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٧: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) الأحاديث الطوال للطبراني: ٣٢، المعجم الكبير ٦: ٤٤، تاريخ بغداد ٩: ٢٠٠٠.

فطوبى للغربه الذين يصلحون ما أفسد الناس من بعدي من سنتي»(١).

أقول: وهذا نص في أنّ سنة النبي عَيْلَةً في معرض الحدثان والضياع، ومن ثمّ فهو نص في أنّ هناك من يصلح من سنة الرسول عَيْلَةً (=يحييها) في ظرف غربة الدين، وما هو أكثر من ذلك أنّ مدار بقاء الدين على هؤلاء الغرباء؛ إذ هم من سيصلح أمر الدين دون سواهم، وفي هذا تلويح بل تصريح بأنّ الدين لولا أولئك الغرباء لما كتب له أن يبقى، وفيما عدا ذلك نجد تلازماً ذاتياً بين الدين والسنة النبوية، وأنّ إفساد السنة النبوية يلازمه بلا انفكاك غربة الدين وضياعه والعكس بالعكس؛ وهذا في الحقيقة من معجزات النبوّة؛ حيث أنباً عَيْلِيَّ عمّا سيقع كما سيتبيّن لاحقاً.

يضاف إلى ذلك مسألة خطيرة وهي أنّ الإجماع (=اتفاق أكثر الأمّة) في العصور الآتية بعد عصر النبي عَلَيْكُ لا يمثلّ الدين أو جانباً منه في ضوء النص الآنف، والغرباء - ممّ ن شذ عن ذلك الإجماع والاتفاق - هم من يمثّله، وعلى أيّ حل فإصلاح ما أفسد من سنّة النبي عَلَيْكُ واجب على كلّ أفراد الأمّة وكلّ بحسبه!!!.

وإذا ما تساءلنا عن هوية أولئك المفسدين لأمر السنّة، فإنّنا نجد الإجابة في بعض الأخبار النبوية الصحيحة؛ في مثل ما أخرجه مسلم بسنده عن عبد الله بن مسعود أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما من نبي بعثه الله في أمّةٍ قبلي إلاّ كان له من أمّته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره ثمّ إنّه تخلّف من بعدهم خلوف يقولون مالا يفعلون، ويفعلون مالا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل».

قال أبو رافع: فحدثت عبد الله بن عمر فأنكره علي فقدم ابن مسعود فنزل بقناة فاستتبعني إليه عبد الله بن عمر يعوده فانطلقت معه فلما جلسنا سألت ابن مسعود عن هذا الحديث فحدثنيه كما حدَّثتُ ابن عمر (۱).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١: ٥٥.

## مجرد تساؤل!!!

من حقنا أن نتساءل: هل أنّ ما يستفاد من هذا الحديث هو وجوب مجاهدة الخلفاء الذين لم يأخذوا بسنَّة الرسول حينما حرقوها ومنعوا منها تحت شعار حسبنا كتاب الله، بالبدأو باللسان أو بالقلب ...؟

وهل أنّ الذي لا يجاهدهم ليس بمؤمن؟

وما هي قيمة الخلفاء المانعين من السنّة في ضوء هذا النص الصحيح؛ إذ هل هم من الحواريين أم ليسوا هم كذلك؟.

وإذا كانوا من الحواريين فلماذا ضربوا بالسنّة عرض الجدار؟.

وإن لم يكونوا كذلك فلماذا نتعبد بكل سلوكيّاتهم مع أنّ بعضها ليست من الدين بيقين؟

على الآخرين أن يجيبونا على هذه الأسئلة!!!

ولكن مهما تساءلنا، فنحن ماثلون أمام حقائق لا يشك فيها شاك؛ لا من أولئك ولا مـن هـؤلاء، وهـي أنَّ الخلفـاء في تاريخ هذه الأمَّة منعوا من السنَّة كتابة ورواية، بشكل رسمي، تحت شعار الاكتفاء بكتاب الله القرآن، بل قد جسَّدوا هذا المنع عمليًّا لمَّا حرقوها، ومنعوا الصحابة من ممارسة وظيفة روايتها وكتابتها؛ فقد ثبت أنَّهم حُبسوا، وضُربوا، وهُنَّدوا..

ولأهل السنّة توجيهات لصنيع الشيخين أبي بكر وعمر ـ سنعرض لها لاحقاً ـ ومن هـنه التوجيهات أنَّ الشيخين منعا من سنَّة النبي احتياطاً لأجلها لا جحوداً بها، وللخليفة عمر توجيه آخر وهو خشية اختلاطها بالقرآن، وخشية التشبه باليهود، حيث أقبلوا على مدوّناتهم فتركوا التوراة..

فهـذا مـا قالوا، ولكن على أيّ تقدير فالنتيجة واحدة؛ وهي أنّ سنّة النبي ممنوعة على الأمَّة؛ فالشيخان \_ بملاحظة التوجيه الآنف \_ أرادا أن يحافظا على السنَّة؛ احتياطاً لها؛ فمنعا منها وغيباها؛ ولا ينبغي الريب أنَّ أكثر ذلك الممنوع لم يصل إلينا اليوم، وسننبت لاحقـاً أنَّ السنَّة بعـد الشـيخين لم تضـع فحسب، بل ضيَّعت تحت سلطة آيديو لوجية سمينة الأهداف!!

ولا بأس بالتنويه إلى أنّ نص مسلم هذا حجر عثرة أمام عقيلة ابن عمر في حرمة مجاهلة أمراء السوء وبغلة الحكّام، وهناك نصوص أخرى في هذا المضمون سنسردها لاحقاً. ومن النصوص التي حدّدت لنا هويّة الإتّجاه التارك للسنّة ما أخرجه عبد الرزاق جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنّ النبي صلى الله عليه وآله قال لكعب بن عجرة: «أعاذك الله يا كعب من إمارة السفهاء».

قال: وما إمارة السفهاء يا رسول الله؟.

قـل: «أمراء يكونون بعـدي لا يهـدون بهديـي ولا يستنون بسـنتي فمن صدقهم بكذبهـم وأعـانهم عـلى ظلمهم فأولئك ليسوا مني ولست منهم ولا يردون على حوضي، فمـن لم يصـدقهم بكذبهـم ولم يعـنهم على ظلمهم فأولئك مني وأنا منهم وسيردون علي حوضي، يا كعب بن عجرة الصوم جنّة والصدقة تطفىء الخطيئة...»(۱).

أقول: وقد أخرجه عمرو بن أبي عاصم في كتاب السنة جازماً بصحته، وأنّ رجاله رجل الشيخين عدا عاصم العدوي الثقة (أ) كما قد أخرجه الحاكم النيسابوري وعلق عليه بقوله: صحيح الإسناد (أ)، ومثله جزم الذهبي في تلخيصه (أ)، ونشير إلى أنّ هذا الحديث ينطوي على مطالب جمّة سنعرض لها لاحقاً، وحسبنا أن نشير هنا إلى أنّ الأمراء بعد النبي عَلَيْ لا يستنون بسنته وفي هذا إلماحة إلى أنّ آيديولوجية الدولة التي تربع على عرشها أولئك الأمراء تنطوي على طريقة تفكير متقاطعة تماماً مع طريقة تفكير النبوة...!!.

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۱۱: ۳٤٦.

<sup>(</sup>٢) السنة لابن أبي عاصم: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٤: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) تلخيص المستدرك ٤: ٢٢٢.

### الصحث الثالث:

# الصحابة بين طاعة النبي عظي وطريقة التفكير

نريد أن نثبت في هذا المبحث أنّ الصحابة جميعاً \_ في حدود المبدأ \_ لا يرون غير طاعة النبي عَلَيْهُ، ولا يرون دستوراً غير دستور القرآن والسنّة؛ لكن في حدود الممارسة ينقسمون إلى قسمين؛ فقسم لا يرى حرجاً بمخالفة النبي عَلَيْهُ، والقسم الآخر يرى أنّ ذلك غير سائغ، وهو انفلات عن الجادّة، ومروق عن السراط؛ وإذا كان كلّ من القسمين يعتقد في أصل المبدأ بأنّ المدار على طاعة النبي؛ فهو أقوى دليل على ذلك المروق وذلك الانفلات، ولسنا بعد ذلك في حاجة لإقامة برهان، وفي الحقيقة لدينا نصوص كثيرة تطوي كلّ هذه الملابسات سنسرد ما يسنّى لنا سرده منها في هذا المبحث..، وفيما نعتقد، فمرجع انقسام الصحابة إلى قسمين هو وجود طريقتين في التفكير..

ومن ذلك ما أخرجه مالك في الموطأ عن ابن شهاب عن رجل من آل خالد بن أسيد أنّه سأل عبد الله بن عمر فقال: يا أبا عبد الرحمن إنّا نجد صلاة الخوف وصلاة الحضر في القرآن ولا نجد صلاة السفر؟. فقال ابن عمر: يا ابن أخي إنّ الله عزوجل بعث إلينا محمداً عَيْنَا ولا نعلم شيئاً فإنما نفعل كما رأيناه يفعل(١).

أقول: وسند الخبر حسن أو صحيح، والرجل الذي أبهم ذكره مالك هو أمية بن عبد الله بن خالد بن أسيد كما نص على ذلك القرطبي<sup>(۱)</sup>، ومن ثم فهو واضح الدلالة في المطلوب، ومن الحق أن نشير إلى أنّ أصولَ الأحكام ومبادئ الحلال والحرام موجودةً في القرآن الذي هو: ﴿ تَبْيَانَا لَكُلِّ شَيْءٍ ﴾ وعلى السنة التفصيل والبيان؛ وما نحن فيه من هذا القبيل؛ إذ لا ريب في أنّ صلاة القصر (=السفر)

<sup>(</sup>١) الموطأ لمالك ١: ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ٥: ٣٥٣.

مذكورة في القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبُتُ مُ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُ مُ الْجُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا ﴾ (١) ولكن لابن عمر على ما يبدو ملكات ضعيفة في عملية الاستنباط، وسيأتي الحديث عن ذلك في فصول لاحقة..

### الصحابة بين المبدأ الصحيح والممارسة الانفلاتيـّـة

ابن عمر يؤاخذ مؤاخلة شديلة في أنّه لم يعمل بمضمون القاعدة التي قعّدها في الخبر الآنف فيما يخص آل بيت رسول الله عليها فهو قد ازْوَرٌ عن علي وفاطمة والحسن والحسن وعموم بني هاشم، مخاصماً لهم، ممالئاً لأعدائهم عليهم، ولقد ذهب برجله ليبايع الأمويين، وهم أهل بغي وباطل، تاركاً علياً من دون بيعة ومن دون نصرة، وهذا إن دلّ فإنّما يدلّ على أنّ هناك طريقة تفكير (وهي لا تخص ابن عمر فحسب) تقوم على أساس التنافي بين المبدأ الصحيح والممارسة الانفلاتية..، فالمبدأ الني طرحه ابن عمر في النص السابق صحيح؛ لكنّه ضرب به في الممارسة العملية وانفلت عنه..؛ لكن مهما يكن الأمر فابن عمر في المبدأ، يعلن أنّ المعين الذي يجب على المسلمين الاستقاء منه والعمل بهداه هو ما جاء به الرسول، أمّا الرجوع للقرآن من دون ذلك، فقد ذكر هذا الصحابي أنّه خطأ، وهذا في الواقع بمثابة رد ـ آخر ـ على من يزعم كفاية القرآن لمعرفة مفردات الدين، فبعض الرؤى ـ على ما عرفت على من يزعم كفاية القرآن لمعرفة مفردات الدين، فبعض الرؤى ـ على ما عرفت ضرب السنة بالكامل..

أضف إلى ذلك فالخبر يوضح أنّ هناك اتّجاهاً يعتقد أنّ مقررات الدين في الجملة وفي التفصيل ينبغي أن تتواجد في القرآن، وفيما يظهر فهذا الاتجاه يرى أنّ ما ورد في السنّة ممّا ليس في القرآن لا يشفي الغليل، غفلةً \_ أو غير ذلك \_ عن أنّ السنّة مثل القرآن في وجوب الاتباع، وهذا ما نبّه عليه ابن عمر؛ فهناك \_ إذن \_ طريقة في التفكير غير متحالفة مع السنّة، وهذه الطريقة \_ فيما يعلن الخبر \_ أخرجت رأسها بعد عصر النبوة...!!!.

ومن هذا القبيل ما أخرجه ابن ماجة بسنده عن عبادة بن الصامت الأنصاري

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۰۱.

النقيب؛ صاحب رسول الله أنَّـه غزا مع معاوية أرض الروم؛ فنظر إلى الناس وهم يتبايعون كسر الذهب بالدنانير، وكسر الفضة بالدراهم..، فقال: أيها الناس؛ إنكم تَأْكُلُونَ الربا؛ سمعت رسول الله عَلِيْكُمْ يقول: «لا تبتاعوا الذهب بالذهب إلاّ مثلاً بمثل لا زيادة بينهما ولا نظرة (-الأجل)» فقال معاوية: يا أبا الوليد لا أرى الربا في هذا إلاَّ ما كان من نظرة!. فقال عبادة: أحدثك عن رسول الله ﷺ وتحدثني عن رأيك، لئن أحرجني الله لا أساكنك بأرض لك على فيها إمرة، فلما قفل لحق بالمدينة، فقل له عمر بن الخطاب: ما أقدمك يا أبا الوليد؟ فقص عليه القصة. فقال عمر: ارجع يا أبا الوليد إلى أرضك؛ فقبح الله أرضاً ليس فيها أمثالك، وكتب إلى معاوية لا إمرة لك عليه واحمل الناس على ما قال؛ فإنّه هو الأمر(١٠).

وهـ و نـص في أنّ موقف عبادة بن الصامت اللاتراجعي مع معاوية يعكس الموقف النبوي الشديد مع من يحاول كتم أنفاس السنة النبوية في قعر طريقة التفكير الأموية؛ ولولا أن أخذ عبادة بن الصامت في ذلك الزمن الغابر موقفه الصارم في مفردة الربا وهو مثال من آلاف الأمثلة، لضاع علينا اليوم حلاله وحرامه، كما ضاع علينا غيره نما هو كثير..

وما فعله الخليفة عمر في حق معاوية حسن في نفسه، لكنه لا يغلق كل أبواب التساؤل..؛ فلنا كلّ المشروعيّة في أن نتساءل!! أليس من المفروض على عمر أن يعاقب معاوية بعد تلك الجرأة على حريم السنة؟ فلماذا لم يتخذ موقفاً حازماً من هـذا الطليق؟ فالغريب أنّ الخليفة عمر في الوقت الذي يضرب ويسجن أوعية السنّة ويمنع من كتابتها \_ فيما سنرى \_ لا يتعرض لمعاوية الذي يريد وأد السنّة وكتم أنفاسها!! وعلى أيّ حال فالنص يعلن أنّ هناك طريقة تفكير تعاطاها معاوية ـ والأمويون بالطبع ـ قائمة على السخرية واللامبالاة بسنَّة النبي ﷺ.

والإمام الشافعي يروى ذلك عن أبي الدرداء في واقعة أخرى شبيهة؛ فقد روى بسنده عن عطاء بن يسار أنّ معاوية بن أبى سفيان باع سقاية من ذهب أو ورق بأكثر من وزنها فقال له أبو الدرداء: سمعت رسول الله ينهى عن مثل هذا!!. فقال معاوية: ما أرى بهذا بأساً. فقال أبو الدرداء: من يعذرني من معاوية أخبره عن رسول الله

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة ١: ٨.

ويخبرني عن رأيه؟ لا أساكنك بأرض أنت فيها (١). وقد علق الإمام الشافعي على الخبر \_ بما لا بأس به \_ قائلاً: فرأى أبو الدرداء الحجة تقوم على معاوية بخبره، ولما لم ير ذلك معاوية فارق أبو الدرداء الأرض التي هو بها إعظاماً؛ لأنه ترك خبر ثقة عن النبي (١).

أقول: والخبر صحيح كما نص على ذلك المناوي (٢) وغيره، ونشير إلى أنّ الخبر قد ذكرت له زيادة فيها: أنّ أبا الدرداء قدم المدينة فسأله عمر عن سبب قدومه فذكر له ما جرى بينه وبين معاوية، فكتب عمر إلى معاوية: لا إمرة لك عليه (١).

ومن هذا القبيل أيضاً ما أخرجه ابن ملجة عن ابن عمر أنّ رسول الله عَلَيْهُ قل: «لا تمنعوا إماء الله أن يصلين في المسجد». فقال ابن لابن عمر: إنّا لنمنعهن!. فغضب ابن عمر غضباً شديداً وقال: أحدثك عن رسول الله عَلَيْهُ وتقول: لنمنعهن (٥٠).

هذا نص آخر ـ ناصع الدلالة ـ على وجود اتجاه لا يرى حرجاً في خالفة السنة؛ وآية ذلك جرأة ابن عبد الله بن عمر في قوله: إنّا لنمنعهن، ومن البعيد جداً أن يتفوه بذلك هذا الإبن ليكون أول الناس، أو أن يكون رائداً لهذه الرؤية الانفلاتية من دون أرضية قوية واتجاهٍ عارم؛ علاوة على أنّ هناك أدلة متواترة تجزم بأنّ الخط الحاكم هو من يمثل هذا الاتجاه؛ وقد مرت عليك رواية عبادة بن الصامت قريباً، وهي مثل من عشرات الأمثلة، وعلى أيّ حل فإنّ مثل هذه الأخبار تؤكد حقيقتين هما؛ عدم جواز غالفة السنة، والأخرى وجود اتجاه تبنّى طريقة من التفكير لا ترى بأساً بمخالفة الرسول عليه المناه .

ويؤيد ذلك ما أخرجه الإمام أحمد عن عمران بن الحصين الخزاعي يحلث عن رسول الله على الل

<sup>(</sup>١) الرسالة للشافعي: ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) الرسالة للشافعي: ٤٤٦.

<sup>(</sup>٣) فيض القدير ٦: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ٣: ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجة ١: ٨، وقد رواه مسلم في صحيحه أيضاً ٢: ٣٢.

وتحدثني عن صحفك (۱٬۱۰۱). وفي رواية أخرى عنه قل: أحدثك عن رسول الله وتجيئني بالمعاريض؟! لا أحدثك بحديث ما عرفتك، فقالوا له: يا أبا الجنيد (كنية عمران) إنّه طَيّبُ الهوى، وإنّه وإنّه...، فما زالوا به حتى سكن (۱٬۱۰).

أقـول: وفي حديث عمران هذا ما يؤيد وجود مثل ذلك الاتجاه الذي لا يرى بأساً في معارضة السنة، فاحفظ.

وفي هذا المجرى روى الدارمي بسنده عن خراش بن جبير، قل: رأيت في المسجد فتى يخذف فقال له شيخ، لا تخذف؛ فإنّي سمعت رسول الله ﷺ ينهى عن الخذف. فغفل الفتى؛ فظن أنّ الشيخ لا يفطن له فخذف. فقل له الشيخ: أحدثك إني سمعت رسول الله ﷺ ينهى عن الخذف ثم تخذف؛ والله لا أشهد لك جنازة، ولا أعودك في مرض، ولا أكلمك أبداً ".

وروى الدارمي أيضاً عن عبد الله بن مغفل، قال: نهى رسول الله عن الخذف وقال: «إنّها لا تصطاد صيداً ولا تنكي عدواً؛ ولكنّها تكسر السن وتفقاً العين». فرفع رجل بينه وبين سعيد قرابة شيئاً من الأرض فقال: هذه وما يكون هذه !!. فقال ابن المغفل: أحدثك عن رسول الله عَلَيْهِ ثم تتهاون به ؛ لا أكلمك أبداً (١٠).

لا بأس بالإشارة إلى أنّ بعض الأئمة يُكَفّرُون، أو يحكمون باستتابة من يتهاون بحديث واحد عن النبي؛ وهذا هو الذي حكم به الإمام الكبير ابن أبي ذئب حينما بلغمه أنّ مالكاً (مؤسس المذهب المالكي) يجحد حديث النبي عَلِيّاً: «البيّعان بالخيار» فقد قال (ابن أبي ذئب): يستتاب؛ فإن تاب وإلاّ ضربت عنقه.

وقد علق الإمام أحمد (إمام المذهب الحنبلي) على ذلك بقوله: ابن أبي ذئب أورع وأقول بالحق من مالك<sup>(ه)</sup>.

ومن الطريف، بل العجيب، أنّ الإمام الذهبي اعتذر لعدم أخذ مالك بحديث: «البيّعان بالخيار حتى يتفرقا» بقوله: فمالك لم يعمل بظاهر الحديث؛ لأنّه رآه

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤: ٢٧، صحيح البخاري ٧: ١٠٠.

<sup>(</sup>Y) مسند أحمد ٤: ٢٤٤.

<sup>(</sup>۳) سنن الدارمي ۱: ۱۱٦.

<sup>(</sup>٤) سنن الدارمي ١: ١١٦، صحيح البخاري ٦: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ٧: ١٤٢.

منسوخاً (۱)، مع أنّي أتحدى الذهبي وغير الذهبي أن يُثْبِتَ (بنص معتبر واحد لا غير) نَسْخَ الحديثِ؛ وأكثر من ذلك وهو أنّي أمعنت البحث والاستقصاء في كتب المذهب المالكي الكبرى فلم أجد للنسخ ذكراً، لا عن مالك ولا عن تلامذته (۱).

وقد وقع للإمام ابن أبي ذئب مع الإمام أبي حنيفة (إمام المذهب الحنفي) ما يلل على أنّ أبا حنيفة كمالك لا يعبأ كثيراً بالسنة، ولا يرى حرجاً بجحد بعضها؛ فقد قال أبو حنيفة: حدثني ابن أبي ذئب عن المقبري عن أبي شريح أنّ رسول الله عَيَّالَيُهُ قال: «من قتل له قتيل فهو بخير النظرين، إن أحب أخذ العقل وأن أحب فله القود» قال أبو حنيفة: فقلت لابن أبي ذئب: أتأخذ بهذا الحديث؟. فضرب صدري وصاح كثيراً ونال مني وقال: أحدثك عن رسول الله عَيَّالًة وتقول: تأخذ به، نعم آخذ به، وذلك الفرض عليّ، وعلى كل من سمعه؛ إنّ الله اختار محمداً عَيَّلِهُ من الناس فهداهم وذلك الفرض على يديه، فعلى الخلق أن يتبعوه طائعين أو داخرين، لا نحرج لمسلم من ذلك (أ).

والذي يظهر هو أنّ هناك تياراً لا يأخذ ببعض سنّة النبي؛ فأبو حنيفة، وكذلك مالك، ليسا شخصين، بل هما مذهبان، بل هما نصف أهل السنّة في الميزان..!!! ونحن لا نتحدث هنا عن ترك حديث وحديثين وثلاثة من قبل هذين الإمامين المذهبين، بل نتحدث عن طريقة تفكير شنّت حرباً باردة شعواء كالزمهرير على

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٧: ١٤٣.

<sup>(</sup>Y) وكل ما عند مالك في رد الحديث ما ذكره سحنون في المدونة الكبرى ٤: ١٨٨ بقوله: قلت لابن القاسم تلميذ مالك هل يكون البيعان بالخيار ما لم يتفرقا في قول مالك؟ قال: قال مالك: لاخيار لهما وإن لم يتفرقا؛ قال مالك: البيع كلام، فإذا أوجبا البيع بالكلام وجب البيع، ولم يكن لاحدهما أن يمتنع ممّا قد لزمه، وقال مالك في حديث ابن عمر: « البيعان كل واحد منهما على صاحبه بالخيار ما لم يتفرقا الا بيع الخيار» ليس لهذا عندنا حدّ معروف ولا أمر معمول به. وأنت ترى أنّ اعتذار مالك أشنع من تركه للحديث، على أيّ حال لنا أن نتساط هل من الدين أن ينسب الذهبي إلى مالك ما لم يقل به ولا يعتقد؟!!! ولقد علم الذهبي أنّ رد مالك للحديث كما ذكره سحنون عنر أسنع من الفعل، فبرر بالنسخ وهي ورقة فيما يبدو رابحة، وسيأتي الحديث عن ذلك في فصل لاحق، في بحث النسخ.

<sup>(</sup>٣) مسند الشافعي: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) الرسالة للشافعي: ٥٥٠، مسند الشافعي: ٢٤٣، وسير أعلام النبلاء ٧: ١٤٣.

طريقة تفكير النبوّة..؛ وابن أبي ذئب هو الذي ألمح إلى ذلك لما ضرب صدر أبي حنيفة، ولما حكم باستتابة مالك بن أنس!!.

وممــا هــو واضح في ذلك أنّ عبد الله بن عمر خالف أباه الخليفة عمر، مؤكداً للمسلمين أنّ سنة رسول الله أحق بالاتباع من سنة أبيه عمر، فقد روى أحمد أنّ عبد الله بن عمر كان يفتي بالذي أنزل الله عزوجل من الرخصة بالتمتع، وسنة رسول الله ﷺ فيه..، فقال ناسٌ لابن عمر: كيف تخالف أباك، وقد نهي عن ذلك؟. فقال لهم: ألا تتقون الله إن كان عمر نهى ذلك فيبتغى فيه الخير، يلتمس به تمام العمرة، فيلم تحرمون ذلك وقد أحلَّه الله وعمل به رسول الله؛ أفرسول الله أحق أن تتبعوا سنته أم سنة عمر<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية البداية والنهاية أن عبد الله بن عمر قال: خشيت أن تنزل عليكم حجارة من السماء؛ أفسنة رسول الله تتبع أم سنة عمر بن الخطاب؟! (١٠٠٠).

الخطير في المسألة أنّ آراء عمر خرجت عن كونها فتاوى شخصية، فلقد أضحت سنة مقابل سنة رسول الله عَلِيُّهُم الأمر الذي يؤكد لنا أنَّ هناك اتجاهاً يرى أنَّ الأخذ بسنة عمر عملي حساب الأخذ بسنة رسول الله عَلَيْكُ هو ما تمليه الوظيفة الإسلامية؛ ولقد أنكر عليهم عبد الله بن عمر ذلك فيما نصّ الخبر الأنف..

ومهما يكن من أمر فالنص أعلاه واضح في أنّ هناك طريقتين من التفكير، نبوية وعمرية، وبالتالي فهناك اتجاهان أسيران لهما، نبوي وعمري، كلِّ منهما قويّ في المواجهة والصراع، وكل منهما يرجع ما عنده للإسلام، وهذه هي القاصمة، لكن عبد الله بن عمر أعلن - في أصل المبدأ - أنّ الإسلام مع النبي عَلَيْ لا مع عمر بن الخطاب، وحسبنا هذا!!!.

ومن هذا الباب ما أخرجه الطحاوي بسنده عن ابن عمر عن عمر أنَّ من يرمى ويحلق (في الحج) حل له كل شيء إلا النساء والطيب. فقالت عائشة: لقد كنت أطيب رسول الله عَلِيُّهُ إذا رمى جمرة العقبة قبل أن يفيض؛ فسنة رسول الله عَلِيُّهُ أحق أن يؤخذ بها من سنة عمر. وقد علق عليه الألباني في كتابه إرواء الغليل بقوله:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲: ۹۰.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٥: ٩٥٩.

أخرجه الطحاوي بسند صحيح (١).

هناك مشكلة وهي أنّ مثل عائشة وعمر وعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت وعبد الله بمن عمرو بمن العاص وأبي هريرة، مطروحون أفضل وأكفأ من نقل دين الله، وروى عن رسول الله متناقضة؛ ما يعني أنّ أخباراً روتها عائشة أو عمر أو عبد الله بن عمر أو أبو هريرة أو... عن رسول الله لا تثبت عنه، أو لا يمكن أن تثبت عنه؛ لاستلزام التناقض فيما يحكى عن الرسول، وهو أمر مرفوض بحكم الضرورة واليقين، فهذه في الحقيقة هي مشكلة المشاكل!!!.

لكن مهما يكن الأمر فجميع الصحابة في \_ المبدأ \_ عائشة أو غيرها لا يرتضون تقديم شيء على السنّة، ولا نريد إثبات ما هو أكثر من ذلك في هذا البحث، فافهم المقصود.

ومن ذلك أخرج مسلم في الصحيح بسنده عن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب قال صحبت ابن عمر في طريق مكة فصلّى لنا الظهر ركعتين ثم أقبل وأقبلنا معه حتى جاء رحله وجلس وجلسنا معه فحانت منه التفاتة نحو حيث صلى فرأى ناساً قياماً فقال: ما يصنع هؤلاء؟. قلت: يسبحون (=يصلون النافلة). فقال: لو كنت مسبحاً لأتممت صلاتي، يا ابن أخي إنّي صحبت رسول الله عَيْنِينَ في السفر فلم يزد على ركعتين...، إنّ لكم في رسول الله أسوة حسنة (٢).

ولعل من أبرز ما يلل عليه هذا الخبر هو أنّ سنة الرسول عَلَيْقَالَمْ ضاع منها الكثير ولمّا ينتهي العهد الإسلامي الأول؛ فإذا كان فقيهاً ملماً، ومحدثاً ضليعاً، وتلميذاً مقدّماً من تلاملة ابن عبّاس من مثل عكرمة (كما هو المطروح) تضيع عليه سنة أبي القاسم فيما هو أوضح شيء من مفردات الإسلام؛ كالصلاة، التي يستبعد في مثلها النسيان

<sup>(</sup>١) إرواء الغليل ٤: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١: ١٩١.

والضياع؛ لأنَّها عبادة ظاهرة ومتكررة؛ فما هو حل باقي السنة وأجزاء الدين؟!!!

وفي هذا الصدد روى البخاري عن مطرف بن عبد الله قال: صليت خلف علي بن أبي طالب أنا وعمران بن الحصين فكان إذا سجد كبر وإذا رفع رأسه كبر وإذا نهض من الركعتين كبر؛ فلما قضى الصلاة أخذ بيدي عمران بن الحصين فقال: لقد ذكرني هذا بصلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد ".

وعن الأسود بن يزيد قال: أبو موسى: تُذكرنا صلاة علي بصلاة كنا نصليها مع النبي إمّا نسيناها وإمّا تركناها عمداً (٢٠).

إنّ هذا النص يعلن ـ بلا خوف ـ أنّ صلاة محمد قد نسيت تماماً لولا أن ذكر هم بها علي بن أبي طالب النيخ بنحو من الاتفاق والصدفة، وإذا ما كانت صلاة محمد بمرأى وبمشهد من عموم الصحابة الذين كانوا يأتمون به على الدوام، كل يوم، بل عنة مرات في اليوم الواحد على ملى أكثر من عشرين سنة، ثم لم يمض إلا عقدان أو ثلاثة من الزمن فنسيت تماماً لولا أبو الحسن علي...، فلنقس الأمر على بقية أجزاء الدين التي هي أكثر عرضة للنسيان والضياع من الصلاة وأسرع؛ فإذا أضفت إلى ذلك سلوك الشيخين أبي بكر وعمر في حرق السنة، وفي منعها رواية وكتابة وتدوينا، وفي حبسها؛ بحبس أوعيتها من محدثي الصحابة من أمثل ابن مسعود، لرأيت إعصاراً فيه رعد وبرق، ولما شككت في أنّ مقداراً عظيما من السنة قد ضاع على الصحابة أولاً وعلى باقى الناس ثانياً.

وقصارى القول: فصلاة النبي ضائعة وغائبة، ثمّ إنّ هذا الضياع مردد شأنه بين النسيان وبين الترك عن عمد، لكن على كلّ حل فالسنة ضائعة أو مضيّعة، غائبة أو مغيّبة، ويللّ على ذلك ما رواه البخاري في هذا السياق عن أبي جمرة قل: سألت ابن عباس رضي الله عنهما عن المتعة؟ فأمرني بها، وسألته عن الهدي؟ فقل: فيها جزور أو بقرة أو شاة أو شرك في دم، قل: وكأنّ ناساً كرهوها فنمت فرأيت في المنام كأنّ إنساناً ينادي حج مبرور ومتعة متقبلة فحدثته: فقل ابن عباس: الله أكبر سنة أبي القاسم عَلَيْظَافُم "".

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۱۹۱.

<sup>(</sup>٢) شرح معاني الأثار ١: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢: ١٨٠.

## سنة النبي شغب على النّاس!!

يبدو أنّ الْإِتّجاه النّبي لا يرتضي السنّة في السلوك قوي أمره كثيراً فيما بعد النبوّة؛ فقد أخرج مسلم بسنده عن أبي حسان الأعرج قال سمعت رجلاً من الهجيم قال لابن عباس: ما هذه الفتيا التي تشغفت أو تشغبت بالناس: أنّ من طاف بالبيت فقد حلّ؟!. فقال ابن عباس: سنة نبيكم وإن رغمتم (۱).

إنّ أقوى ما ننتزعه من هذا الخبر، هو أنّ هناك اتجاهاً يرى أنّ سنة النبي عَلِيْ الله الصحيحة الثابتة شغب على الناس، وأنّ الصحابة من مثل حبر الأمّة مشاغبون، على أنّ ذلك ينطوي على خطورة \_ أيّما خطورة \_ فهذا الاتجاه يرى أنّ سنة الرسول عَلِي الله شغب ولمّا ينتهي العهد الإسلامي الأول، وقول ابن عباس: وإن رغمتم يعلن بكل صراحة أن السيل قد بلغ الزبى، وأنّ السنة مهدة بالموت فعلاً، وما رواه الطيالسي عن ابن عمر يؤيّد ذلك؛ فقد روى عن ابن عمر أنّه رأى رجلاً يذبح بدنته فقال له: انحرها؛ فإنها سنة أبي القاسم (۱).

فمن المعلوم أن تذكية الحيوان ذي النفس السائلة لا تتحقق من دون الذبح، والرسول عَلَيْ الله الإبل؛ فكما هو معلوم بالضرورة لا تتذكى إلاّ بالنحر؛ والمنحر: الطعن برمح أو سيف أو ما شاكل في اللبة (أسفل الرقبة وفوق الصدر) على أيّ حال فالحديث يعلن عن ابتعاد الناس عن السنة؛ لأنّ حكم تذكية الإبل هو الآخر من أوضح واضحات سنة النبي عَلَيْ الله وإرجاع ابن عمر الأمر لسنة أبي القاسم يعنى أنّ هناك ضبابية على هذه الواضحات؛ وأنها ضائعة أو مضيّعة..

# الاصرار على مخالفة سنة النبي عَلَيْلًا

أخرج الإمام النسائي في سننه عبد الرحمن بن يزيد، قال: صلّى عثمان بمنى أربعاً حتى بلغ ذلك عبد الله بن عمر فقال: لقد صليت مع رسول الله عَلَيْكُمْ ركعتين (٢٠).

وفي نص آخر قال: صليت مع رسول الله ركعتين ومع أبي بكر ركعتين ومع عمر

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٤: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) مسند أبى داود الطيالسى: ۲٦٠.

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي ٣: ١٢١.

المبحث الثالث/ الصحابة بين طاعة النبي ﷺ وطريقة التفكير .....

ركعتين وصلاها عثمان صدراً من خلافته<sup>(۱)</sup>.

أجمع المسلمون خلفاً عن سلف على أنّ الرسول عَلَيْ كان يقصر الصلاة في منى، وكذلك فعل الشيخان أبو بكر وعمر، أمّا عثمان فقد أتمّ الصلاة فيها خلافاً لرسول الله، ولقد اعترض عليه كل الصحابة سوى بني أميّة طبعاً، وكان من أوائل المعترضين عليه أمير المؤمنين علي وعبد الله بن مسعود وعبد الرحمن بن عوف وابن عمر وآخرون..

فعن الطبري عن صالح مولى التوأمة قال: سمعت ابن عباس يقول: إنّ أول ما تكلم الناس في عثمان ظاهراً أنّه صلى بالناس بمنى في ولايته ركعتين، حتى إذا كانت السنة السادسة أتمّها؛ فعاب ذلك غير واحد من أصحاب النبي، وتكلم في ذلك من يريد أن يكثر عليه، حتى جاءه على فيمن جاءه فقال: «والله ما حدث أمر، ولا قدم عهد، ولقد عهدت نبيك يصلى ركعتين، ثمّ أبا بكر، ثم عمر، وأنت صدراً من ولايتك، فما أدري ما يرجع إليه»؟!!! فقال عثمان: رأي رأيته (٢).

وذكر الطبري أيضاً أنّ عثمان بعد أن صلّى بالناس بمنى أربعاً، أتى آت عبدالرحمن بن عوف فقال: هل لك في أخيك ""قد صلى بالناس أربعاً، فصلّى عبدالرحمن بأصحابه ركعتين ثم خرج حتى دخل على عثمان فقال له: ألم تصل في هذا المكان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتين؟ قال: بلى. قال: أفلم تصل مع أبي بكر ركعتين؟ قال: بلى. قال: أفلم تصل مع عمر ركعتين؟ قال: بلى. قال: ألم تصل صدرا من خلافتك ركعتين؟ قال: بلى فاسمع منّى يا أبا محمد ("كنية ابن عوف) إنّى أخبرت أنّ بعض من حج من أهل اليمن وجفاة الناس قد قالوا في عامنا الماضي: إنّ الصلاة للمقيم ركعتان، هذا إمامكم عثمان يصلي ركعتان، وقد اتخذت بمكة أهلاً، فرأيت أن أصلّى أربعاً لخوف ما أخاف على الناس، وأخرى قد اتخذت بها زوجة، ولي

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ۳: ۱۲۱.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري٣: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) آخى رسول الله بين أصحابه حينما قدم المدينة، ولقد آخى بين أبي بكر وعمر، وبين عبد المرحمن بن عوف وعثمان بن عفان، وبين طلحة والزبير...، أمّا أمير المؤمنين علي فقد آخاه الرسول مع نفسه ﷺ. أنظر \_ مثلاً الأحاد والمثاني للضحاك٥: ١٧١.

بالطائف مل فربما اطلعته فأقمت فيه بعد الصدر (''). فقل عبدالرحمن بن عوف: ما من هذا شيء لك فيه عذر؛ أمّا قولك: اتخلت أهلاً فزوجتك بالمدينة تخرج بها إذا شئت وتقدم بها إذا شئت؛ إنّما تسكن بسكنك، وأمّا قولك: ولي مل بالطائف؛ فإن بينك وبين الطائف مسيرة ثلاث ليل، وأنت لست من أهل الطائف، وأمّا قولك: يرجع من حج من أهل اليمن وغيرهم فيقولون هذا إمامكم عثمان يصلي ركعتين وهو مقيم؛ فقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينزل عليه الوحي والناس يومئذ الإسلام فيهم قليل، ثمّ أبو بكر مثل ذلك، ثمّ عمر فضرب الإسلام بجرانه فصلى بهم عمر حتى مات ركعتين. فقل عثمان هذا رأي رأيته ('').

وثمّة تتمّة ذكرها الطبري تنص على أنّ عبد الرحمن بن عوف بعد أن خرج من عند عثمان لقي ابن مسعود...، فقل له ابن مسعود: الخلاف شر، قد بلغني أنّه صلّى أربعاً فصليت بأصحابى أربعاً.

فقال عبدالرحمن بن عوف: قد بلغني أنّه صلّى أربعاً، فصليت بأصحابي ركعتين، وأمّا الآن فسوف يكون الذي تقول؛ يعنى نصلّى معه أربعاً<sup>٣٣</sup>.

# سنة النبي شرااا

وفيما تعلن الأخبار، فإنّ عبد الله بن عمر المطروح أميناً على كمّ هائل من سنة النبي في الوقت الذي يعلم بأنّ عثمان انحرف في هذه القضية عن عرف الدين وعن سنة سيد المرسلين، يتابعه ويتابع بني أمية على هذا الانحراف بلا غضاضة، وليته وقف عند هذا الحد؛ بل أمعن في ذلك ليبرر للخطأ بعذر أشنع منه كما فعل عبد الرحمن بن عوف وكذلك ابن مسعود<sup>(3)</sup>؛ فقد روى الشافعي وغيره بسند صحيح أنّ هذا

<sup>(</sup>١) أي بعد الصدور من البيت.

<sup>(</sup>٢) ثاريخ الطبري ٣: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري٣: ٣٢٢ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) هذا والراجع عندي أنّ قول ابن مسعود: الخلاف شر، ورد مورد التقية والخوف على النفس؛ لما بينه وبين عثمان بن عفان وعموم بني أمية من عداء؛ وآية ذلك أنّ عثمان بن عفان أرسله إلى القبر بضربة قاضية في أضلاعه، وليس هذا حل ابن عمر الذي تقلد سيفين للدفاع عن عثمان يوم الدار.

المقدس (ابن عمر) كان يصلّي في منى بعد ذلك أربع ركعات، فعاب النّاس عليه هذا التناقض الواضح؛ قائلين له: عبت على عثمان مخالفته لسنة رسول الله ثمّ تصلّي أربعاً؟!!! فأجاب بقوله: الخلاف شر(۱).

وهـنا يتبلور مـن جديـد مـا أردنا ذكره سابقاً وهو أنّ المطروحين أمناءً على سنة الرسول كابن عمر متناقضون في هذه المسألة؛ فهم في الوقت الذي يقفون مبدئياً بوجه من يخالف سنة الرسول عَمَالَةٌ نجدهم أول المنجرفين مع أهل الانحراف، فلماذا ذلك؟!.

وحتى لا ينسى القارىء فنحن خلال نص ابن عمر الأنف ماثلون أمام حقيقتين: الأولى أنّ سنّة النبي \_ في حدود المبدأ والعقيلة \_ عند الصحابة هي المقلمة على السنّة الأخرى، وآية ذلك شدة معارضة الصحابة لعثمان، ومن ثمّ فهذا هو ما جزم به ابن عمر بخاصة وبقية الصحابة بعامة، والحقيقة الثانية هي أنّ هناك طائفة من الصحابة، تمثّل اتّجاها عارماً قوياً بسبب حيازتها السلطتين الروحية والزمنية؛ عثمان ومن على منواله، لا يرى حكمة أو مصلحة في اتّباع السنّة، وما يراه هو أنّ اتّباعها شرّ، وهذا نجده واضحاً في بعض الصحابة الازدواجيين؛ كعبد الله بن عمر وابن مسعود وعبد الرحمن بن عوف وغيرهم؛ أي نجد التناقض بين المبدأ النبوي الصحيح وبين السلوك الانفلاتي..

ومهما يكن من أمر فتداعيات مثل هذا النص توقفنا على طريقتين في التفكير، الأولى هي الطريقة النبوية، والثانية طريقة أهل السلطة، وفيما تعلن المعطيات فالطريقة الثانية طريقة تبريرية استملت قوتها من قوة السلطة، لا عن أساس من الشرع؛ فمبدأ عثمان: رأي رأيته يجمع بين التبرير وقوة السلطة، كما أنّ قول: ابن عمر وابن عوف وغيرهما: الخلاف شر يجمع أيضاً بين التبرير وبين الخوف من السلطة!!!.

# سنة النبي عَيْلاً عيب بنظر الأمويين [[[

أخرج أحمد وغيره بسنده عن عباد بن عبد الله بن الزبير عن أبيه أنّه قال: لمّا قدم علينا معاوية حاجاً، قدمنا معه مكة، قال: فصلى بنا الظهر ركعتين ثم انصرف إلى دار

<sup>(</sup>١) الأم ٧: ١٩٨.

الندوة، قال الراوي: وكان عثمان حين أتم الصلاة إذا قدم مكة صلى بها الظهر والعصر والعشاء الآخرة أربعاً أربعاً، فإذا خرج إلى منى وعرفات قصر الصلاة، فإذا فرغ من الحج وأقام بمنى أتم الصلاة حتى يخرج من مكة، فلما صلى معاوية بنا الظهر ركعتين، نهض إليه مروان بن الحكم وعمرو بن عثمان فقالا له: ما عاب أحد ابن عمك بأقبح ما عبته بها!! فقل لهما: وما ذاك؟ قالا: ألم تعلم أنه أتم الصلاة بمكة؟ قل: فقال لهما: ويحكم! وهل كان غير ما صنعت، قد صليتهما مع رسول الله، ومع أبي بكر، وعمر!!. قالا: فإن ابن عمك قد كان أتمهما، وإنّ خلافك إيّاه عيب!! قال: فخرج معاوية إلى منى فصلاها بنا أربعا(۱).

لا أحسب أنّ هذا النص بالذي يحتاج إلى تعليق، فلعمري هو نص ينبىء عن ولادة نزعة بين المسلمين تقوم على أساس الاستهزاء بالدين، والسخرية بسنة سيّد المرسلين؛ والمصيبة التي ما زالت تلاحق بني أمية ومن نسج على منوالهم أنّ نفس معاوية يرى من ناحية المبدأ أنّ السنة النبوية مقدّمة على كل شيء، ولكن: ﴿حَحَدُوا بِهَا وَاسْتَبُعَنَهَا أَنْفُسُهُمُ وسيعلم الذين ظلموا محمد وآل محمد أيّ منقلب ينقلبون، وعلى أيّ حل فطريقة تفكير عثمان ومعاوية والأمويين وأذنابهم التي ينقلبون، وعلى أيّ حل فطريقة تفكير عثمان ومعاوية والأمويين وأذنابهم التي استمدّت قوتها من السلطة علاوة مبدأ التبرير هي بالنظر لذلك آيديولوجية دولة، أو هي من أهم عناصرها.

ومن النصوص المعلنة عن أنّ المدار على سنّة النبي ما أخرجه الحارث بن أبي أسامة عن محمد بن نعيم عن أبيه قال: شهدت أبا هريرة يقضي فجاء الحارث بن الحكم فجلس على وسادته التي يتكئ عليها، فظن أبو هريرة أنّه لحاجة غير الحكم قال: فجاء رجل فجلس بين يدي أبي هريرة فقال له: مالك؟. فقال له الرجل: استعدى عليّ الحارث. فقال أبو هريرة: قم فاجلس مع خصمك؛ فإنّها سنة أبي القاسم (۲).

لكن أبو هريرة هو الآخر متناقض بين النظرية وبين التطبيق؛ بين ما ينبغي أن

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٤: ٩٤، وقد خرج الهيثمي هذا الخبر في مجمع الزوائد ٢: ١٥٧ معلقاً عليه بقوله: ورجاله موتّقون.

<sup>(</sup>٢) بغية الباحث للحارث بن أي أسامة: ١٤٨ / ٥٥٩.

يعتقده، وبين سلوكه الذي لا ينسجم مع ما جاء به النبي عَلَيْهُ أدنى انسجام، بين المبدأ النبوي الصحيح وبين السلوك الانفلاتي عن ذلك المبدأ؛ ففي الوقت الذي يعلم أبو هريرة \_ جزماً \_ أنّ الأمويين والمروانيين باغون وقاسطون وظالمون، نراه يبايعهم على الملك العضوض عبداً لهم ضارباً بقول الرسول عَلَيْهُ لعلي: «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» وقوله: «اللهم أدر الحق مع علي حيث دار» وعشرات بل مئات النصوص التي تصب في هذا الجرى السماوي.

وإذا ما أضفنا إلى ذلك أنّ أبا هريرة أكثر من روى عن رسول الله من الصحابة أولاً، وأنّه أموي المنزعة والعقيدة والانتماء ثانياً، وأنّه من خصوم أمير المؤمنين علي الطّي الكلام.

# الصراع من أجل سنة النبي عَيَّالًا

أخرج أحمد عن عبد الله بن الزبير قال: والله إنّا لمع عثمان بن عفان بالجحفة، ومعه رهط من أهل الشام فيهم حبيب بن مسلمة الفهري؛ إذ قال عثمان ـ وذكر له التمتع بالعمرة إلى الحج ـ : إن أتمّ للحج والعمرة أن لا يكونا في أشهر الحج؛ فلو أخرتم هذه العمرة حتى تزوروا البيت زورتين كان أفضل؛ فإنّ الله قد وسع، وعلي بن أبي طالب رضي الله عنه في بطن الوادي يعلف بعيراً له..، قال عبد الله بن الزبير: فبلغ علياً الذي قال عثمان، فأقبل حتى وقف عليه، فقال: «أعمدت إلى سنة رسول الله عليه الله لعباده في كتابه تضيق عليهم فيها وتنهى عنها؛ وقد كانت لذي الحاجة ولنائي الدار» ثمّ أهل بحجة وعمرة، فأقبل عثمان على الناس؛ فقال: وهل نهيت عنها! إنّي لم أنه عنها؛ إنما كان رأياً أشرت به، فمن شاء أخذ به، ومن شاء تركه ().

وهـ نه الحكايـة رواهـ البخاري بسنده عن علي بن حسين عن مروان بن الحكم قـ الله عنهما وعثمان ينهى عن المتعة وأن يجمع بينهما فلمّا رأى على أهلّ بهما: لبيك بعمرة وحجة وقل: ما كنت لأدع سنة النبي صلى الله

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۱: ۹۲.

عليه وسلم لقول أحد.(١)

كما ورواها من طريق آخر عن سعيد بن المسيب قل: اختلف علي وعثمان رضي الله عنهما وهما بعسفان في المتعة فقل علي: ما تريد إلى أن تنهى عن أمر فعله النبي صلى الله عليه وسلم؟!! قل سعيد: فلمّا رأى ذلك علي أهل بهما جميعاً(").

والخبر يفصح أنّ كبار الصحابة في صراع بسبب السنّة، وهم بالنظر لذلك على قسمين؛ ولا ريب في أنّ الحقّ مع أمير المؤمنين علي، ولكن لم يكن أمير المؤمنين علي حاضراً ليرد على عثمان قولته الأخيرة: إنما كان رأياً فمن شاء أخذ به ومن شاء تركه؛ ولنا بعد ذلك أن نتساءل: من الذي سوغ لعثمان، ولمن هو أكبر من عثمان، أن يدلو بدلوه قبال رسول الله ليبتدع في الدين؟.

وهناك ما هو أخطر من ذلك وأكبر؛ وهو أنّ المحدثين رووا أنّ المسلمين في عهد معاوية كانوا يخافون سطوته وسطوة الأمويين، فلم يجرأوا على أن يخالفوا بدعة عثمان الآنفة، فلم يهلّوا بحجة وعمرة معاً، فانتبه ابن عباس لهذه الظاهرة قائلاً لسعيد بن جبير: ما لي يا سعيد لا أرى الناس يلبون؟ فقل سعيد: يخافون معاوية!. فخرج ابن عباس من فسطاطه؛ فقل: لبيك اللهم لبيك (يقصد بحجة وعمرة خلافاً لعثمان ولبني أمية) وإن رغم أنف معاوية؛ اللهم العنهم فقد تركوا السنة من بغض علي (٣).

ولا نرتاب في أنّ ما فعله معاوية من تجبر على رقاب الصحابة فضلاً على المسلمين، إلى درجة أنّهم كأنوا يخشون أن يتعبدوا بدين الرسول عَلَيْ بسبب سطوته وجبروته، وزرٌ عظيم؛ وبالطبع فمعاوية مكبّلٌ بين أمرين؛ بين قول الرسول عَلَيْ : «من سن سنة سيئة، فعليه وزرها وزر من عمل بها إلى يوم القيامة» وبين قول عثمان: إنما كان رأياً أشرت به في شاء آخذ به ومن شاء تركه!!!.

على أيّ حلل فلولا موقف أبي الدرداء وعبلاة بن الصامت من ربا معاوية... ولولا موقف أمير المؤمنين علي الحازم من عثمان، وكذلك موقف ابن عباس من معاوية والأمويين، لضاعت سنة الرسول عَلَيْنَ بالإهلال بالحجة والعمرة و...، حتى

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲: ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري٢: ١٥٣.

 <sup>(</sup>٣) سنن البيهةي ٥: ١١٣، سنن النسائي ٥: ٢٥٣، مستدرك الحاكم ١: ٤٦٥، وقد نص أن الحديث على شرط الشيخين ولم يخرجه.

الساعة، ولكن المصيبة العظمى أنّ أمير المؤمنين وابن عباس وباقي حفظة السنة لم يكونوا يواجهون مثل هنه الأمور على الدوام، بل الذي حصل بمحض الصدفة والاتفاق، فليس ابن عباس مثلاً بموجود على الدوام ليفضح زيف الأمويين في كلّ شيء، وأكثر من ذلك هو أنّ الأمويين استطالوا كثيراً فيما بعد ذلك العهد، واشتدت شوكتهم، ولو كان ابن عباس حياً في عهد عبد الملك بن مروان والحجاج مثلاً لقتلوه وسحقوه كما سحقوا ابن الزبير وغيره، ولختموا في عنقه ختم العبودية والرق كما فعل الحجاج بأنس بن مالك، وأبي سعيد الخدري، وجابر بن عبد الله، وبقية الصحابة، وكما فعل قبله يزيد العاتي العنيد، بكل صحابة رسول الله في يوم الحرة، ولا يوم كيوم كربلاء!!!.

وهـذا في الحقيقة بعد آخر من أبعاد طريقة تفكير الوحي يوضح لنا لماذا لم يوص الرسول عَلَيْلَةُ \_ بعد أن يصطفيه الله لجواره \_ المسلمين بالسنة مع أنها هي الدين؟!!! إذ أيّ سنة هذه التي يوصيهم بها وقد حكم الأمويون بقطع رأسها بالمقصلة؟! وسيأتي التفصيل.

وليس رأي عثمان، الذي هو في مقاييس الشرع، بدعةً في الدين، وقف عند هذا الحد، أو عند الحد الذي خاف المسلمون من معاوية أن يتعبدوا بدين الرسول عَلَيْ، بل تصاعد الأمر سلبيًا ليصطنع معاوية من بدعة عثمان الآنفة حديثاً عن رسول الله عَلَيْ؛ متناسياً قول الرسول عَلَيْ: «من كذب عليّ فليتبوأ مقعده من النار» فقد أخرج أحمد في مسنده أنّ جماعة من أصحاب النبي عَلَيْ شهدوا معاوية..، فقل لهم معاوية: أتعلمون أن رسول الله نهى عن ركوب جلود النمور؟ فقل الصحابة: نعم. فقل لهم: أتعلمون أنّ رسول الله نهى عن لبس الحرير؟ قالوا: نعم. فقل لهم: أتعلمون أنّ رسول الله عَلَيْ نهى عن أن يشرب في آنية الفضة؟ قالوا: نعم. فقل لمم: أتعلمون أنّ رسول الله عَلَيْ نهى عن أن يسرب في آنية الفضة؟ قالوا: نعم. فقل معاوية في آخر المطاف: أتعلمون أن رسول الله عَلَيْ نهى عن جمع بين حجة وعمرة؟. فقل الصحابة: اللهم لا. فقل معاوية: فوالله إنّها لمعهن "(۱).

إنّ هـ ذا النص تطفح منه ثلاث حقائق الأولى: الكذب الصريح على رسول الله،

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤: ٩٩.

والثانية: القسم الكاذب بالله، والثالثة صياغة البدعة حديثًا عن رسول الله!!!

فآراء الخلفاء \_ إذن \_ التي هي على طرفي نقيض مع سنة رسول الله على أضحت بواسطة الكذب من سنة رسول الله على أو هكذا اختلط الحابل بالنابل، فجاءت مجاميع الحديث الكبرى \_ جرّاء ذلك \_ كصحيح البخاري ومسلم والموطأ و...، بالغث والسمين؛ فلقد جاءت بآراء الآخرين التي لا تمت بصلة لدين سيد المرسلين، مقولبة بقوالب الحديث النبوي، وأنّها سنة الرسول على مع أنّ الرسول والدين منها براء، وسنعاود الحديث عن هذا الانحراف لاحقاً.

#### الصحابة يخافون نشر السنة

وفي المقابل فمن تعاطى الصراع من الصحابة، من أجل السنّة، كان يخاف أن يتعبّد بدين النبي عَيِّلِهُ، ولقد أشرنا إلى ذلك سابقاً، وسيأتي التفصيل في فصول لاحقة؛ ومن النصوص الصحيحة الصريحة في ذلك ما رواه المحدثون بأسانيد صحيحة بعضها على شرط البخاري أو على شرط الشيخين (البخاري ومسلم) عن عمران بين الحصين أنّه بعث في مرضه إلى مطرف بن عبد الله فقل له: إني كنت أحدثك بأحاديث لعل الله تبارك وتعالى ينفعك بها بعدي، فإن عشت فاكتم على وإن مت فحدث إن شئت، واعلم أنّ رسول الله عَيْلُهُ قد جمع بين حجة وعمرة ثم لم ينزل فيها كتاب من الله ولم ينه عنها النبي عَيْلُهُ فقل فيها رجل برأيه ما شاء (۱)، على أنّ البخاري وغيرهن قد أخرجوها في صحاحهم ومسانيدهم فراجع (۱).

في هذا الخبر تعريض واضح بعثمان (أو عمر كما سيأتي) وأنه إنما ترك سنة الرسول عَيْنَ القاضية بالجمع بين الحج والعمرة من دون دليل شرعي يسوغ له ذلك، وفي هذا الخبر ما يذكّرنا بأصحاب النبي عَيْنَ المخلصين في مبدأ البعثة النبوية لمّا كانت دعوتهم للإسلام سرية؛ أي حينما كانوا يخافون من جبروت الطغيان القرشي القديم؛ وها هو الإسلام - فيما يعلن النص - يعود غريباً كما بدأ غريباً..؛ فها هو عمران بن الحصين يخاف أن يحدث بسنة رسول الله، ولمّا تبعد الشقة بينه وبين فراق الرسول عَلَيْنَ ...

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤: ٢٨ ٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ١٥٣.

إنّ هذا إن دل فإنّما يدل على أنّ من يحدث عن الرسول عَلَيْ أو يذّكر الناس بسنة الرسول عَلَيْ أو يذّكر الناس بسنة الرسول عَلَيْ يُخشى على حياته أو عرضه أو ماله، كما كان يخشى السابقون من أصحاب النبي عَلَيْ قريشاً \_ الكافرة \_ في بدايات البعثة السرية؛ وإذن فقريش مخيفة للمسلمين بالأمس البعيد لمّا كانت كافرة مشركة، كما أنّها ما زالت خيفة حتى بعد دخلت الإسلام \_ مكرهة \_ من أبواب ضيقة؛ فمحاولة نشر سنّة رسول الله يرافقها من قبل الأمويين خطرٌ محلق على النفس والعرض والمال، وعموماً فالصحابة والتابعون لهم بإحسان وبغير إحسان لا يمتثلون سنّة النبي ويخافون نشرها؛ يدفعهم لذلك أمران لا ثالث لهما..؛ إمّا لأنّهم ساخرون بالسنّة، وإمّا لأنّهم يخافون معاوية والسلطان.

وتجدر الإشارة إلى أنّ جذوة النار هذه التي أحرقت ما أحرقت من خضراء الدين ومن سنن المرسلين، ليست هي قراراً أموياً خالصاً، وإنّما هي قرار قرشي، وآية ذلك ما رواه البخاري بسنده ـ الصحيح ـ عن عمران بن الحصين قال: نزلت آية المتعة في كتاب الله، ففعلناها مع رسول الله عَلَيْظِهُ ولم ينزل قرآن يحرمها ولم ينه عنها الرسول عَلَيْظِهُ حتى مات، فقال رجل برأيه ما شاء، قال محمد (= البخاري): يقال: إنّه عمر (١).

ولا بأس بالإشارة إلى أنّه اختلف في معنى المتعة التي نهى عنها عمر بن الخطاب، هل هي متعة الحج أم متعة النساء، لكن لا ضرورة للخوض في ذلك، بعد ثبوت المنع منه لكليهما، كما واختلف بالرجل الذي قال برأيه ما شاء؛ فقد ذهب الكرماني إلى أنّه عثمان ضارباً بقول البخاري (= محمد بن إسماعيل): إنه عمر، ذات الشمل؛ ولكن رجح ابن حجر في فتح الباري أنّه عمر بقوله: والأولى أن يفسر بعمر؛ فإنّه أول من نهى عنهما". والذي أذهب إليه بملاحظة مجموع الأخبار أنّ قرار النهي قرارً قرشي قد صاغه عمر في وقت من الأوقات، وليس لعثمان فضل سوى التطبيق، هو ومن تلاه من بني أمية.

ومهما يكن من شيء فكلام ابن الحصين يحمل في طياته اتهام لعمر ولكل من يغترف من حوضه؛ بترك سنة الرسول عَمَالًا من دون مسوغ شرعي، أضف إلى ذلك

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٣: ٣٤٤.

فكلام ابن حصين رقم آخر يضاف إلى مجموعة الأرقام التي تشهد بمجموعها على أنّ سنة الرسول ﷺ، الواجبة الاتباع، محكومة بالمقصلة من قبل الخط الحاكم.

ولا بأس بالإشارة - أيضاً - إلى أنّ بعض المصادر روت عن ابن الحصين الرواية الآنفة هكذا: تمتعنا مع رسول الله عَلَيْلُهُ ونزل فيه القرآن ولم ينهنا عنه رسول الله عَلَيْلُهُ ونزل فيه القرآن ولم ينهنا عنه رسول الله عَلَيْلُهُ ولم ينسخها شيء (١)؛ وهو برهان على أنّه لا يجوز العدول عنها، وأنّ نخالفتها خطأ بل حرام، وكأنّ ابن الحصين يريد أن يقول: لا يوجد أي مسوغ لمنعها سوى الرأي، الذي لا يرضى به رسوله.

وفي هذا السياق روى مسلم في صحيحه بسنده عن غنيم بن قيس قال: سألت سعد بن أبي وقاص عن المتعة؟. فقال سعد: فعلناها وهذا يومئذ كافر بالعرش؛ يعني بيوت مكة (٢٠) ويلوح منه أنّ مثل معاوية القريب العهد بالكفر يفرض عليه تراثه الكفري أن لا يأبه بدين الله حبة خردل، ومن ثم فموقف سعد رقم آخر يضاف إلى ما سبق؛ أي يؤكد على أنّ هناك مشروعاً يهدف إلى اغتيال سنة الرسول المقدسة بأرخص الأساليب.

ومن الأرقام الصريحة في ذلك ما رواه أحمد في مسنده بسنده عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: تمتع النبي عَلَيْهِ . فقل عروة بن الزبير: نهى عنها أبو بكر وعمر! فقال ابن عباس: أراهم سيهلكون أقول: قال النبي ويقول: نهى أبو بكر وعمر ".

وهو نص في أن هناك اتجاهاً يرى أن ما قاله أبو بكر أو عمر مقدم على ما قاله الرسول عَلَيْهُ وعروة بن الزبير في هذه الواقعة له ريادة هذا الاتجاه؛ وآية ذلك أن ابن عباس لم يقل: أراه سيهلك، بل قال: أراهم سيهلكون...، وطريق الإمام أحمد طريق صحيح، وهناك طريق آخر رجاله ثقات أخرجه عبد الرزاق ينص على أن عروة قال لابن عباس: ألا تتقي الله تسرخص في المتعة؟ فقال ابن عباس: سل أمك يا عرية؟. فقال عروة: أما أبو بكر وعمر فلم يفعلا! فقال ابن عباس: والله ما أراكم منتهين حتى يعذبكم الله، أحدثكم عن رسول الله وتحدثونا عن أبي بكر وعمر (أ)؟!!!.

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير ٣: ٢٣٧.

<sup>(</sup>Y) صحيح مسلم ٤: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) منسد أحمد ١: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) نص على ذلك الاستاذ الأرنؤوط في هامش سير أعلام النبلاء ١٥: ٣٤٣.

ومن أقوى النصوص دلالة على ذالك ما رواه البخاري ـ تعليقاً (۱) ـ عن أبي ذر قـل: وقال أبو ذر لو وضعتم الصمصامة على هذه وأشار إلى قفاه ثم ظننت أني أنفذ كلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل أن تجيزوا على لأنفذتها (۲).

أقول: هـنه هـي عـادة البخاري في نقل الأخبار ذات الطابع المعياري؛ فتراه يبتر الحديث حفاظاً عـلى مـاء الوجـوه، ولكـن يـأبى الله؛ فقـد روى هذا الخبر المحدثون والمؤرخون بسند حسن أو صحيح كالآتي..

قال ابن سعد: أخبرنا سليمان بن عبد الرحمن الدمشقي أخبرنا الوليد بن مسلم أخبرنا أبو عمرو يعني الاوزاعي حدثني مرثد أو ابن مرثد عن أبيه قال جلست إلى أبي ذر الغفاري إذ وقف عليه رجل فقال ألم ينهك أمير المؤمنين عن الفتيا؟. فقال أبو ذر والله لو وضعتم الصمصامة على هنه \_ وأشار إلى حلقه \_ على أن أترك كلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنفذتها قبل أن يكون ذلك (٢).

ورواه الدارمي قائلاً: أخبرنا عبد الوهاب بن سعيد، حدثنا شعيب (ابن اسحاق) حدثنا الأوزاعي به (۱).

وقد علق ابن حجر على هذا الخبر بما يغنينا عن كثير من الكلام، بل أكثر الكلام قائلاً: إنّ الذي خاطبه رجل من قريش وإن الذي نهاه عن الفتيا عثمان رضي الله عنه، وكان سبب ذلك أنّه كان بالشام، فاختلف مع معاوية في تأويل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكُ بِزُونَ الذّهَبَ وَالْفَضّةَ ﴾ فقال معاوية: نزلت في أهل الكتاب خاصة، وقال أبو ذر: نزلت فيهم وفينا، فكتب معاوية إلى عثمان فأرسل إلى أبي ذر، فحصلت منازعة أدّت إلى انتقال أبي ذر عن المدينة فسكن الربلة بفتح الراء الموحلة والذال المعجمة إلى أن مات...، وفيه دليل على أنّ أبا ذر كان لا يرى بطاعة الإمام إذا نهاه عن الفتيا؛ لأنه كان يرى أنّ ذلك واجب عليه؛ لأمر النبي صلى الله عليه وسلم نهاه عن الفتيا؛ لأنه كان يرى أنّ ذلك واجب عليه؛ لأمر النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) الحديث المعلق: هو الحديث الذي ينقله المحدث كالبخاري عمّن بينه وبين من ينقل عنه أبي ذر أكثر من واسطة، بلا واسطة.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢: ٣٥٤، سير أعلام النبلاء للذهبي ٢: ٦٤، تاريخ مدينة دمشق ٦٦: ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) سنن الدارمي ١: ١٣٦.

بالتبليغ عنه كما تقدم (١).

ويجدر بنا أن نُعلم القارىء أنّ لنا وقفة أو وقفات مع هذا الضرب من الأخبار، النّاطقة بموقف قريش السلبي من سنة رسول الله، والمعلنة عن محاولاتها الجادّة لتغيير معالم السنّة عبر عمليات الأسطرة والأدلجة في ضوء سياسة القريشة التي كانت تتعاطاها بقدرة فائقة؛ وحسبنا أن نذكر هنا أنّ قريشاً في الخبر الأنف لم تمنع أبا ذر من الحديث عن رسول الله بشكل مباشر، فلقد قالت له: ألم تنه عن الفتيا؟ مستبدلة مقولة سنة النبي بمقولة الفتيا؛ للتعمية، كيما لا تؤاخذ من قبل الرأي الإسلامي العام بأنّها تمنع من السنّة بشكل صريح، ولكن أبو ذر وقف عائقاً لعملية التعمية هذه قائلاً لقريش: والله لو وضعتم الصمصامة على هذه وأشار إلى حلقه على أن أترك كلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنفذتها قبل أن يكون ذلك.

وكـأنّ أبا ذر رضوان الله تعالى عليه يريد أن يقول: إنّ القضية تدور مع سنّة النبي وليست بالتي تدور مع فتوى هذا أو ذاك كما تزعم قريش كذباً وجحوداً وعناداً.

ولكونه وقف عائقاً أمام مشروع غسل الدماغ هذا نفته قريش أو الخط الحاكم ـ ما شئت فعبر ـ إلى الربنة ليموت وحيداً، ويحشر وحيداً، ويبعث وحيداً، أمّةً، بمنتهى الفخر كما قل الرسول؛ كرامة له وأيّ كرامة؟؟!!!.

ولا أراني في حاجة لأن أكرر بأنّ هذا النص رقم من الأرقام الكثيرة التي تعلن بلا خوف عن أنّ هناك طريقتين في التفكير، يدرج أبو ذر في قائمة الطريقة النبوية مع أمير المؤمنين علي وبقيّة هذا الرعيل، في حين يدرج عثمان في الثانية مع الشيخين أبي بكر وعمر وبني أمية، لكن ما هو عظيم الخطر هو أنّ طريقة التفكير عهد عثمان حظرت من تداول السنّة النبوية كما حظر عنها الشيخان، لكن أبو ذر لم يتابع؛ لأنّ المتابعة كما ـ نص ابن حجر ـ حرام!!!.

ومن النصوص الأخرى في ذلك ما رواه أحمد عن هشام بن عروة عن أبيه قال: خرج عمر على الناس يضربهم على السجدتين بعد العصر حتى مر بتميم الداري فقــل لا أدعهما صليتهما مع من هو خير منك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١: ١٤٨.

المبحث الثالث/الصحابة بين طاعة النبي ﷺ وطريقة التفكير .....

عمر: إنَّ الناس لو كانوا كهيئتك لم أبال 🗥.

ورواه الطبراني بسنله عن عروة: أنّ تميما الداري ركع ركعتين بعد نهي عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن الصلاة بعد العصر فأتله فضربه بالدرة فأشار إليه تميم أن اجلس وهو في صلاته فجلس عمر حتى فرغ تميم فقال لعمر: لم ضربتني؟. قال: لأنك ركعت هاتين الركعتين وقد نَهَيْتُ عنهما. قال: فإني قد صليتهما مع من هو خير منك مع رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال عمر: إنّي ليس بي إيّاكم أيها الرهط، ولكني أخاف أن يأتي بعدكم قوم يصلون ما بين العصر إلى المغرب حتى يمروا بالساعة التي نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يصلى فيها ثمّ يقولون قد رأينا فلاناً وفلاناً يصلون بعد العصر (").

أقول: خبر الطبراني على عليه الهيثمي في مجمع الزوائد بقوله: ورجاله رجل الصحيح (٢)، مضافاً إلى أنّه واضح الدلالة في أنّ تميماً الداري قد أفحم عمر غاية الافحام بأنّ سلوك الرسول هو ما ينبغي اتباعه، لا آراؤه ولا آراء غيره، مضافاً إلى أنّ عمر وكما هو ظاهر الخبر أعترف لتميم بكل ذلك، ومن ثمّ فالخبر أفصح عن أنّ طريقة تفكير الخليفة عمر مشادة على دعامتين..؛ التبرير وقوة السلطة (-الدرة)..

وإذا كان بعض الصحابة يخالف السنة عن عمد واصرار؛ فالبعض الآخر لا يرى أن يتكلّم في دين الله، في ما استجدّ من مسائل الدين، إذا لم يكن في حوزته سنة يعلمها أو نصّاً قرآنيًا يفهمه؛ فقد روى مالك في الموطأ أنّ معاذ بن جبل الأنصاري أخذ من ثلاثين بقرة، تبيعاً، ومن أربعين بقرة، مسنة، وأتى بما دون ذلك، فأبى أن يأخذ منه شيئاً، وقال: لم أسمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه شيئاً، حتى ألقاه فأساله...(3). ولقد أثبتنا في كتابنا مقولة الرأي أنّ سيرة معاذ العملية أكدت على أنّه لم يكن من أهل الرأي، ولم يكن يتعاطله لاستنباط الحلال والحرام فيما ليس فيه \_ كما هي المزاعم \_ قرآن وسنّة، فهذا النص رقم يضاف إلى الأرقام التي تؤكد هذه الحقيقة، بل فيه ما هو أجلى من ذلك، وهو أنّ مدار معرفة الدين على سنة النبي ليس غير؛

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤: ١٠٢،

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٢: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٢: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الموطأ ١: ٢٥٩.

فمـثلاً لم يقـل معـاذ: حسـبنا كـتاب الله أو: فلـنرجع إلى كـتاب الله أو مـا شـاكل، فالتفت!!!.

والحاصل فاللافت للنظر في صنيع معاذ، وهو في مثل هذا الموقف الحرج، أنّه لم يفكّر في الاجتهاد عملى ضوء ما عنده من أصول الحلال والحرام؛ والذي ينتزع من صنيعه أنّه لم يك يرى ذلك جائزاً، وإن بعدت الشّقة بينه وبين الرسول ﷺ.

#### بلغ السيل الزبي!!

روى عبد الرزاق بسند صحيح..، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: جاء ابن عباس مرة رجل فقال: توفي رجلٌ وترك بنته، وأخته لأبيه وأمه؟ فقال ابن عباس: لابنته النصف، وليس لاخته شيء، ما بقي هو لعصبته، فقال له الرجل: إنّ عمر قد قضى بغير ذلك، قد جعل للأخت النصف، وللبنت النصف، فقال ابن عباس: أنتم أعلم أم الله؟ قال معمر: فلم أدر ما قوله: أنتم أعلم أم الله حتى لقيت ابن طاووس فذكرت ذلك له، فقال ابن طاووس: أخبرني أبي أنّه سمع ابن عباس يقول: قال الله فذكرت ذلك له، فقال ابن طاووس: أخبرني أبي أنّه سمع ابن عباس يقول: قال الله عباس: فقلتم أنتم لها النصف وإن كان له ولد(۱).

وروى عبد الرزاق أيضاً بسند صحيح..، عن معمر عن ابن طاووس قال: أخبرني أبي أنّه سمع ابن عباس يقول: لوددت أنّي وهؤلاء الذين يخالفوني في الفريضة، نجتمع، فنضع أيدينا على الركن، ثم نبتهل، فنجعل لعنة الله على الكاذين ").

والنص أو النصّان واضحان في أنّ الصراع من أجل سنّة النبي ودين الله أضحى خطيراً جدّاً، وهذا في العهد الإسلامي الأوّل، وطرفاه هم الصحابة والتابعون، وننبه أنْ ليس مقصودنا من سرد هنه الأخبار العمل الفقهي واستنباط الفتوى، وكل مقصودنا هو تسليط الضوء على وجود طريقتين في التفكير يتصارعان بلا توقف!!!.

وعلى أيّ حال فمدار المعرفة الخالصة والعقيلة السليمة هو سنّة رسول الله،

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۷٦.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ١٠ ٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ١٠ : ٢٥٥.

كما ذكر ابن مسعود بقوله: لو تركتم سنة نبيكم صلى الله عليه وسلم لضللتم (١٠)، وكما ذكر عمر بن الخطّاب حينما جاء إلى الحجر الأسود فقال: إنّي أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أنّي رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك (١٠).

ولخبر عمر زيادة رواها الحاكم تناساها الإمامان البخاري ومسلم وهي: فقال علي بن أبي طالب: بلى يا أمير المؤمنين إنّه يضر وينفع...، وإنّي أشهد لسمعت رسول الله عَلَيْظَةً يقول يؤتى يوم القيامة بالحجر الأسود وله لسان ذلق يشهد لمن يستلمه بالتوحيد؛ فهو يضر وينفع. فقال عمر: أعوذ بالله أن أعيش في قوم لست فيهم يا أبا حسن ".

#### طريقتا التفكير أهم نتانج البحث

لقد اتضح \_ ولو بإجمال \_ أنّ السنّة النبوية محكومة بطريقتين في التفكير، الأولى نبوية سماوية وحيوية، والثانية قرشية تبريرية سلطوية رأيوية، وإذا كانت عناصر بناء الأولى منطوية في الوحي وما جاء به الرسول الأمجد عَلَيْظَةٌ عن الله، فعناصر الثانية منطوية في رأي رأيته، ولا أرى بأساً، وأنّ السنّة النبوية شر وعيب...؛ أي في التبرير وقوة السلطة والدرّة..

وإذا كان الأمر كذلك فليس عجباً أن نجد السلطويين التبريريين في حاجة ماسة للطعن بشخصية النبي عَلَيْلُهُ، ومراكز صنع القرار السماوي النبوية؛ كتبرير لسوء ما اجترحوا من أخطاء وفضائح..؛ لذلك قالوا \_ باصرار وعناد \_ : بعدم عصمة النبي عَلَيْلُهُ..

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطيراني ٩: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ١: ٧٥٤.

# الفصل الثانى

# عصمة النبي عَلَيْكُ وآيديولوجية تحجير (=ترك) السنة

# عصمة النبي عَيِّةً

# وآيديولوجية تحجير (=ترك) السنة

أحسب أنّ البحث الذي خاضه المسلمون فيما يتعلق بمسألة عصمة النبي لم يرق لمستوى البحث الموضوعي حتى هذه اللحظة، بل أحسب أنّ كلاّ من النافين والمثبتين على الأعم الأغلب كانوا قد عرضوا للمسألة خلال أطر ضيّقة ورؤى قديمة؛ فليس بخاف على عموم من تناولها بالبحث أنّها حبست في إطار ضيق، وهو إطار علم الكلام، وعلى الأكثر في إطاري علم الكلام وعلم أصول الفقه ليس غير...، حتى أنّها حبست في هذا الإطار على مدى أكثر من عشرة قرون.

على أنّ من عرض لها بالبحث سواء أكان من السنة أم من الشيعة نأى بجانبه عن جذورها التاريخية بملاحظة ما تقرره العلوم الاجتماعية والعلوم الإنسانية؛ إذ لابد من شرارة لكل نار؛ وليس من المعقول أن تشغل مسألة العصمة بال المسلمين خلال كل مقاطع التاريخ من دون أن تكون سمينة الخطر، وعلى هذا فليست هي مسألة علمية عابرة، مع أنّها استوعبت كل مراحل التاريخ تقريباً..

ولقد أثبت الفكر الإنساني أن كل آيديولوجية تبدأ من فرضية - مجرد فرضية - شم يأتي دور الحركة التاريخية من خلال المتغييرات والمؤثرات الطارئة على بني البشر سياسياً واقتصادياً واجتماعياً وإنسانياً وعقائدياً (المعنى العام للكلمة) لتجعل منها منظومة دسمة من الأفكار، لها قدرة على الصمود والبقاء والصراع، وبهذا فليست مسألة عصمة النبي من المسائل العلمية العابرة فحسب ؛ إنّها - بالنظر لذلك - تنطوي على طريقة تفكير تجعل من سنّة النبي - مثلاً - أسيرة لها كماً وكيفاً إثباتاً

لأجل ذلك فعصمة النبي مقولة تحمل في طيّاتها - فيما سيتضح - كل تلك الأبعاد؛ وليست هي بالنظر لذلك مسألة من مسائل علم الكلام أو علم أصول الفقه فقط..، ولا غروا! فهي فيما يعلم الجميع فرضت نفسها على مساحة معرفية كبيرة

من منظومة عقائدية لطائفة عظيمة من المسلمين؛ وآية ذلك \_ في الجملة \_ أنّ الشيعة والسنة يفترقون في هذه المسألة افتراقاً متقاطعاً ليس له التقاء، ويترتب على تقاطعهم هذا \_ على أقل التقادير \_ تقاطع الفريقين في حجم السنّة وفي وزنها..

..ما سنتعاطاه في هذا الفصل هو تسليط الضوء بشكل جدي ومنهجي على هذه المسألة (بما يلائم هف الدراسة طبعاً) من خلال ما يتسنّى أن نلم به من كل تلكم المحاور والأبعاد، في الوقت الفي لن نتناسى أن نجعل من مقررات علمي الكلام وأصول الفقه أساساً مهماً لطريقتنا في تناول هذه المسألة؛ لأجل ذلك فهذا الفصل في مبحثين: نهدف من الأول الوقوف على المبادىء والأوليات والتراث الذي أدى إلى القول بعدم العصمة..، لكن باقتضاب يلائم الدراسة.

والمطلوب هو أن تسمو الحقيقة \_ الحقيقة فقط \_ مهما كانت، على كلّ شيء لتشرف على الحدث من الأعلى، والاعراض عن ذلك فيما أعتقد نقص كبير، بل أعتقد أنّ من ضمن مقررات مؤسسي مشروع اللاعصمة، إبقاء خصومهم في دوامة النقض والإبرام، يدورون في الحلقات المفرغة؛ ليكونوا هم في مأمن من مئات الإشكاليات المستورة تحت تلك الدوامة.

وفي المبحث الثاني من هذا الفصل سنعرض لأهم الأدلة المطروحة على عدم العصمة؛ لنرى هل لها من صمود وهي حيل مقررات القرآن وثوابت السنة ومسلّمات العقل وقوانين العلوم الإنسانية أم لا؟.

أضف إلى ذلك فهذا المبحث (=الثاني) سيجعل من تلك الأدلّة أدلّة كاشفة عن دوافع النّافين للعصمة، وعن أغراض الاصرار التاريخي على هذا النفي؛ فمهما شككنا في شيء، لا نشك في أنّ أولئك النّافين يصرّون إصراراً غريباً مريباً على أنّ النبي يسهو ويخطأ ويهجر ويظلم و...، ومن الطبيعي بعد ذلك أن نتساءل عمّا وراء ذلك الاصرار، فعلى هذا لن يقف مشروع الدراسة التي بين يديك على إثبات العصمة فحسب، أو ليس هذا أهم أهدافه، بل سيحلّق ما استطاع التحليق فيما يسوغ - على الظن - أن نصطلح عليه بسليتاعصمة؛ أي ما وراء العصمة!!!

# الصحث الأول:

# مبادىء وأوليّات اللاعصمة (الحلقات المفقودة)

لقد أسفرت الفصول السابقة عن وجود اتجاهين؛ الأول: لا يعبأ بالسنة كثيراً، مجتزءاً \_ فيما يزعم \_ بكتاب الله لمعرفة مسائل الدين، متجسماً بالخلفاء أبي بكر وعمر وعثمان ومعاوية وعموم الخط الحاكم، والثاني: يرى أنّ ترك العمل بالسنة هلاكاً وموتاً للدين، وفي البحوث اللاحقة لهذا الفصل سنوضح معالم كل من الاتجاهين في إطار مدرسة، وفي حدود منظومة آيديولوجية.

لكن هل من الصدفة أنّ مبدأ القائلين بعدم عصمة النبي مستقى عن رؤى لصحابة هم كما تعلن الأخبار أكثر الناس عصياناً وإيذاء وإحراجاً للرسول وللرسالة؟.

وهل من الصدفة أنّنا نجد أنّ أول من يشكك بعصمة الرسول عَلَيْقَالُهُ هم أولئك الذين كثرت أخطاؤهم مع نفس الرسول؟!!!.

علاوة على أنّ لنا كل الحق في أن نتساءل: لماذا لم يشكك بعصمة الرسول عَيْقَةُ المطلقة على بن أبي طالب والحسن والحسين والزهراء وخزيمة بن ثابت (ذو الشهادتين) وسلمان وأبوذر والمقداد ومئات الصحابة العلويين، وكذلك شيعة أمير المؤمنين التَعْيَرُ حتى هذه الساعة؟.

ولماذا شكك بها أبو بكر وعمر وعثمان ومعوية وعموم من تسنّم عرش السلطة الإسلامية؟ فهل هذا من محض الصدفة والاتفاق أم ـ هو الآخر ـ يكشف عن وجود طريقتين في التفكير؟.

ثم هـل من الصدفة أنّ أصحاب الاتجاه الأول كانوا يغضبون الرسول عَلَيْهُ على الدوام ويؤذونه، بل ويتلخلون فيما هو من شأن النبوة، على حين أنّ أصحاب الاتجاه الثاني كانوا أطوع لرسول الله عَلَيْهُ من يله ولسانه الشريفين؟!.

وهـل هـناك صـلة رحـم بـين مقولـة الخلـيفة أبي بكر: بيننا وبينكم كتاب الله، ومقولـة عمـر: حسبنا كتاب الله، ومقولة الباغين في صفين: ندعو علياً إلى كتاب الله، ومقولة الخوارج؛ لا حكم إلا لله..

والأخطر من ذلك هل هناك ملازمة بين القول بعدم العصمة وبين وجود الاستعداد الكافي للشك في أصل النبوة كما سنرى؟.

أضف إلى ذلك أنّنا نجد تلازماً من نوع آخر، وهو أنّ أهل ذلك الإتجاه نجدهم لا يتحرجون بمخاطبة النبي بن محمد، كما ثبت عن عائشة وعمر وطلحة بن عبيد الله ومعاوية وغيرهم، مع أنّ أهل القبلة أجمعوا على أنّ ذلك من المحرمات أو من الكبائر؟.

وثمّة أمر آخر وهو أنّنا نجد أنّ أهل هذا الإتجاه إمّا يبغضون أهل البيت اللَّهِ أَنَّ وإمّا حاسدون لهم، وإمّا مقاتلون لهم، وإمّا موالون لأعدائهم، وإمّا...، في حين أنّ أهل البيت قائلون بالعصمة، فماذا يعنى كلّ ذلك؟.

أضف إلى ذلك أيضاً: هل من الصدفة والاعتباط في شيء أنّ أهل هذا الاتجاه هم من حرق سنّة النبي، وهم من منع منها كتابة ورواية؟!.

ثم أليس غريباً أن تجتمع كل هذه الأمور والملازمات عند النّافين للعصمة فقط دون غيرهم؟.

وهل أنّ اجتماع مثل هذه الأمور لا ينهض لتأسيس آيديولوجية ولا يعلن عن طريقة خاصّة في التفكير؟؟؟!!!.

لا ريب في أنّ بين ثنايا هذه التساؤلات إجابات شافية لمسألة التشكيك بعصمة النبي؛ لكن مهما بحثنا في هذا الموضوع الحساس، ومهما استنتجنا، ستبقى هناك منطقة غير واضحة للجميع؛ إذ على جميع الباحثين في مجالي الحديث والعقيدة أن يجيبوا على السؤال الذي يقول: هل هناك فائلة من التشكيك بعصمة النبي عَلَيْقًا وما هي طريقة تفكره؟.

أو عن السؤال الذي يقول: هل هناك مشروع وراء كل هذه الأمور الملازمة للقول بعدم العصمة، التي لا يشك عاقل في أنّها أبعد شيء عن الصدفة وبريئة منها؟.

لا أن يتناسوا هذا السؤال مكتفين بالإجابة عن السؤال الذي يقول: هل النبي معصوم أم لا؟ كما فعلت الكتابات القديمة، الضائعة في دوامة النقض والإبرام، القابعة خلف جدران المناهج البسيطة!

ففيما اعتقد به وأدين \_ وهو ما سنراه واضحاً \_ فإنّ المانعين من سنة الرسول عَلِينًا من شدة الرسول عَلِينًا من شكل ضرراً حقيقياً على وجودهم السياسي والاجتماعي المترشحين قهراً عن وجودهم الديني كحكام؛ آية ذلك \_ وهو أيسر ما يقل \_ أنّ لأولئك الحكام اصراراً عجيباً على جَلبَبَةِ سلوكيات الرسول بجلباب الخطأ والسهو ومجانبة المعقول ... ، وإذا نسينا فلا ننسى أنّ منصب قيادة الأمة الإسلامية الذي كان للرسول عَلينًا يؤول بالضرورة إلى من يخلفه، والذي حدث أنّ ألى من لم يستطع أن يجسد مقام النبوة في المعرفة أو في السلوك كما ينبغي ودفعاً لهذا المحذور وخلاصاً من هذه الورطة فتح باب التشكيك بعصمة النبي عَلَيْها للائمة اللاحق بالسابق.

وآية كل ذلك وهو ما سنراه في هذا الفصل أنّه ما من دليل على عدم العصمة إلا ويخفي تحته طامّة من الطوام، وفضيحة عظيمة من فضائح الصحابة من أهل ذلك الإتجاه، فهل هذه الملازمة من محض الصدفة أيضاً أم أنّها نتطوي على مشروع من مشاريع التغطية والتعمية؟!!!.

يبدو أنّ القنول بعدم عصمة النبي بمثابة السد المنيع والحصن الحصين لحفظ ماء الوجوه القرشية من المؤلفة قلوبهم بسبب ما هم عليه من مثالب ونكايات..

بلى، لم يتبلور القول بعدم عصمة النبي عَلَيْ الله بشكله المنهجي؛ أي ليكون مسألة من مسائل علم الكلام إلا بعد عقود من وفاة الرسول عَلَيْ ؛ بيد أني اعتقد أن البحث في المقولات الإسلاموية بعد أن أضحت مقولات مع الغض عن بدايات نشوئها من السذاجة بمكان؛ إذ \_ كما أخبر ناك \_ علينا وعلى الجميع أن يبحث في تاريخ المقولات لنجيب \_ سوية \_ عن ذاك السؤال المهم: من هو المستفيد، ومن أي قماش هو، وما هي طريقة تفكيره، وما هو منطقه في قرائة الأشياء...؟!.

وليس هذا الكلام طوباوياً، والأمثلة على هذا الأمر أكثر من أن تحصى، ومما يخطر على البل مقولة (مزعمة) السبأية التي لم تصمد أمام أي نقد تاريخي..؛ فهذا طه حسين يقول:

إن أمر السبئية وصاحبهم ابن السوداء (=عبد الله بن سبأ) إنما كان متكلفاً منحولاً، قد اخترع بأخرة؛ حين كان الجدال بين الشيعة وغيرهم من الفرق الإسلامية؛ أراد خصوم الشيعة أن يدخلوا في أصول هذا المذهب عنصراً يهودياً إمعاناً في الكيد لهم والنيل منهم (۱).

وإذن فالسبأية ليست حادثة تاريخية عفوية، بل هي مشروع مدروس يكشف بوضوح عن طريقة تفكير أهدافها ـ فيما أعلن طه حسين ـ ضرب الشيعة فكرياً وعقائدياً، ولو بتزوير التاريخ، وهو أمر يحتاجه خصومهم وأعداؤهم حاجة ماسة وهم يخوضون معهم معركة الصراع من أجل البقاء.

وفي كتابنا عبد الله بن عمر قادتنا هذه الطريقة من البحث إلى أنّ الاعتزال وقبله الإرجاء وغيرهما من المقولات الإسلاموية، أمورٌ دبّرت بليل؛ لغرض إضعاف جانب أمير المؤمنين علي سياسياً وعسكرياً واجتماعياً وعقائدياً، ولتقوية جانب الأمويين في صراعهم الباغي الضروس مع الدين وأهله؛ في صفين عسكريا وفي غير صفين آيديولوجياً وعقائدياً، وهكذا الإرجاء فهو الآخر ليس حادثة تاريخية وسلوكاً مرحلياً، بل هو طريقة خاصة من التفكير ومنطق مرن لقرائة الواقع..

على أنّنا في كتابنا الرسول المصطفى ومقولة الرأي لم نجانب هذه الطريقة التي قادتنا إلى الجزم بأنّ المنسوب إلى الرسول عَيْرَا الله الحاكم فأصاب فلمه أجران وإن أخطأ فله أجر واحد» أكذوبة سياسية احتاجتها الأيدي الأموية ليبرروا أخطاءهم بسفك دماء المسلمين في صفين وفي غير صفين..، والأمر هو الأمر في مقولة سيرة الشيخين، ومقولة حسبنا كتاب الله، ومقولة أهل السنة والجماعة، ومقولة عدالة الصحابة، ومقولة الرافضة، ومقولة التصويب، ومقولة الجبر وغير ذلك عمّا هو معروف....

لا أريد الإطالة، لكن لما كان هذا المنهج في تعاطي البحوث جديداً على أكثر الأسماع رأيت من الضروري أن أوضح بعض معالمه ولو من خلال ما تقدم، ثمّ لا بأس بالإشارة إلى أنّ سر الصنعة (كما يقولون) في هذا المنهج هو محاولة الإجابة عن

<sup>(</sup>۱) إسلاميات طه حسين: ۹۰٤.

السؤال الجوهري الآنف: من هو المستفيد (١) وما هي طريقة تفكيره؟ وإذا أردت أن تقف على ما هو أكثر تفصيلاً ممّا ذكرناه؛ أي على أبعاد هذا المنهج بشكل ميداني، فلا بأس بمراجعة الفصل الثالث من كتابنا عبد الله عمر على سبيل المثال..

ومهما يكن من ذلك فالذي نخلص إليه هو أنّ البحث في مسألة عصمة النبي عَلَيْهُ ليس بحثاً في مسألة كلامية (علم الكلام) أو أصولية (علم أصول الفقه) محضة، أو لا ينبغي أن يكون كذلك فقط؛ لأنّ الدوافع السياسية والمؤثرات التراثية إذا كانت هي الأساس في بناء منظومة العقائد الدينية، فليس أمامنا غير الاعتقاد ببطلان كثير من أجزاء هذه المنظومة، وأنّها مغايرة لما جاء به الرسول عَلَيْهُ؛ وبعبارة أخرى فإنّ الدوافع السياسية والمؤثرات التراثية في بناء العقائد لم يتعهد علما الكلام وأصول الفقه بتناولها بالبحث كما لا يخفى، وبعبارة ثالثة فإنّ تلك الأمور الملازمة للقول بعدم العصمة لم تخطر ببال هذين العلمين؛ ضرورة أنّها خارجة خروجاً تخصّصياً عن مسائل العلمين، وهذا أمر لا ينبغي إطالة الكلام فيه لوضوحه.

وتجدر الإشارة إلى أنّ كل فكرة غير سماوية، وكل عقيدة أرضية، ليست هي في بداياتها بالواضحة كثيراً كمقولة أو كآيديولوجية، ومسألة العصمة من هذا القبيل؛ فهي في عصر النبوة موجودة لكن كان مقام النبوة يحد من ظهورها كعقيدة فاسدة أو كآيديولوجية لا تمت للدين بصلة، لكن مع ذلك، ومن خلال سقطات الألفاظ، وهفوات السلوك، ومن خلال التناقض بين النظرية والتطبيق؛ بين المبدأ والممارسة،

<sup>(</sup>۱) لا بأس بالإشارة البسيطة إلى أنّ الجواب عن هذا التساؤل المهم، عسير للغاية ولا يمكن أن نتصور له النجاح الكامل من خلال المناهج القديمة فقط؛ فمثلاً البحث في مقولة الرأي، أو مقولة إذا اجتهد الحاكم فأصاب...، أو مقولة العصمة أو...، طبقاً للمناهج القديمة لا يعدو البحث في الروايات والأخبار، وبكلمة واحلة لا يعدو البحث في علم الحديث والدراية، وهذا وإن كان ضرورياً بحد ذاته إلا أنّه لا يملأ كل مناطق الفراغ ولا يخرجنا من دوّامة النقض والإبرام، أمّا محاولة الإجابة عن السؤال الذي يقول: من هو المستفيد وما هي طريقة تفكيره؟ فهي تجبرنا على أن مخوض في كل العلوم؛ من حديث وتفسير وكلام ودراية ولغة واجتماع وسياسة وقانون ونفس وأنثربولوجيا وتاريخ و...، كلمًا يتطلب البحث منّا ذلك وحسب الحاجة العلمية، وهذا هو الذي يوضح الفرق في طريقة البحث بين المناهج القديمة والمناهج الحديثة، بل هو الذي يوضح عدم كفائة المناهج القديمة للوصول إلى لباب الحقائق التاريخية.

يتوضع من دون أدنى لبس أنّ الاتجاه الذي يقول بعدم العصمة كان موجوداً في عهد الرسول ﷺ؛ وآية وجوده هو أنّه حاول كثيراً الحط من قدر النبوة، بالتصريح والتلويح، ولكنّ الله والرسول والقرآن كانوا له بالمرصاد كما سيتضح...

# قيمة النبي عند الخط الحاكم.. الخليفة الأموي أفضل من رسول الله

وقبل بسط الكلام عن مواقف بعض الصحابة التي تكشف عن أنّ قيمة النبوة عندهم ضعيفة وغير مرضية للضمير الإسلامي، نشير إلى أنّ قيمة شخصية الرسول عَيِّلاً أسيرة - بقوة السيف - لسلطة المعايير الأموية؛ ليتحقق القارئ بنفسه من أنّ الحط من قيمة النبوة ليس هو مسألة كلامية أو أصولية وليدة ساعتها، والسيف - تاريخيًا - أصدق أنباء من الكتب ومسائل العلوم، ثمّ إنّ عدم العصمة تراث قديم تمتد جذوره حتى عهد الصحابة؛ إذ ليس من المعقول أن يكون وليد ساعته مع أنّه بهذه الضخامة..

ولقد اختص الجاحظ بتصوير النزاع بين بني أمية وبني هاشم خلال رسائله الأدبية بشكل ملحوظ؛ ومن ثمّ فإنّ له آراءً في مواقف بني أمية: منها أنّه قال: وأحسب أن تحويل القبلة كان غلطاً (۱۱) وهدم البيت كان تأويلاً، وأحسب ما روي من كل وجه: أنّهم كانوا يزعمون أنّ خليفة المرء في أهله أرفع عنده من رسوله إليهم (۱۱) أي أن الخليفة الأموي أفضل من رسول الله... على أنّ الجاحظ في المقابل ذكر بني هاشم وقال: ولم يجعلوا الرسول عليه دون الخليفة (۱۱).

وذكر المبرد وغيره من الأدباء والمؤرخين أنّ الحجاج خطب في الكوفة متناولاً

<sup>(</sup>۱) حينما مُنِع الناس وخصوصاً أتباع بني أمية من حج البيت بسبب وجود ابن الزبير محتمياً فيه، ولأجل أن لا تقوم قائمة الشارع الإسلامي على عبد الملك فكر في أن يجعل من قبلة اليهود الصخرة التي في بيت المقدس عوضاً عن مكة؛ ليقصده المسلمون للحج بدلاً من الكعبة خلاصاً من هذه المشكلة.

<sup>(</sup>٢) رسائل الجاحظ ٢: ١٦.

<sup>(</sup>٣) آثار الجاحظ: ٢٠٥.

رسول الله على بقوله: تبأ لهم؛ إنما يطوفون بأعواد ورمّة بالية، هلا طافوا بقصر أمير المؤمنين عبد الملك؟ ألا يعلمون أن خليفة المرء خير من رسوله؟. وقد على المبرد على ذلك قائلاً: إنّ ذلك ممّا كفرت به الفقهاء الحجاج؛ وقد قال الحجاج ذلك والناس يطوفون بقبر الرسول على الله عليه ففيما رواه البلاذري عن المدائني عن جرير بن حازم قال: قال سعيد: أليس كافراً من زعم أنّ عبد الملك بن مروان أكرم على الله من محمد رسول الله (۱۲)؟؟.

وكتب الحجاج إلى عبد الملك: إنّ خليفة الرجل في أهله أكرم عليه من رسوله إليه، وكذلك الخلفاء يا أمير المؤمنين أعلى منزلة من المرسلين ".

ومن طريف ما يذكره المؤرخون أنّ الجبار العنيد، الوليد بن عبد الملك، جمع الفقهاء فسألهم عن فرضية أنّ الله إذا استخلف خليفة تقبل منه الحسنات وتجاوز له عنه السيّئات، وأنّه لا يحاسبه هل هو صحيح؟. فقالوا له: يا أمير المؤمنين أنت أكرم على الله أم داود، وقد قال الله له: ﴿يَادَاوُودُ إِنّا جَعَلْمَاكَ خَلْمَهُ فِي الأَرْضِ عَلَى الله أم داود، وقد قال الله له: ﴿يَادَاوُودُ إِنّا جَعَلْمَاكَ خَلْمَهُ فِي الأَرْضِ عَلَى الله أَمْ دَاوِد، وقد قال الله له: ﴿يَادَاوُودُ إِنّا جَعَلْمَاكَ عَنْ سَبِيلِ الله إِنّ الدّينَ فَاحْتَ مَنْ سَبِيلِ الله إِنّ الدّينَ يَضَلُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله إِنّ الدّينَ يَضَلُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله لَهُ مَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ (٥).

أ أقول: وفيه الملحّة إلى وجود فرضية أنَّ الخُليفة الأموي معصوم حتَّى لو اجترح كلّ السيّئات، وأنّه لا يحاسب عليها، وبالتالي فهو أفضل من النبي.

ومّما ذكره صاحب الأغاني أنّ خالد بن عبد الله القسري قال: أيّما أكرم رسول الرجل في حاجته، أو خليفته في أهله؟! يُعَرَّض بأنّ هشام بن عبد الملك خير من النبي عَلِيلًا (٥).

وقُل القَسري أيضاً: والله، لأمير المؤمنين أكرم على الله من أنبيائه الملط الله الله الم

<sup>(</sup>۱) الكامل للمبرد ۱: ۲۲۲، طبعة مصر، شرح نهج البلاغة ۱۵: ۲٤۲، البداية والنهاية ۹: ۱۳۱ ، أنساب الأشراف للبلاذري ۷: ۱۳۷، دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف٧: ٣٤٦. دار الفكر،

<sup>(</sup>٣) تهذيب تاريخ دمشق ٤: ٧٢، العقد القريد ٢: ٣٥٤.

<sup>(</sup>٤) منهاج السنّة ١: ٣٣٢. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٥) الأغاني ١٩: ٦٠.

<sup>(</sup>٦) الأغاني ١٩: ٦٠، وانظر تهذيب تاريخ دمشق ٥: ٨٢.

وقال القسري: سأل عبد الله بن صيفي هشاماً بن عبد الملك: يا أمير المؤمنين، أخليفتك في أهلك أحب إليك وآثر عندك أم رسولك؟. فقل هشام: بل خليفتي في أهلي. قال: فأنت خليفة الله في أرضه وخلقه، ومحمد رسول الله إليهم، فأنت أكرم على الله منه (۱).

إنّ هذا غيض من فيض، والذي يلوح لنا من هذه النصوص أنّ المعايير الأموية في تقييم الرسول عَيْظِيَّةُ الأكرم، ذي الخلق العظيم، أشرف الكائنات، هي إذا كانت بهذا النحو من التقييم؛ فهل تتوقع بعد ذلك أن يقولوا بعصمته وأن ينزهوه عن النقائص كما نزهه الله من فوق سبع سماوات؟. على أنّ في طيات ذلك هو أنّ قدسية النبي حجر عثرة أمام الأمويين ولا تتلائم مع طريقة تفكير القسري والحجاج على سبيل المثل!!!.

#### معاوية ينتقم من الرسول عَيْدُ اللهِ

وممّا روي عن معاوية بن أبي سفيان في هذا الشأن أنّ المطرف بن المغيرة بن شعبة قال: دخلت مع أبي على معاوية، فكان أبي يأتيه فيتحدث معه، ثم ينصرف إلي فيذكر معاوية وعقله ويعجب بما يرى منه؛ إذ جاء ذات ليلة فأمسك عن العشاء، ورأيته مغتماً فانتظرته ساعة وظننت أنّه لأمر حدث فينا..

فقلت: مالي أراك مغتماً منذ الليلة؟. فقال المغيرة: يا بني، جئت من عند أكفر الناس وأخبثهم!. فقلت: وما ذاك؟.

فقـال: قلت له (لمعاوية) وقد خلوت به: إنك قد بلغت سناً يا أمير المؤمنين؛ فلو أظهـرت عـدلاً، وبسـطت خـيراً؛ فـإنك قـد كـبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من بني هاشـم، فوصلت أرحامهم؛ فو الله ما عندهم اليوم شيء تخافه، وإن ذلك ممّا يبقى لك ذكره وثوابه..

فقال معاوية: هيهات هيهات، أي ذكر أرجو بقاءه؛ ملك أخو تيم فعلل وفعل ما فعل، فما عدا أن هلك حتى هلك ذكره إلا أن يقول قائل: أبو بكر، ثم ملك أخو عدي، فاجتهد وشر عشر سنين فما عدا أن هلك حتى هلك ذكره، إلا أن يقول قائل:

<sup>(</sup>١) الأخبار الطوال: ٣٤٦.

عمر، وإنّ ابن أبي كبشة (تحقيراً للنبي عَلَيْهُ ) ليصاح به كل يوم خمس مرات: «أشهد أن محمداً رسول الله فأي عمل يبقى وأي ذكر بعد هذا يدوم لا أبا لك لا والله إلاّ دفناً دفناً دفناً دفناً د

#### معاوية يحسد الرسول عَلَيْهُ ا

ويروى أنّ معاوية بن أبي سفيان سمع المؤذن يقول: أشهد أنّ محمداً رسول الله عَلَيْ فقل: لله أبوك يا ابن عبد الله؛ لقد كنت عالي الهمة، وما رضيت لنفسك إلا أن يقرن اسمك باسم رب العالمين (٢٠).

يريد أن يصور لنا معاوية أنّ الشهادة الثانية ليست سماوية، ولا هي بالتي ترشحت عن إرادة إلهية، بل هي رغبة أو شهوة شخصية!! وفيما يبدو يصعب على هذا الطليق أن يعترف بالنبوة للرسول، فهو لم يسمّه نبياً ولا رسولاً كما سمّاه الله، بل هو ابن عبد الله لا أكثر ولا أقل..

إنّ معاوية يريد أن يتهم الرسول عَلَيْلُهُ بأنّه يتلاعب في مقررات الدين بما يلائم نزعته إلى الشهوة والشهرة والسلطة، رامياً بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى و وقوله عز وجل: ﴿شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَكَذِيراً ﴾ في مستنقعات العقيلة الأموية، لكن إذا كان الأمر كذلك فهل لنا أن نحتمل ولو واحد بالمليون أنّ معاوية الطليق بن الطليق يرى عصمة الرسول عَلَيْكُ أو يرى أنّ له قدراً سماوياً؟!!!.

يهودي يتهم الرسول بالغدر ومعاوية راض!

روى البلاذري في أنساب الأشراف بسنده عن محمد بن مسلمة الأنصاري أنّه ذكر قتل كعب بن الأشرف اليهودي، فقال يهودي كان عند معاوية: غُدِرَ بكعب!! فقال محمد بن مسلمة: يا معاوية أتمسك عنه وقد نسب رسول الله إلى الغدر؟!! فقال معاوية لليهودي: أخرج عنّا، وطلبه محمد بن مسلمة فلم يقدر عليه، وقال

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب للمسعودي ٣: ٤٥٤، شرح ابن أبي الحديد للنهج ٥: ١٢٩، الموفقيات للزبير بن بكار: ٧٧٥، وابن أبي كبشة قيل: هو جدّ النبي ﷺ لأمّه، وقيل هو جدّه لأبيه، وقيل: هو رجل من خزاعة خالف قريش في عبادة الأوثان، وعلى أيّ حل فالمقصود هو تحقير النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ١٠١: ١٠١.

لمعاوية: والله لا كلمتك أبداً ولأقتلنّ اليهودي إن قدرت عليه(١).

وهـو نـص لا يحتاج إلى تعليق؛ فهو جليّ في أنّ معاوية راض بقول اليهودي بأنّ الرسول الأعظم \_حاشله \_ غادر، بل لا يلوح من النص غير ذلك!.

ابن الزبير يحط من قدر الرسول عَيْظُهُ

روى المعقوبي والمسعودي وابن أبي الحديد وغيرهم من أصحاب التواريخ والسير أنّ عبد الله بن الزبير مكث أيام خلافته في مكة أربعين جمعة لا يصلي فيها على النبي عَلَيْهِ ويقول: لا يمنعني ذكره إلا أن تشمخ رجل بآنافها؛ إنّ له أهيل بيت سوء ينغضون رؤوسهم عند ذكره ".

وروى ذلك البلاذري قل: وحدثني هشام بن عمّار قل: حُدّثت عن الزبيري عن الزهري قل: كان من أعظم ما أنكر على عبد الله بن الزبير تركه ذكر رسول الله في خطبته، وقوله حين كلّم في ذلك: إنّ له أهيل بيت سوء إذا ذكر استطالوا ومدّوا أعناقهم لذكره ".

نقول: إذا كان الله سبحانه وتعالى وصف أهل البيت المنظ بأحسن الأوصاف وأضفى عليهم من لطفه ونوره أفضل الألطاف وأتم الأنوار، في قوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لَيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾ فهل يسوغ لابن الزبير أن يجترأ على الله هذا الاجتراء ليصفهم بالسوء؟ إذ أليس هذا رد صريح على الله وعلى الرسول أم ماذا؟؟!!.

وإذا كان الرسول عَلَيْهُ \_ كما ثبت عنه بالتواتر \_ يوصي دائماً ويقول: «أذكركم الله في أهل بيتي، فإني تارك فيكم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، فإني تارك فيكم المثقلين كتاب الله وعترتني أهل بيتي...»(١) فهل يسوغ لابن الزبير أن يصفهم بالسوء؟!!!.

إنَّ ابن الزبير كمعاوية وبقية قريش يرمى بأمثل هذه الروايات المتواترة والآيات

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٥: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي ٣: ٧٨، شرح النهج ٤: ٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف٧: ١٣٣. دار الفكر / تحقيق سهيل زكار.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٧: ١٢٣.

الباهرة في سلة المهملات القرشية إرضاء للتراث الجاهلي الذي لا يريد أن يعقد هدنة مرضية مع الرسول عَيَّا ولا مع أهل بيته ولا مع دين الإسلام، ولا بأس بالإشارة إلى أنّ سلّة المهملات القرشية الجاهلية هذه هي التي رمي بها عمر بن الخطاب أحاديث رسول الله عَيَّا منا منع منها رواية وكتابة وتدويناً في قوله: حسبنا كتاب الله، إنّ النبي يهجر.

وفيما أرى \_ بكل وضوح \_ أنّ هناك ملازمة بين الحط من قدر النبي عَيَالَةُ وبين القول بعدم عصمته عَلَيْهُ، بل هناك \_ بالطبع \_ أولوية؛ إذ الذي يجترأ على الله وعلى رسوله هذا الاجتراء لا يمكن أن يرى العصمة فيه بالأولوية..، هذا نحو من الكلام..، والمنحو الأخر عمّا يشهد به الوجدان هو تلك الملازمة التي أشرنا إليها في بداية هذا الفصل، فكما أخبرناك فإنّ الذين منعوا من سنّة رسول الله عَلَيْهُ \_ كما فعل ابن الزبير آنفاً \_ هم وأتباعهم القائلون بعدم عصمة النبي عَلَيْهُ!

أضف إلى ذلك من المناسب أن نذكر بحقيقة مهمة تمثل الدافع الحقيقي لابن الزبير خصوصاً ولقريش عموماً في مواقفهم تلك، وفيما يخص ابن الزبير أعلن عن ذلك بكل صراحة بقوله لابن عباس: إني لأكتم بغضكم أهل هذا البيت منذ أربعين سنة (۱).

#### قريش لا ترى الرسول ﷺ معصوماً

خرّجنا سابقاً حديث عبد الله بن عمرو بن العاص القائل: كنت أكتب كل شيء أسعمه من رسول الله وأريد حفظه، فنهتني قريش عن ذلك، قالوا: تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله عَلَيْلُهُ ورسول الله يتكلم في الرضا والغضب، فأمسكت فذكرت ذلك للنبي عَلَيْلُهُ فقل عَلَيْلُهُ: «أكتب فو الذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا حق» أو: «فلا ينبغي لي إلا أن أقول حقاً » (1)

إن هذا الحديث نص في أنّ قريشاً لا ترى الرسول عَلِيْكُ معصوماً؛ لأنّه في تقديرها بشر يقول في الرضا ما لا يقوله في الغضب، وأنّه أسيرُ إيقاعِ الحياة والنفس

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ٤: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن خزيمة ٤: ٢٦، فتح الباري ٨: ١٠١، هامش سير أعلام النبلاء ٢: ٨٨.

البشرية..! وكلي اعتقاد بأنّ تقدير قريش السيء هذا هو جذوة النار التي أحرقت ما أحرقت من خضراء الدين، ومن سنن سيد المرسلين، التي تترجم إرادة رب العللين، بأمانة متناهية..

وإذن فقريش لا ترى الرسول عَيْنِ معصوماً...، وهي تمنع محدثي الصحابة الأخذ من فيه المقدّس؛ لهذه الفرية..؛ وعلى ضوء ذلك فالقول بعدم عصمة النبي آيديولوجية قرشية كاملة، والقائل بها ليس شخصاً واحداً بل قريش (أقوى حزب في الجزيرة العربية كما يقول الاستاذ العقاد)، وهذا بالإضافة إلى أنّ التاريخ والوجدان يشهد كل منهما بنحو آخر من الملازمة، فقريش في الوقت الذي لا ترى الرسول عَيْنِ معصوماً هي من نصبت أبا بكر وعمر وعثمان وبني أمية خلفاء، وهي من أزوت بني هاشم بعامة وأمير المؤمنين علياً بخاصة عن عرش الخلافة الإسلامية المقدسة..

#### لفت نظر ! إ ما المقصود بقريش ؟ ؟؟

المقصود من هذه الكلمة، في هذه الدراسة، بل في غيرها كما لا يخفى على القارىء النّابه، هو الإنّجاه الذي أذاق الرسول عَلَيْ وآل بيته المَيْ الغصص، والذي ما فتىء ينادي بالقوميّة والعنصريّة والطبقية حتّى بعد أن دخل في الإسلام من أضيق أبوابه (المؤلفة قلوبهم) فالرسول لم يعان من أحد كما عانى من قريش في بدء الدعوة، وكذلك فيما بعد الدعوة حينما اضطرّ عَلَيْ بأمر من الله لأن يتألفهم بالدرهم والدينار، حتّى لا يلجوا الهاوية، والكلام هو الكلام في أهل بيت النبي عَلَيْ فعلي والحسن والحسين وفاطمة سلام الله عليهم وكذلك شيعتهم من بعدهم، شربوا من نفس الكأس الذي شرب منه الرسول عَلَيْ ، وعلى أيّ حل فالمقصود بقريش في هذه الدراسة ليست القبيلة، وإن كانت هي مقصودة ضمناً، بل المقصود هو الاتّجاه الذي تبنّى، وهذا بعد أن دخل في الإسلام، ميراث الجاهليّة القرشيّة من منطلق الطبقيّة والسيادة اللامشروعة على الإنسان واستعباده، سواء أكان أفراده من قريش أم من أعوانهم من غيرهم، كالبرامكة والسلاجقة...، وعلى أيّ حل فالمقصود هو الاتّجاه الذي بقى نابضاً حتّى الخلافة العثمانية، بل حتّى الآن..!!!.

#### عمر ينفذ مقررات قريش

قل الطبري: قال عمر لابن عباس: أتدري ما منع قومكم (-قريش) منكم بعد محمد؟.

قال ابن عباس: فكرهت أن أجيبه فقلت: إن لم أكن أدري فأمير المؤمنين يدريني!. فقـال عمـر: كـرهوا (=قـريش) أن يجمعـوا لكم النبوة والخلافة فتبجحوا على قومكم بجحاً، فاختارت قريش لأنفسها فأصابت ووفقت(١)!.

ولنا أن نقف عند قول عمر لابن عباس: أتدري ما منع قومكم منكم بعد محمد؟ فإنه \_ أي عمر \_ لم يقل: بعد رسول الله، بل قال: بعد محمد، كما فعل معاوية في النص السابق، فهل هذا القول \_ الثمين \_ صدفة أم ماذا؟.

أليس هذا ردِّ على الله القائل: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدِ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِمُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَكَالَتُمُ النَّابِيِّينَ ﴾ (٢) .

عَلَى أيّ حال فما هو واضح جكي أنّ قريشاً (التي لا ترى الرسول عَلَيْقَالُهُ معصوماً) هي صاحبة القرار في تنصيب أبي بكر أو عمر أو عثمان الخلافة، وهي صاحبة الخطة التي أبعدت بني هاشم بعامة وأمير المؤمنين علياً بخاصة عن دكة القيادة المقدسة، وما يفترضه العقل الإسلامي البسيط من أنّ أبا بكر وعمر ذهبا إلى سقيفة بني ساعدة وحازا على الخلافة خلال ساعة من نهار من السذاجة بمكان، بل هو قرار قريش، الذي لا محيد عنه، ولا محيص، كما نص على ذلك عمر..

هكذا \_ من جديد \_ يتبلور أمامنا مجرى الملازمة الآنفة في نهر الأحداث، لكن من محور آخر؛ فالقائلون بعدم عصمة النبي هم القرشيون، وهم أنفسهم من نصب ورضي أبا بكر وعمر و...، سلاطين على المسلمين، وهم أنفسهم الكارهون لخلافة على المعلى وعمر في نص الطبري الآنف وخصوصاً في قوله: اختارت قريش لأنفسها فوفقت وأصابت برهان \_ وأيّ برهان \_ على أنّه مُعتَمد قريش الأول، وناطقها الرسمي الكفوء في تجسيم قراراتها على أرض الواقع الإسلامي، ولو على حساب ما جاء به الله ورسوله.

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۳: ۲۸۹.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٤٠.

#### قريش بعامة وعمر بخاصة أول الشككين بالعصمة

علاوة على أنّ هناك ملازمة من نوع آخر أفصح من السابقات بكثير؛ فعلى ضوء النصوص الثابتة والأدلة التاريخية القاطعة نجد أنّ هناك وحدة رؤية بين قريش وبين عمر، بل هي هي؛ ففي الوقت الذي نجد قريشاً تمنع من حديث رسول الله كتابة ورواية تحت ذريعة أنّه بَشر يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب نجد أنّ عمر، كما سيتبيّن لاحقاً، أول شخص يعزى إليه \_ كما أثبتت النصوص والأخبار المتواترة \_ المنع من حديث رسول الله كتابة ورواية وتدويناً تحت ذرائع مختلفة كثيرة، أهمّها أنّ الرسول يهجر..

#### عمر يتهم الرسول بأنه يهجر

.. فقد أخرج البخاري عن ابن عباس قال: لما احتضر رسول الله عَلَيْ وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب قال النبي عَلَيْنَ : «هلموا أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً».

فقال عمر: إنَّ النبي قد غلب عليه الوجع، وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله.

فاختلف أهل البيت فاختصموا؛ منهم من يقول ما قال عمر، ومنهم من يقول: قربوا يكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً؛ فلما أكثروا من اللغو والاختلاف عند النبي عَلِيْهِ قال لهم: «قوموا».

فكان ابن عباس يقول: الرزية كل الرزية ما حل بين رسول الله وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم (١٠).

وفي تاريخ الطبري: إن رسول الله يهجر (٢) وكذلك في صحيح مسلم وبعدة طرق (٢)، بل في البخاري نحو ذلك في موضع آخر (١).

وكيف ما قلبنا مزعمة عمر: إنَّ النبي غلب عليه الوجع، أو: يهجر، فإنَّه لا يعني

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۳۷.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري ٢: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٥: ٧٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤: ٦٦، وج ٥: ١٣٧.

إلاّ أنّ الرسول عَلِيْهِ في نظره ليس سوى وَجِعٌ لا يدري ما يقول، ولأجل ذلك حكم في قوله: حسبنا كتاب الله إنّ النبي يهجر أو غلب عليه الوجع، بحجر سنّته عَلِيه في سجون الطريقة العمرية من التفكير.

ونتسائل: إذا كان عمر يتهم الرسول بالتخريف والهذيان كما فسر القاضي عياض كلمة الهجر، فهل يمكن أن يقول بعصمته؟!!!

وما هـو أخطر مـن ذلك أنّ منع عمر لم يقتصر على ما أراد الرسول كتابته يوم الخميس فقط؛ فهو قال: وعندنا كتاب الله؛ حسبنا كتاب الله، ضارباً بكل السنة بشكل مطلق.

#### القائلون باللاعصمة قائلون بعدم طاعة النبي

على أنّ موقف عمر هذا يشرع من نفس المشرعة القرشية التي تفترض أنّ النبي بشر يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب، فعمر برر بنفس هذا الشيء في قوله: إنّ النبي يهجر، وكل من التبريرين وجه من وجوه العملة الواحدة، وهي أنّ الرسول ليس معصوماً، ونتيجة ذلك أنّ النبي عَيَّا لا ينبغي أن يطاع في المرض كما تجسد في موقف عمر، وفي الغضب كما أعلنت قريش، وفي مدح أهل بيته كما سيأتي، وفي لعن من يستحق اللعن (ستقف عند ذلك في المبحث الآتي) وغير ذلك ممّا ستعرف....

وإذا نسينا فلا ننسى أن عمر بعد جسارته على الحضرة النبوية طرد من مجلس الرسول عَيْنِهُ هو ومن كان وراءه من هذه الكتلة؛ وكان الذي طرده هو نفس الرسول عَيْنِهُ بقوله: «قوموا؛ فلا ينبغي عند نبي تنازع» (۱) فلم ير عمر الرسول عَيْنِهُ بعدها أبداً، هو وقريش.

أضف إلى ذلك فقول الرسول: «قوموا» وتسمية ابن عباس موقف عمر بالرزية أدلة قاطعة على عظيم ما اجترحه عمر بحضرة الرسول على المناه وهو يسد كل النوافذ والأبواب أمام من يلتمس قشة لإنقاذ الخليفة من بحر الغرق والخطأ في رزية ذلك اليوم..

قل العيني: قال ابن بطَّل: قالوا هجر رسول الله؛ أي اختلط، وأهجر إذا أفحش،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۳۸.

وقال ابن التنين: يقال: هجر العليل إذا هذى، وقال ابن دريد: هجر الرجل في المنطق إذا تكلّم بما لا معنى له، وأهجر إذا أفحش..

وقد علَّق العيني على هذه الحكيّات بقوله: هذه العبارات كلّها فيها ترك الأدب والذكر بما لا يليق بحق النبي عَلَيْقًا، ولقد أفحش من أتى بها(١).

وقال في موضع آخر: نسبة هذا إلى النبي عَيَّمْ الله الله الله الفعل عنه عَلَمْ الله عنه الله عنه عَلَمْ الله عنه عَيْمُ الله معصوم في كلّ حالة؛ في صحّته ومرضه (٢).

وقصارى القول فاتهام الرسول عَيَّالِيَّة بالهذيان والذي هو معنى الهجر كما نص عليه الأعلام كالقاضي عياض "، منقصة للرسول عَيَّالِيَّة، وحط من قدره إلى أدنى مستوى من حط الأقدار، فكما أخبرناك فالقائلون بعدم عصمة الرسول عَيَّالِيَّة هم وليس غيرهم من يحط من قدره عَيَّالِيَّة الذي رفعه الله إلى ما لا تدركه العقول، ولا بأس بالاستطراد للإجابة عن السؤال المطروح..

#### ماذا أراد الرسول عَيْنَ أن يكتب في رزية يوم الخميس؟

قال العيني: واختلف العلماء في الكتاب الذي هم عَيَّا بكتابته!! قال الخطابي: يحتمل وجهين؛ أحدهما: أنّه عَلَيْق أراد أن ينص على الإمامة بعده، فترتفع تلك الفتن العظيمة كحرب الجمل وصفين (١٠).

أضف إلى ذلك فالمقطوع به هو أنّ الرسول عَلَيْ أراد أن يكتب كتاباً فيه هداية الأمة، فهو عَلَيْ قال: «هلموا أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً» ولقد تتبعنا أقواله عَلَيْ فيما ورد عنه بالتواتر فوقفنا على هذا النص: «كتاب الله وعترتي آل بيتي، ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا أبداً» (٥).

وإذن فمضمون الكتاب هو الأمر باتباع العترة التي لا تفارق القرآن ولا يفارقها القرآن بأي حال من الأحوال.

<sup>(</sup>١) عمدة الفاري للعيني ١٤: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) عملة القارى ١٨: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) حكاه عنه ابن حجر في فتح الباري ٨: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) عمدة القارى٢: ١٧١.

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريجه والحديث عنه لاحقاً.

ولابد من الوقوف عند حكمة الرسول عَلَيْقُ المتعالية على الزمان والمكان؛ فهو عَلَيْقُ مرّ بمرحلتين في بناء الإسلام، الأولى: تكفلت بناء الإسلام، والثانية تكفلت الإبقاء عليه، على أنّ دور الأولى ينتهي بتبليغ ما أراد الله إبلاغه للناس، والثانية: أكثر من ذلك وهي الإصرار على تبليغ بعض الأمور التي لولاها لما بقي الدين، ومن ذلك حديث الثقلين الذي كان الرسول عَلَيْقُ يحدث به الناس وبإصرار في كل وقت يتسنى له أن يحدث، ومن ذلك أيضاً حديث الغدير وغيره؛ وفلسفة هذا الإصرار السماوي هو لضمان بقاء ما أراد الله بقاءه للأجيال اللاحقة..

فمثلاً جد الأمويون في إطفاء شعلة أمير المؤمنين علي، ولا أقل من أنهم كانوا يسبونه ويشتمونه ويلعنونه في الشام وفي مكة وفي المدينة وفي البصرة وفي كل مكان وصل إليه سلطانهم الباغي، بعد كل صلاة، وفي كل مناسبة دينية على مدى ثمانية عقود من الزمن، لكنهم لم يفلحوا كثيراً، وفي هذا تنطوي فلسفة ذلك الإصرار، فلولاه لم يكن ليصل إلينا حديث الغدير وحديث الثقلين و...، بالتواتر رغم الأنوف، ورغم العيون والأفواه.

بناء على ذلك فالرسول عَيَّمَ كان قد أمر الناس باتباع العترة قبل رزية يوم الخميس، لكنّه في يوم الرزية؛ أراد أن يجسد الإصرار السماوي بوجوب اتباع العترة بوثيقة مدوّنة إمعاناً في هداية الأمّة، ومن المهم الإشارة إلى أنّ الأمر بالكتابة ذلك اليوم تكتنفه أغراض سماوية أخرى من أهمّها امتحان الصحابة، وهو أمر ضروري في عملية فهم الدين إذا عرّفنا بمعادنهم وطريقة تفكير كل منهم؛ فلولا هذا الامتحان لضاعت علينا الكثير من المبادىء السماوية والأولويات النبوية، ولما عرفنا أين هو الحق وأين هو الحق وأين هو الحق أين هو الحق وأين هو الحق أين هو الحق وأين هو الحق أين هو أين هو الحق أين هو أين هو

ثم إنّ هذا يرسينا على مرفأ آخر من مرافىء الملازمة الخطيرة؛ فالقائلون بعدم عصمة النبي كالخليفة عمر وابن الزبير وعموم قريش، هم الملتزمون بمزعمة كفاية كتاب الله أولاً، ومن ثمّ فهم وليس غيرهم القائلون بضرورة المنع من سنة رسول الله عَيْرِهُ كتابة ورواية وتدويناً ثانياً، وثالثاً هم الحاطون من قيمة الرسول عَيْرَهُ وقدره، ورابعاً هم ألد خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت، وخامساً و...

أقول: إنّ القائلين بهله الأمور نجدهم يبغضون العترة، وعلى أقل التقادير لا يستسيغونهم ولا يطيقونهم.

#### عمر \_ كقريش \_ لا يستسيغ العترة

إنّ الخليفة عمر \_ في الجملة \_ كابن الزبير وكعموم قريش لا يستسيغون عترة الرسول؛ فالثاني يصف بني هاشم بأنهم أهيل بيت سوء، بل صرّح بأنّه يبغضهم كما مر عليك بيانه..، والأول \_ الخليفة عمر \_ له رؤية في بني هاشم ذكرها لابن عبّاس بقوله: أبت والله قلوبكم يا بني هاشم إلاّ حسداً ما يجول وضغناً وغشاً ما يزول(١٠).

ولا ريب في أنّ مثل هذه الرؤية، التي استطالت على متن التاريخ وكاهل الأجيال، هي على طرفي صراع مع الحقيقة المطوية في مثل قول تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لَيُندُهُ مِن عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتَ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾ (٢) وغيرها من الحقائق الأخرى الكثيرة، أمّا قريش التي لم تستطع لسبب ولآخر أن تصب جام غضبها على الرسول عَيَا اللهُ الذي حطم عروش جاهليتها، فانتقمت منه شر انتقام في عترته؛ فمواقفها السلبية من العترة لا تعد ولا تحصى، وأحسب أن كربلاء وحدها آية بل قيات لأولى الألباب.

### بنو هاشم زبالة في نظر قريش!

وممَّا روي من الأخبار في ذلك أنّ صفية بنت عبد المطلب مرت على ملأ من قريش، فإذا هم يتفاخرون ويذكرون الجاهلية..

فقالت: منّا رسول الله عَلَيْكِيُّهُ.

فقالوا: إن الشجرة لتنبت في الكبا (= الزبالة).

فجاءت إلى النبي فأخبرته، فقال ﷺ: «هجر يا بلال بالصلاة» فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال على المنبر بغضب: « أيها الناس انسبوني ».

فقالوا: أنت رسول الله، ومحمد بن عبد الله.

فقال ﷺ: «أجل، أنا محمد بن عبد الله، وأنا رسول الله؛ فما بال أقوام ينقصون أهلي؟ فو الله لأنا أفضلهم أصلاً وخيرهم موضعاً» (٣).

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۳: ۲۸۹.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودة ٢: ٣٤٨.

أقول: والنصوص في ذلك كثيرة، إلا أنّ في بعضها إجمالاً وابهاماً؛ لا تبين من هم الأشخاص الذين ينتقصون من العترة وعموم بني هاشم، لكن مع ذلك أنبأتنا روايات أخرى أنّ الخليفة عمر هو من كان يجمل عليهم..، فمن ذلك أنّه \_ بلا أي سبب معقول \_ اعترض على أم هانئ بنت أبي طالب بقوله: إعلمي أنّ محمداً لا يغني عنك شيئاً، فجاءت إلى النبي عَلَيْظِيْهُ فأخبرته!.

فقـال ﷺ: «مـا بـال أقوام يزعمون أنّ شفاعتي لا تنال أهل بيتي، وإن شفاعتي تنال حا وحكم»(١).

ومماري في ذلك أيضاً: أنّ ابناً لصفية بنت عبد الملطب مات فبكت عليه وصاحت، فأتاها النبي عَلَيْ فقال لها: «يا عمة ما يبكيك»؟. فقالت: توفي ابني. فأجابها عَلَيْ : «يا عمة من توفي له ولد في الإسلام فصبر بنى الله له بيتاً في الجنة» فسكتت ثمّ خرجت من عند رسول الله، فاستقبلها عمر بن الخطاب فقال: يا صفية سمعت صراخك؛ إنّ قرابتك من رسول الله عَلَيْ لله نعني عنك من الله شيئاً، فبكت، فسمعها النبي عَلَيْ ، وكان يكرمها ويحبها، فأعلمته عَلَيْ بما قال لها عمر؛ فغضب وقال: «يا بلال هجر بالصلاة» فهجر بلال بالصلاة فصعد المنبر وحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «ما بال أقوام يزعمون أنّ قرابتي لا تنفع؛ كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي» (١٠).

ولقد تتبعنا كتب التواريخ والسير والأخبار فأكثرنا للغاية، فما وجدنا من يؤذي الرسول عَلَيْلُهُ في نفسه وفي أهل بيته إلا قريش بعامة، وعمر بخاصة، وكل من نسج على منوالهما، والأخبار والنصوص هي التي نطقت بذلك، لكن هل سيتوقف هذا الاتجاه عن إيذاء الرسول في عترته المقدسة بعد أن يختار الله رسول الرحمة لجواره عَلِيْلُهُ؟!!!

مقصودنا من سرد هذه النصوص، هو التذكير بأنّ القائلين بعدم عصمة النبي لا يستسيغون قربى النبي وبني عبد المطلب وعموم بني هاشم، في حين أنّ

<sup>(</sup>١) معجم الطبراني الكبير:، وحا وحكم قبيلتان من اليمن، سبل الهدى والرشاد ١: ٢٥٤، ١١: ٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٨: ٢١٦، ينابيع المودة ٢: ١٠٩، والملاحظ أنّ الرسول قال: «ما بال أقوام» ولم يقـل ما بال عمر، مع أنّ القائل هو عمر، ولا ريب في أنّ قريشاً هي المقصودة، أو نقول إنّ النبي يرد على اتجاه لا على شخص، فلاحظ لتعرف.

لبني هاشم كلمة واحدة في عصمة النبي عَلَيْهُ ، وليس في هذا صدفة ، أضف إلى ذلك فرد عمر الشديد على صفية وأم هانىء ينطوي على مبدأ عدم عصمة النبي في نظر الخليفة عمر . .

#### قريش تبغض بني هاشم (نصوص أخرى)

روي أنّ عبد الله بن عباس قال: إنّ أبي العباس قال: يا رسول الله عَيَّالَيْهُ إنّا للنخرج فنرى قريشاً تتحدث، فإذا رأونا سكتوا فغضب النبي عَيَّالِيْهُ ودر عرق الغضب بين عينيه وقال: «والله لا يدخل قلب إمرىء إيمان حتى يحبكم لله ولقرابتي » (۱).

وقـال ابن عباس أيضاً، قال أبي: يا رسول الله قد تركت فينا ضغائن منذ صنعت الذي صنعت فقال: «لا يبلغون حتى يحبوكم لله ولقرابتي »(٢).

وممًا ورد في ذلك عن أمير المؤمنين قوله: اللهم إنّي استعديك على قريش؛ فإنهم قطعوا رحمي وأكفئوا إنائي، وأجمعوا على منازعتي حقاً كنت أولى به من غيري<sup>(٣)</sup>.

وقوله: مالي ولقريش؟ أما والله لقد قتلتهم كافرين ولأقتلنّهم مفتونين...، والله لأبقرن الباطل حتى يظهر الحق من خاصرته..، فقل لقريش، فلتضج ضجيجها<sup>(٤)</sup>.

وقوله: كل حقد حقدته قريش على رسول الله عَلَيْكُ أَظهرته فِي وستظهره في ولدي من بعدي، ما لي ولقريش..!! إنّما وترتهم بأمر الله وبأمر رسوله عَلَيْكُ ، أفهذا جزاء من أطاع الله ورسوله إن كانوا مسلمين؟! (٥٠).

إن هـنه الأوليّات أرقام علمية لا ينبغي الإغضاء عنها ونحن نبحث في مسألة عصمة النبي عَيْمَ الله على نحو ما تقدم وعلى نحو ما سيأتي، فمن البعيد جداً أن يقول بعصمته؛ وآية ذلك \_ في المقابل \_ أنّ فئة من الصحابة على

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۱: ۲۰۸، ينابيع المودة ۲: ۱۱۰، تفسير ابن كثير ٤: ۱۲۲، كنز العمال ۱۲: ۹۷، الدر المنثور ٦: ۷، تاريخ مدينة دمشق ٢: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة ٢: ١١٢، المعجم الكبير للطبراني ١١: ٣٤٣، تاريخ مدينة دمشق ٢٦: ٣٣٧. وقد نص المناوي في فيض القدير ١: ٢٥٢ على أنّ إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) المعيار والموازنة: ٢٣١، شرح نهج البلاغة ١١٠ ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة ١: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) ينابيع المودة ١: ٤٠٧، شرح نهج البلاغة ٢٠: ٣٢٨.

رأسهم بني هاشم وغالبية الأنصار كانوا لا يؤذون النبي ﷺ، وكان عنهم راض، وكانوا يعتقدون بعصمته، ولا يحطّون من قدره..

وفي الحقيقة فهذا أوّل مرافىء طريقة تفكير الصحابة القائلين بعصمة النبي عَيْرَاللهُ؟ إذ لم يُؤْثَر عنهم ما ظاهره الشك في العصمة كما أُثِرَ عن قريش وعمر بن الخطاب وبقية هذا الخط، ولقد صدرت عن النبوة في تقريضهم وفي مدحهم نصوص صحيحة، صريحة، أجمع أهل القبلة على حجيتها وعلى صحة صدورها عن الرسول عَيْرَاللهُ، بخلاف الصحابة القائلين بعدم العصمة؛ إذ ليس هناك مثل هذا الإجماع؛ فهل هذا أيضاً من محض الصدفة أم ماذا؟.

فمثلاً في الوقت الذي أجمع أهل القبلة على ثبوت مدح نبوي سماوي لا خلاف فيه للصحابة القائلين بالعصمة على اختلاف مراتبهم القدسية كعلي والحسنين وخزيمة وعمار بن ياسر وأبي ذر والمقداد و...، من حقنا أن نطالب القائلين بعدم العصمة بثبوت فضيلة نبوية سماوية \_ واحدة فقط \_ لعمر أو لأحد القرشيين من الخط المقابل أجمع عليها أهل القبلة (۱)..

وفيما أعتقد فإنّ أهم بعد من أبعاد الملازمة التي أكثرنا من ذكرها هو أنّ القائلين بعدم عصمة النبي لم يطرحوا دليلاً على هذه الدعوى إلاّ ويتضمن التعمية على فضيحة قرشية أو مثلبة كبيرة لعظيم من عظماء الصحابة من أهل ذلك الاتجاه، وسترى ذلك بأمّ عينيك عن قريب!!!.

وقبل أن نعرض إلى أدلة القائلين بعدم العصمة نعرض لهذا الخبر الذي يدل بمنتهى الوضوح على أن عمر لم يكن يرى الرسول معصوماً؛ وغرضنا من إيراده هو إيقاف القارىء الكريم على بعد آخر هو \_ لعمر الله \_ أخطر أبعاد تلك الملازمة!.

#### عمر ـ في صلح الحديبية ـ يشك الإ

وصف الله تعالى جلاله صلح الحديبية \_ من فوق سبع سماوات \_ بالنظر لما تمخّض عنه من نتائج، بأنّه فتح مبين فقد قال تقدست أسماؤه: ﴿إِنَّا فَتَحُنَا لَكَ فَتُحَّا مُبِينًا ﴾

 <sup>(</sup>١) هذا مبحث سنعرض له حين البحث في نظرية تقسيم النصوص النبوية إلى قسمين، في الفصل السابع.

فهذا هو تقييم الله لنتائج سلوك الرسول في ذلك الصلح، ولكن مِا هو رأي عمر؟.

أصدقتنا كتب الأخبار والسيرة النبأ أنّ الخليفة عمر تجرأ كثيراً على مقام النبوة في هذا اليوم، رافضاً كل التكتيك النبوي والستراتيجية الإلهية لإرساء قواعد الدين، قائلاً للنبي: ألست رسول الله حقاً؟. قل عَلَيْهُ: «بلي». فقل عمر: ألسنا على الحق وعدونا على الباطل؟. قال النبي عَيَيْهُ: «بلي». قال عمر: فلم نعط الدنية في ديننا؟. قلل عَلَيْهُ: «إنبي رسول الله ولست أعصيه وهو ناصري ». قال عمر: أو ليس كنت تحدثنا أنّا سنأتي البيت فنطوف به؟. قال عَلَيْهُ: «أفاخبرتك أنا نأتيه العام»؟. قال عمر: لا. قال عَلَيْهُ: «فإنك آتيه ومطوف به». قال عمر فأتيت أبا بكر وقلت له: يا أبيا بكر ألسنا على الحق وعدونا على الباطل؟. قال أبو بكر: بلي. قال عمر: فلم نعط الدنية في ديننا؟. قال أبو بكر: أيها الرجل إنّه لرسول الله عَلَيْهُ وليس يعصي زبه، وهو ناصره، فاستمسك بغرزه، فوالله إنّه على الحق. قال عمر: أليس كان يحدثنا عمر: لا. قال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟. فقال عمر: لا. قال أبو بكر: فقال أبو بكر: بلى أفأخبرك إنّك تأتيه العام؟.

وفي سبل الهـدى والرشـاد قـال أبـو عبيدة بن الجراح لعمر: يا ابن الخطاب ألا تسمع رسول الله ﷺ ما يقول: تعوذ بالله من الشيطان واتّهم رأيك(٢٠).

وفي بعض المصادر زيادة وردت بسند صحيح وهي قول عمر: والله ما شككت منذ أسلمت إلا يومئذ (").

وفي صحيح مسلم: فنزل القرآن على رسول الله فأرسل إلى عمر فأقرأه إيّاه: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَّا مُبِينًا ﴾ فقل عمر: أَوَ فَتْحٌ هو(١)؟!

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲: ۱۸۸، سنن البیهقی ۹: ۲۲۰، المعجم الکبیر للطبرانی ۲۰: ۱۵، تفسیر ابن کثیر ۱: ۱۲۰، الدر المنثور ۲: ۷۷، تاریخ مدینة دمشق ۵: ۲۲۹، تاریخ ابن کثیر ۱: ۲۰۰، سبرة ابن کثیر ۳: ۳۳۶.

<sup>(</sup>۲) سبل الهدى والرشاد ٥: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ٥: ٣٣٩، صحيح ابن حبان ١١: ٢٢٤، معجم الطبراني الكبير ٢٠: ١٤، تفسير الطبري ٢٦: ١٢٩، وقد نص تفسير الطبري ٢٦: ٢٠٩، الدر المنثور ٦: ٧٧، تاريخ مدينة دمشق ٧٥: ٢٢٩، وقد نص الصالحي الشامي في سبل الهدى والرشاد ٥: ٥٣ على صحته.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم٥: ١٧٥.

إنّ هذا النص غني عن التعليق والبيان، وهو ظاهر الدلالة في أنّ عمر لا يرى عصمة الرسول عَيِّلِهُ أو يشك في أنّه معصوم، بل في النص ما هو أدهى من ذلك؛ فالخليفة عمر الآن يشك في أصل النبوة والرسالة وقس الأمر على ما دونها كالعصمة، علاوة على أنّه ظاهر الدلالة في أنّ عند عمر الأرضية الكاملة لأن لا يعبأ بسنة الرسول عَيِّلُهُ بإطلاق؛ فإذا كان موقف عمر السلبي من النبوة ومن الرسالة ومن العصمة هو هذا، والرسول حي، فما بالك بمواقفه من ذاتيات الدين وأصوله الثابتة (النبوة، الرسالة، السنّة، العصمة، العترة، ...) بعد أن يختاره عَيَّلُهُ الله تعالى؟!!!.

أضف إلى ذلك فهذا الخبر وخصوصاً قبول أبي عبيدة لعمر: تعوذ بالله من الشيطان واتهم رأيك، نص في أنّ عند عمر البديل عن مقررات النبوة وسنة رسول الله عَلَيْهُ ألا وهو الرأي، وسنشير لاحقاً إلى أنّ الرأي من أهم عناصر آيديولوجية ترك السنّة أو هو من أكفأ أقنعتها الشرعية.

أضف إلى ذلك \_ أيضاً \_ فقول عمر: أو فتح هو، استفهام إنكار، وهو ينطوي على الرد على القرآن أيضاً، فتأمل كثيراً!!.

لكن قد يقال: ورد بسند صحيح فيما أخرجه البزار أنّ عمر قال بعد موت الرسول عَلَيْهُ: اتهموا الرأي على الدين فلقد رأيتني يوم أبي جنلل (صلح الحديبية) أردّ أمر رسول الله برأيي وما ألوت عن الحق(١).... وهو يلل على أنّ عمر ليس من أهل الرأى بعد واقعة الحديبية..!.

والحق فهذا الكلام خطأ محض؛ لإجماع المسلمين على أنّ عمر هو أول من أسس للرأي مدرسة، وهو أول من تعاطى ذلك عملياً، ولقد أثبتنا في كتابنا الرسول المصطفى ومقولة الرأي (٢) أنّ عمر بخاصة، وعموم القائلين بالرأي متناقضين في هذا الأمر ومبتلين بازدواجية الموقف؛ فهم من جهة المبدأ يحرمون القول بالرأي كما أثرر عنهم في نصوص كثيرة بل متواترة، ومن جهة الممارسة والتطبيق ثبت بالتواتر - أيضاً - أنهم أول من أسس له مدرسة، فراجع الفصل الثاني من كتابنا ذاك ففيه تفسر لهذه الازدواجية.

<sup>(</sup>١) مسند البزار ١: ٢٤٥، أعلام الموقعين ١: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) من مطبوعات موسوعة الرسول المصطفى ص/ دار الأثر / بيروت.

على أنّنا قد ذكرنا لك في مطاوي بحوثنا السابقة أنّ الرسول أعلن عن هذا التناقض ووقف إزاءه بالمرصاد بقوله: «ما من نبي بعثه الله في أمّة قبلي إلاّ كان له من أمّته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره ثمّ إنّه تخلف من بعدهم خلوف يقولون مالا يفعلون، ويفعلون مالا يؤمرون» فالازدواجية إذن هي من منطلق: « يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون» فلقد ذكرنا ـ سابقاً ـ تناقض هؤلاء الصحابة بين المبدأ الصحيح والسلوك المنفلت عن محجته البيضاء.

ثم إن شك الخليفة عمر في صلح الحديبية أفرز لنا شيئاً آخر يضاف إلى قائمة الافرازات السابقة الملازمة لمواقف القائلين بعدم العصمة، وهو وجود الاستعداد الكافي للشك في أهم ذاتيات الدين الإسلامي؛ فالشك الطافح من الخليفة عمر في ذلك التاريخ تهون معه مسألة القول بعدم عصمة النبي، وهو في نفس الوقت دليل دامغ على أنّ عمر على أتم الاستعداد للاعتقاد بعدم عصمة النبي هو ومن كان معه كما سيتبين، على أنّ مجموع ما يستفاد من واقعة صلح الحديبية أنّ النبي عَلَيْظُ بالمرصاد لكل ما ليس من الدين؛ لأنّه رسول الله، ولا يعصيه، وهو ناصره؛ لأنّه معصوم.

الذي تخلص إليه أنّ أسلاف القائلين بعدم عصمة النبي؛ كالخليفة عمر ومؤيديه، عندهم الاستعداد الكافي للشك في أصل النبوة؛ وإذا كانت مرتبة عقيدة عمر هي هذه وهو إمام أهل ذلك الإتجاه، فقس الأمر \_ منهجيّاً \_ على المأمومين والأتباع حتى هذه اللحظة!!!

#### الجرأة على الرسول

نعاود تذكير القارىء الكريم أنّ هدفنا من سرد النصوص السابقة وكذلك الآتية هـو انتشال عناصر طريقة تفكير القائلين بعدم العصمة، والأرقام فيما سوى ما تقدّم كثيرة، يتسنى لنا أن نذكر بعضها؛ كالآتي: روى البخاري عن ابن أبي مليكة قال: كاد الخيّران أن يهلكا أبو بكر وعمر؛ لما قدم على النبي صلى الله عليه وسلم وفد بني تميم أشار أحدهما بالأقرع بن حابس التميمي الحنظلي أخي بني مجاشع وأشار الآخر بغيره، فقال أبو بكر لعمر: إنّما أردت خلافي! فقال عمر بن الخطاب: ما أردت خلافك

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱: ۵۱.

فارتفعت أصواتهما عند النبي صلى الله عليه وسلم فنزلت: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُوا يَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَغْضِكُمُ لَرَفْعُوا أَصُواتُ النَّبِيّ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَغْضِكُمُ لا يَشْعُرُونَ ﴾ (١٥٢١).

أن أقل ما يقال في ذلك هو أن مثل هذه الجرأة على الرسول أو الرسالة، لم تصدر عن أمير المؤمنين علي أو عن أحدٍ من محبيه، صحابة وتابعي و...، لكنها في الحسابات الموضوعية تعد أبرز سلوكيّات خصوم أمير المؤمنين علي، وقد عرفت أنّ الصدفة بريئة من هذا الشيء وما شاكله.

### نصوص بلا تعليق! إ

#### ١ \_ عمر يسأل الرسول بالفحش

روى أحمد بن حنبل عن سلمان بن ربيعة قال: سمعت عمر رضي الله عنه يقول قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم قسمة فقلت: يارسول الله لغير هؤلاء أحق منهم؛ أهل الصفة!! قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنّكم تخيروني..، إنّكم تسألونى بالفحش وبين أن تبخلونى ولست بباخل»(").

#### ٢ \_ الجرأة في مخالفة أمر النبي

وروى أحمد عن أبي الزبير عن جابر أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم دعا عند موته بصحيفة ليكتب فيها كتابا لا يضلون بعده فخالف عليها عمر بن الخطاب حتى رفضها<sup>(3)</sup>.

#### ٣ \_ إغضاب النبي

قال السيوطي في الدر المنثور: أخرج ابن الضريس عن الحسن أن عمر بن

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٢.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۸: ۱٤٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٣: ٣٤٧. وهذا في الواقعة التي يسميها ابن عبّاس برزية يوم الخميس، والقضية معروفة، ولكنّها هنا من رواية جابر بلفظ آخر.

الخطاب قال: يا رسول الله، إن أهل الكتاب (اليهود) يحدثونا بأحاديث قد أخذت بقلوبنا وقد هممنا أن نكتبها..

فقال: «يا ابن الخطاب أمتهوكون أنتم كما تهوكت اليهود والنصارى، أما والذي نفس محمد بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقيه، ولكني أعطيت جوامع الكلم واختصر لي الحديث اختصاراً»(۱).

قال النووي: ولا يصح الوقف على معصية ككتب التوراة والإنجيل؛ لأنّ ذلك معصية وهنه الكتب مبدّله منسوخة، ولذلك غضب النبي عَيْرَا حين رأى مع عمر صحيفة فيها شيء من التوراة، وقال: «أفي شك أنت يا ابن الخطاب»؟.

وفي رواية: «أمتهوكون أنتم لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي».

وفي رواية: «ألم آت بها بيضاء نقية»؟.

وفي رواية: «لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي» فلولا أنّ ذلك معصية ما غضب صلى الله عليه منه...(٢).

وقد علق الألباني على هذا الحديث بملاحظة مجموع شواهده قائلاً: فهو على أقل تقدير حديث حسن (٢٠).

#### ٤ ـ الصحابة (أتباع عمر) يعصون النبي بلا استثناء

مر عليك أنّ عمر اعترض على الرسول في صلح الحديبية، ولكن بقي أن نقف على موقف عمر وبقية الصحابة بعد الصلح، هل انصاعوا لقوله تعالى: ﴿إِنَّا فَتُحْنَا لَكَ فَتُحَّا مُبِينًا﴾ أم أنّهم بقوا معترضين على النبي في قرار الصلح؟

أجابنا عين ذلك البخاري حيث ساق النص الذي ذكرناه آنفاً..؛ عن الزهري قال: قال عمر: فعملت لذلك أعمالا، قال: فلمّا فرغ من قضية الكتاب قال رسول الله

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) المجموع ١٥: ٣٢٨، وانظر المصادر التالية: الفائق في غريب الحديث ٣: ٤١١، شرح نهج البلاغة ٩: ٢٨٦، العين للفراهيدي ٤: ٦٥، غريب الحديث لابن سلام ٣: ٢٨، النهاية الأثيرية ٥: ٢٨٦، لسان العرب ١: ٥٠٨، ختار الصحاح محمد عبد القادر: ٣٥٩، تاج العروس ٧: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) إرواء الغليل ٦: ٣٨، وسنعرض لبعض طرقه الأخرى في بحث الاسرائيليات.

صلى الله عليه وسلم لأصحابه: «قوموا فانحروا ثم احلقوا» قال: فوالله ما قام منهم رجل، حتى قال ذلك ثلاث مرات، فلمّا لم يقم منهم أحد دخل على أم سلمة فذكر لها ما لقى من الناس.

فقالت أم سلمة: يا نبي الله أتحب ذلك؟ أخرج ثم لا تكلم أحداً منهم كلمة حتى تنحر بدنك، وتدعو حالقك فيحلقك، فخرج فلم يكلم أحداً منهم حتى فعل ذلك؛ نحر بدنه، ودعا حالقه فحلقه، فلما رأوا ذلك قاموا فنحروا وجعل بعضهم يحلق بعضا، حتى كاد بعضهم يقتل بعضاً غما (۱).

#### ٥ ـ محاولة تحقير النبي

وقال السيوطي في الدر المنثور: وأخرج ابن مُردويه عَن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رجل: لئن مات محمد لأتزوجن عائشة فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لَكُ مُ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ الله ﴾ ..

وقال السيوطي أيضاً: وأخرج ابن أبى حاتم عن السدي رضي الله عنه قال: بلغنا أنّ طلحة بن عبيد الله قال: أيحجبنا محمد عن بنات عمنا ويتزوج نساءنا من بعدنا لئن حدث به حدث لنتزوجن نساءه من بعده فنزلت هذه الآية.

كما وقـد قـال: وأخرج ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما أنّ رجلاً أتى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٣: ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢٢: ٥٠.

بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم فكلّمها وهو ابن عمها(۱) فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تقومن هذا المقام بعد يومك هذا»! فقال: يا رسول الله إنّها ابنة عمّي، والله ما قلت لما منكراً ولا قالت لي. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «قد عرفت ذلك إنّه ليس أحد أغير من الله وإنّه ليس أحد أغير مني» فمضى ثم قال الرجل: يمنعني من كلام ابنة عمّى لأتزوجنها من بعده، فأنزل الله هذه الآية (۱).

أقول: ولا يسعنا التطويل في ذكر أخبار هنه القضية لكثرتها، ولقد اتفق المفسرون وأرباب التاريخ والسيرة على أنّ الذي نزلت فيه هذه الآية هو طلحة بن عبيد الله، أحد العشرة المبشرة بالجنّة فيما قيل، وطلحة طبقاً للأخبار التي سقناها آنفاً يصعب عليه أن يقول: رسول الله أو النبي، إنّه يقول: محمد؛ عزة بالإثم، وإمعاناً في العناد، ومن ثمّ فطلحة رأس الناكثين ووتد الباغين في الجمل، ومن ألدّ أعداء أمير المؤمنين علي، قد أقام الدنيا على أهل الحق وأقعدها يوم ذاك.

#### ٦ - الرسول لا يعدل

ذكر ابن هشام قال: قال ابن إسحاق: حدثني محمد بن عمّار بن ياسر، عن مقسم أبي القاسم مولى عبدالله بن الحارث بن نوفل قال: خرجت أنا وتليد بن كلاب الليثي حتى أتينا عبدالله بن عمرو بن العاص وهو يطوف بالبيت معلّقاً نعله بيله فقلنا له: هل حضرت رسول الله عَيْلِهُ حين كلمه التميمي يوم حنين؟ قال: نعم، جاء رجل من بني تميم، يقال له ذو الخويصرة، فوقف عليه وهو يعطي الناس، فقال يا محمد، قد رأيت ما صنعت في هذا اليوم!. فقل عَيْلُهُ: «أجل، فكيف رأيت»؟. فقل: لم أرك عدلت. قال عبدالله بن عمرو بن العاص: فغضب النبي عَيْلُهُ ثم قال: «ويحك لم أرك عدلت، قال عندي فعند من يكون». فقال عمر بن الخطاب: يا رسول الله عَيْلِهُ الا أقتله؟. فقال: «دعه؛ فإنّه سيكون له شيعة يتعمقون في الدين حتى يخرجوا منه كما يخرج السهم من الرميّة» (١).

<sup>(</sup>١) إنَّ طلحة بن عبيد الله ابن عم لعائشة؛ لأنَّهما من بني تيم.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ٢١٤ \_ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) سيرة ابن هشام ٢: ٤٩٦، وانظر المصادر الآتية: مسند أحمد ٣: ٥٦، ٥٦، صحيح البخاري ٧: ١١١، ٨: ٥٢، صحيح مسلم ٣: ١١٢، مجمع الزوائد ٦: ٢٢٨، فتح الباري ١٢: ٢٥٧، تحفة

قال ابن الجوزي بعد أن أورد هذا الخبر: وهو أول خارجي خرج في الإسلام (۱۰). وعلّق الملطي على هذا الخبر قائلاً: قد روي عن النبي ﷺ بإجماع الأمة، لا يختلف فيه ناقل ولا راو أنّه سمّاهم مارقة (۱۰).

وقال المباركفوري: وذو الخويصرة التميمي هو حرقوص بن زهير الذي صار بعد ذلك من رؤوس الخوارج  $^{(7)}$ .

ومن الضروري الوقوف عند قول عمر: يا رسول الله ألا أقتله، إذ هو بمثابة تناقض آخر يضاف إلى قائمة تناقضات الشيخين أبي بكر وعمر؛ فإنّ حرقوص هذا قد أمر الرسول بقتله في واقعة أخرى، رواها المحدثون بأسانيد صحيحة..

روى أبو يعلي عن أنس بن مالك قال: كان في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل يعجبنا تعبله واجتهاده فذكرناه لرسول الله صلى الله عليه وسلم بإسمه، فلم يعرفه، فبينما نحن نذكره إذ طلع الرجل قلنا: ها هو ذا قال: «إنكم لتخبروني عن رجل إنّ على وجهه سفعة من الشيطان». فأقبل حتى وقف عليهم ولم يسلم فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنشدتك بالله هل قلت حين وقفت على المجلس ما في القوم أحد أفضل مني أو أخير مني». قال: اللهم نعم، ثم دخل يصلي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يقتل الرجل». فقال أبو بكر: أنا، فدخل عليه فوجله قائماً يصلي، فقال: سبحان الله أقتل رجلاً يصلي وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتل المصلين فخرج فقال رسول الله صلى الله عليه والله عن قتل المصلين فخرج فقال رسول الله صلى الله عليه والله عن قتل المصلين فخرج فقال وحد نهي تعلى المصلين. قال عمر: أبو نهيت عن قتل المصلين. قال عمر: أباه فلخل فوجله واضعاً وجهه، فقال عمر: أبو بكر أفضل مني فخرج، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مه»؟ قال: وجدته واضعاً وجهه فكرهت أن أقتله. فقال على: «أنا» بكر أفضل مني فخرج، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فقال على: «أنا» وجدته واضعاً وجهه فكرهت أن أقتله. فقال عمر: أبو واضعاً وجهه فكرهت أن أقتله. فقال على: «من يقتل الرجل»؟. فقال على: «أنا»

الأحوذي ١: ٣٨٩، مصنف عبد الرزاق ١٠: ١٤٦، مصنف بن أبي شيبة ١: ٧٤١، السنة لعمرو بن أبي عاصم: ٤٣٥، خصائص أمير المؤمنين علي للنسائي: ١٣٧، صحيح ابن حبان ١٤٠ وغيرها من المصادر.

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) التنبيه والرد للملطى: ٥٠ ٥١.

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوني ١: ٣٨٩.

قال: «أنت إن أدركته» قال: فلخل علي فوجله قد خرج فرجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «لو قتل ما الله عليه وسلم فقال: « مه»؟. قال علي: «وجدته قد خرج». قال: «لو قتل ما اختلف في أمتي رجلان كان أولهم آخرهم» قال موسى سمعت محمد بن كعب يقول هو الذي قتله على ذا الثدية (۱).

مقصودنا من إيراد هذا النص هو أنّ عمر بن الخطاب كأبي بكر يتراوحان بين الإفراط والتفريط؛ ففي الوقت الذي أمر الرسول بقتل في الثدية انبريا لامتثل ذلك، لكنّهما لم يقتلاه تشكيكاً بسلامة قرار النبوّة في قتله، على حين أنّهما انبريا لقتله حينما قال للرسول: لم أرك عدلت، مع أنّ الرسول لم يأمر بذلك، ويبدو أنّ المعصوم في نظر عمر هو أبو بكر وليس الرسول؛ فعمر رجّح سنّة أبي بكر القاضية بعدم قتل حرقوص على سنّة النبي القاضية بقتله، على أيّ حل ففي النص إشارة إلى النّبي \_ في قرار القاتل \_ ليس معصوماً في عقيدة الشيخين، كما هي عقيدة عمر في صلح الحديبية.

هـذا، ونشير إلى أنّ الأخبار والنصوص من قبل الصحابة في هذا الشأن الجلل كشيرة جـدًا، لا يحصيها المحصي بسهولة، ونحسب أنّ فيما ذكرناه كفاية لإيقافنا على مبادىء وأوليات القول بعدم عصمة النبي عَيْرَاللهُ .

## خلاصة المبحث الأول (= عناصر طريقة التفكير)

نخلص من هذا المبحث وبملاحظة كل ما تقدم إلى عدة أشياء:

الأول: إنّ عند هذا الاتجاه الاستعداد الكافي للشك في أصل النبوة، وهذا هو ما صرّح به الخليفة عمر بن الخطاب في صلح الحديبية؛ وإذا كان عمر هو إمام أهل هذا الإتجاه، فقس الأمر على الأتباع والمريدين حتى هذه الساعة.

الثاني: حسد النبوة، وهذا هو ما لاح لنا من خلال سلوكيات معاوية؛ فهو يحسد الرسول لأنّ اسمه مقرون بإسم رب العللين.

الثالث: الحط من قيمة النبوة، فمعاوية مثلاً، يستنكف أن ينعت النبي عَلَيْهُ برسول الله، بـل ابـن عبد الله، وكذلك عمر في محاورته مع ابن عباس، والأمر هو

<sup>(</sup>۱) مسند أبي يعلى ۱: ۹۰.

الأمر مع طلحة بن عبيد الله وحرقوص...، وعائشة لم تجانب هذه الطريقة كما سيأتيك لاحقاً في فصل آخر.

الرابع: إنّ قريشاً تفترض في الرسول أنّه أسير لنوازعه البشرية، وهو يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب؛ تشكيكاً بكثير من مقررات النبوة، ولأجل ذلك منعت عبد الله بن عمرو بن العاص من كتابة حديثه، لكن وقف الرسول أمام هذه الفكرة بالمرصاد.

الخامس: اتهام الرسول بأنّه في المرض يخرف ويهذي كما هو شأن بعض المرضى، وهذا هو الذي نص عليه عمر بقوله: حسبنا كتاب الله إنّ النبي غلبه الوجع أو يهجر.

السادس: بغض أهل بيت النبي أو عدم استساغتهم، وقد نص ابن الزبير على ذلك، وكذلك عمر ومعاوية وعائشة وأبو هريرة وعبد الله بن عمر وعثمان وبقية هذا الخط، لكن كل بطريقته، وعلى تفاوت درجاتهم كما سيتوضح أكثر لاحقاً(١٠)....

السابع: الحط من قيمة السنّة وأنّها شرّ وعيب كما مرّ عليك في الفصل السابق. والحاصل فهذا المبحث على اقتضابه وبساطته أوقفنا على المعين الذي نبعت منه مبادىء وأوّليات اللاعصمة.

<sup>(</sup>١) سيتوضح ذلك في الفصل الذي عقدناه لبيان حال أعلام الرواية النبوية من الصحابة المكثرين.

# الصحث الثانس:

# اللاعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأدلة المطروحة)

وعلى هدى ما تقدم الخلوص إليه في المبحث السابق سنستعرض أهم الأدلة التي تمسك بها القائلون باللاعصمة؛ لنرى هل لهذه الدعوى الخطيرة خلال تلك الموارد والأرقام من قابلية على الصمود أمام المناهج العلمية الموضوعية أم لا..؟ هذا أولاً، وثانياً لنخوض البحث فيما اصطلحنا عليه بالميتاعصمة؛ أي هل هناك من غرض وراء الاصرار على القول بعدم العصمة أم لا..؟ فهاكها كالآتي:

#### الدليل الأول:

خطأ النبي في الصلاة على المنافق

أخرج البخاري بسنده عن عبد الله بن عمر أنّ عبد الله بن أبي لمّا توفي جاء ابنه إلى النبي عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله اعطني قميصك ألحفه فيه، وصلّ عليه واستغفر له، فأعطاه النبي عَلَيْهُ قميصه؛ فقال: «آذني أصلّي عليه» فلمّا أراد أن يصلي عليه جذبه عمر فقال: أليس الله نهاك أن تصلى على المنافقين؟.

فق ال عَلَيْهُ: «أنا بين خيرتين؛ قال الله تعالى: ﴿ اسْتَغْفُرْ لَهُمْ أَوْ لا تَسْتَغْفُرُ اللهُ عَلَيه اللهُ مُ اللهُ مَا مَنْ مُرَةً فَلَنْ يَغْفَرَ اللهُ لَهُمْ » فصلى عليه فنزلت: ﴿ وَلا تُصَلَّ عَلَى أَحَد منْ هُمْ مَاتَ أَبَدًا ﴾ (أ)

لا ريب في أنَّ الـذي يجرُّو على رسول الله ﷺ، سيد الخلائق أجمعين، مثل هذه

(۱) البخاري ۲: ۷٦.

الجرأة المذمومة (=المحرّمة) لا يمكن أن يرى فيه العصمة، بل ما يلوح من النص أنّ المعصوم هو عمر دون الرسول عَلَيْكُ إلا والمصيبة أنّ النص يفترض أنّ الرسول عَلَيْكُ قد أخطأ، فجاء الوحي موافقاً لعمر ضارباً بما هاج عن الرسول من خطأ كبير؛ إلى درجة أنّ هذا الوحي القرشي العمري الأمين، تناسى خطأ المعصوم عمر في جذب ثوب الرسول المخطىء!! وتناسى طريقة حواره الجّافة؛ المحرمة بإجماع أهل القبلة..

علاوة على أنّ هذا الوحي ـ فيما يظهر ـ جدلي ديالكتيكي؛ فالنص ينقض أوله آخره؛ ففي أوّله أنّ هناك نهياً سماوياً عن الصلاة على المنافقين خالفه الرسول حينما صلّى على المنافق، وفي آخره أنّ هذا النهي لم يُشرَّع من قبل الله تعالى إلاّ بعد أن صلّى الرسنول عَيَّا على المنافق، وهو أمرٌ أحرج علماء أهل السنة كثيراً حتى أنّ بعضهم قال: هذا وهم من بعض رواته (۱).

هذا ما قاله بعضهم، لكن هذا لا يقنع القائلين بعصمة عمر كالقرطبي الذي يزعم: أنّ ذلك وقع في خاطر عمر فيكون من قبيل الإلهام والتحدث (٢).

لكن هذه \_ هي الأخرى \_ عظيمة؛ مؤدّاها أنّ شرع الإسلام ينبع من معين عمر المقدس قبل أن يعلم به الرسول عَلَيْهُ؛ لأنّ الملائكة المحدثين يحدثون عمر ولا يحدثون الرسول عَلَيْهُ؛ والله يلهم عمر ويتناسى الرسول..، وعلى هذا فعمر هو العالم، والرسول عَلَيْهُ هو الجاهل، وتعالى الله \_ ورسوله \_ عن ذلك علواً كبيراً، وسيعلم الذين بهتوا الرسول أيّ منقلب ينقلبون.

إنّ الذين يستدلون بهذا النص المكذوب \_ باللفظ المتقدم \_ على عمر، وبغيره من النصوص، على عدم عصمة الرسول عَلَيْقُ ، عليهم أن لا يتناسوا أنّ نفس النص دليل قطعي على اجتراح الخليفة أكبر السيّنات في الإسلام، ففضلاً عن الاستهانة بقام النبوة؛ هو أيضاً ردّ على الله القائل: ﴿لاَ تَرفْعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ ﴾ " بقام النبوة؛ هو أيضاً ردّ على الله القائل: ﴿لاَ تَرفْعُوا أَصُواتَكُمْ فَرُكَنُ رَسُولَ الله وَحَاتَمَ والقائل: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَد مِنْ رَجَ الكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ الله وَحَاتَمَ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۸: ۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٨: ٢١٩، والمقصود من التحدث هو أنَّ الملائكة تحدثه وتوحي إليه بالتشريع.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ٢.

النَّبِيِّينَ﴾ (١) وغير ذلك من أقوال الرب المتعالية على العقول؛ فجذب ثوب النبي لا ريب في أنّه أشد حرمة من رفع الصوت بالأولى لو كانوا يعقلون.

وليت هؤلاء الذين يقولون بعدم عصمة الرسول عَيَّالِيُهُمْ من خلال هذه الروايات التي يبرأ منها التاريخ والضمير والمنطق السليم، المشحونات بالمتناقضات أن يهونوا الخطب على الرسول والرسالة وأن لا يسرفوا في رفع شأن الخليفة عمر إلى ما لا يستحق من الشأن، وليتهم حينما يتناولون أخطاء الرسول عَيْلِهُ المزعومة يتذكرون أخطاء هذا الخليفة وجرأته اللامشروعة على مقام النبوة والرسالة..

ثم إنّ هذه الملابسات تعلن أنّ القول بعدم عصمة النبي يرافقه الاعتقاد بأنّ الخليفة عمر ملهم من قبل الملائكة، وفي مقابل ذلك فالقول بعصمة النبي يرافقه بلا انفكاك ارتكاب الخليفة عمر أكبر المحرمات في الدين، وهذا يضع البصمات ـ بلا خوف ـ على عناصر طريقة تفكير هذا الإتجّاه..

# عمر يعترف بالخطأ وبعصمة النبي

وليس قولنا هذا إسرافاً في الكلام، ولا غلوا في التقييم، ولا إفراطاً في الاعتقاد؛ لأنّ الخليفة عمر اعترف بخطئه الكبير هذا، واعترف ـ ضمناً ـ بعصمة الرسول عَلَيْقُ، فضلاً عن تسرعه غير المحمود في هذه الواقعة..

إنّ هـؤلاء الذين يقولون بعصمة عمر على حساب عصمة الرسول عَلَيْلَةُ تمسكوا بالحديث الآنف للحط ـ بدراية أو بغير دراية ـ من قدر الرسول عَلَيْلَةُ ، لكنّ كثيراً منهم تناسى النصوص الأخرى الأكثر وضوحاً ، الظاهرة في سلامة الموقف النبوي والسلوك الرسالي في هذه القضية، والظاهرة بالإضافة إلى ذلك في خطأ الخليفة عمر ؛ فللصيبة التي ما زالت تلاحق هؤلاء هي أنّ البخاري نفسه روى الرواية الأنفة في موضع آخر من جامعه هكذا:

قال عبد الله بن عباس قال عمر بن الخطاب: لما مات عبد الله بن أبي بن سلول دعي له رسول الله عَلَيْظُ وثبت إليه، فقلت: يا رسول الله عَلَيْظُ وثبت إليه، فقلت: يا رسول الله أتصلي على ابن أبى وقد قال يوم كذا كذا وكذا؟ قال: فأعددت عليه قوله،

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤٠.

فتبسم رسول الله ﷺ وقال: «أخّر عني يا عمر» فلما أكثرت عليه قال ﷺ: «إنّي خيرت فاخترت، لو أعلم أني زدت على السبعين يغفر له لزدت عليها».

قال عمر: فصلى عليه رسول الله عَلَيْ ثم انصرف، فلم يمكث إلا يسيراً حتى نزلت الآيتان من براءة: ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَد مِنْهُ مُ مَاتَ أَبَداً - إلى قوله - وَهُ مُ فَاسَعُونَ ﴾ .

قال عمر: فعجبت من جرأتي على رسول الله، والله ورسوله أعلم (١).

وفي سنن الترمذي: فعجبٌ لي وجرأتي على رسول الله، والله ورسوله أعلم (٢).

أقول: فما معنى قول الخليفة عمر: فعجب لي وجرأتي على رسول الله، وقوله الآخر: الله ورسوله أعلم؟.

اليس هـو نـص في أنّـه أخطأ خطأ كبيراً حينما تجرأ على رسول الله عَيْلِيُّ بوثوبه عليه عَيْلِيُّ وجذبه ثوبه؟..

أليس هذا اعتراف منه أم لا؟..

ثم أليس المستفاد من قوله الآخر: الله ورسوله أعلم، أنّ ما فعله كان مؤطراً بإطار الجهل بأحكام الله، وعدم المعرفة بواقع التشريع السماوي، وأنّ صنيع الرسول هو نضح العين السماوية الصافية؟.

وأين هو الوحي المبعوث لعمر دون الرسول، لماذا فرّ، ولم يخرج رأسه لهذا النص الذي رواه البخاري عن ابن عبّاس؟؟؟.

وتباً لما افتراه القرطبي من فرية الإلهام وأكذوبة أنّ الملائكة تحدث عمر، ولعمر الحق إنّ العرش يهتز لما افترى!!!.

إنّ الحقيقة التي تمثل أمامنا هي أنّ القائلين بعدم عصمة الني؛ والذين هم القائلون بتوسيط الرأي في معرفة حكم الله، الذين لا يستسيغون بني هاشم، الكارهون لخلافة أمير المؤمنين علي و...، قائلون بعصمة عمر وأنّه ملهم؛ تحدثه الملائكة بما لا تحدث به الرسول عَيْنَالُهُ.

وثمَّة أمر؛ إذ من سوَّغ لأهل السنَّة، كالقرطبي مثلاً أنَّ يؤمن بما يحلو له من روايات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤: ٣٤٣.

اللاعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأدلّة المطروحة) ......

البخاري ويكفر بما لا يحلو له؟.

إذ لماذا لم يتعرض بالذكر لرواية البخاري الثانية الصارخة بعصمة النبي؟ أهي ليست على شرط البخاري بالاتفاق والاطباق أم خانت القرطبي الذاكرة هذه المرّة؟.

أضف إلى ذلك أليست روايات البخاري (=الأصول) هي أصح الروايات بعد كتاب الله؟ أم ليست هي كذلك إذا تضمّنت دفاعاً عن النبوة والدين؟.

عزيزي القارئ هذا إفراز آخر من إفرازات مشروع الحط من قدر النبوة والرسالة، وهو لعمري رقم عظيم يضاف إلى رصيد ذلك الاتجاه الذي يرى في بعض سلوكيات الرسالة نقمة على الأمة لا رحمة \_ كما في قضية أسرى بدر التي سنعرض لها قريباً \_ ومع مثل هذه الملابسات والإفرازات والتداعيات، هل يقنعنا الآخرون بأن البحث في مسألة عصمة النبي مسألة ساذجة، هي أحدى مسائل علم الكلام أو أصول الفقه؟ اللهم لا.

#### من هو المستفيد؟

ثم إنّ أهم ما نخلص إليه ممّا مرّ هو أنّ القول بعصمة عمر؛ الملهم، المُحَدَّث من قبل الملائكة، والتلويح بخطأ النبي، الجاهل بحكم الصلاة على موتى المنافقين، هو وجود مشروع للتغطية على عظيم ما اجترحه الخليفة عمر مع الحضرة النبوية؛ إذ لا ريب في أنّ قول عمر: وَنَبْتُ على رسول الله...، وجذبه ثوبه و...، أكبر إثم في قائمة أجناس الآثام في الإسلام، فتأمل بإنصاف!!!.

وإذن فأهم ما في القضية هو التستر على عظيم خطأ الخليفة مع النبي، ناهيك عن مشروع المؤلفة قلوبهم والمنافقين في تسقيط شخصية النبي عَلَيْكُمْ، وبكلمة جامعة لكلّ ما تقدّم فالمستفيد هم خصوم أمير المؤمنين على وأهل بيت النبي عَلَيْكُمْ.

وأهم ما نخلص إليه وهو مقصودنا الأسمى من هذا الفصل أن قضية الصلاة على المنافق رواها البخاري بطريقين الأول عن عبد الله بن عمر عن أبيه الخليفة عمر، والمثاني رواه ابن عبّاس عن عمر، والطريق الأوّل يثبت أنّ عمر هو المعصوم والمنبي هو المخطىء، لكن ما رواه ابن عبّاس يثبت أنّ النبي هو المعصوم وعمر هو المخطىء، وهذا يللّ على رؤيتنا بوضوح، وأنّ رواية سنّة النبي وعموم أحداث التاريخ أسيران لسلطة طريقتين في التفكير، الأولى نبوية تبنّاها في النصّ الآنف ابن

عبّاس، والأخرى قرشية تبريرية تبنّاها عبد الله بن عمر، وبغض النظر عن كفائة كل من هذين الصحابيين في الرواية عن رسول الله عَلَيْهُ ، فمعيار الترجيح عندنا في خصوص هذا الفصل هو الخصومة مع أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي، وعلى ذلك فرواية الخصوم مرجوحة، ورواية أمثل ابن عبّاس هي الراجحة، وسنقف في الفصول اللاحقة ـ سوية ـ على معايير الترجيح بتفصيل، لكن حسب اللبيب من ذلك هو أنّ ابن عمر فيما أعلن الفصل السابق متناقض بين المبدأ النبوي الصحيح وبين السلوك الانفلاتي، في حين أنّ ابن عبّاس ـ في خطّه العام ـ ليس كذلك.

#### عمر تحدثه الملائكة

ليس من غرض دراستنا المتواضعة هذه تناول هذه الأكاذيب بالبحث والتحليل، لكن فقط لالفات نظر المهتمين إلى المنهج الذي على أساسه نتعامل مع مفردات تداعيات الصراع بين الطوائف الإسلامية خلال الحركة التاريخية؛ فالخبر الملصق بالرسول عَيَّاتًا عنوة الذي يقول: «لقد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيل رجال يكلمون من غير أنّ يكونوا أنبياء؛ فإن كان في أمتي منهم أحد فعمر بن الخطاب» رواه المبخاري في ما يسمى بالجامع الصحيح (۱۱) بسند رجاله كلهم من أهل ذلك الاتجاه، الذي لا يرى عصمة النبي ...؛ رووه بإسنادهم عن أبي هريرة!! لكن هذا الآخر من خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي، ومن القائلين بعدم عصمة النبي، علاوة على أنّه أحد أعضاء حملة الدعاية الأموية على حساب الدين ورجالاته.

وليت شعري كيف تكلم الملائكة الخليفة عمر، وتحدثه، وتختص به من دون الأمّة، مع أنّه ذهب إلى مثواه الأخير من دون أن يحفظ القرآن كما ينبغي أن يكون الحفظ (٢٠٠٠).

أو ليس الأحرى بالملائكة أن تتذاكر معه القرآن الذي لم يحفظه حتى مات أم ماذا؟.

وأين كانت عنه الملائكة في مسألة الجد التي أفتى فيها بمائة فتوى متناقضة؛ واحدة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) في الدر المنتور للسيوطي ١: ٢١ عن ابن عمر قال: تعلّم عمر البقرة في اثنتي عشرة سنة فلما ختمها نحر جزوراً.

في الشمل والأخرى في الجنوب(١)؟.

ولماذا لم تسعفه الملائكة في عشرات بل مئات المواقف المحرجة التي تعرض لها من قبل صغار الصحابة فضلاً عن كبارهم؟.

وثمّـة أمـر غريب، وهـو انقطاع الوحي أو الإلهام عن عمر لمّا اختار الله الرسول لقربه، فما سرّ ذلك؟.

إذ لماذا تحدثنا الأخبار أنّ الإلهام كان حليف عمر لمّا كان الرسول حيًّا فقط؟.

ولًا كان الإلهام حليف عمر تحدثنا الأخبار أنّ النبي كان يخطأ، فلماذا؟. ولماذا يروي هذه الأخبار خصوص خصوم أمير المؤمنين على وأهل بيت النبي؟.

ولماذا لا يرويها بنو هاشم أو أغلب الصحابة الأنصار؟ أفتراهم يكتمون البينات ويكذبون على التاريخ؟.

إنّ المستفيد الوحيد من خبر أبي هريرة (الموضوع بعد مقتل عمر فيما نعتقد) هو المنظام الأموي، ولقد وضع على التحديد حينما كان الصراع بين معاوية وأمير المؤمنين علي في أوجه؛ فإنّ معاوية تسنم عرش الخلافة تحت ذريعة الطلب بدم عثمان، وهي ذريعة قصيرة الأمد يحتاج معها إلى ذرائع كثيرة لكي يبقى سلطاناً على الأنفس والرقاب، ومن أهم هذه الذرائع مزعمة أنّ عمر وثق به حينما ولاه الشام ولم ير منه خيانةً أو تقصيراً.

لكن هذه الذريعة مع فعاليتها ليست بالجدية في كل ظرف وفي كل حين؛ لأنها ليست نصا من الله أو من رسوله، وهنا احتاج النظام الأموي إلى اختلاق حديث يجعل من اعتماد عمر عليه حينما ولاه الشام شرعياً ومنصوصاً، وليس قليلاً على معاوية أن يعتمد عليه رجل تحدثه الملائكة؟.

<sup>(</sup>۱) قال ابن حزم في المحلى ٩: ٢٩٥: وقد روينا من طريق عبد الرزاق عن سفيان الثوري ومعمر وهشام بن حسان، قال سفيان ومعمر كلاهما عن أيوب السختياني عن محمد ابن سيرين، وقال هشام عن محمد بن سيرين ثم اتفقوا كلهم قال ابن سيرين: سألت عبيدة السلماني عن فريضة فيها جد فقال عبيدة لقد حفظت عن عمر بن الخطاب فيها مائة قضية مختلفة، قال ابن سيرين: فقلت لعبيدة عن عمر قال عن عمر، وقد عقب ابن حزم على ذلك بقوله: لا سبيل إلى وجود إسناد أصح من هذا.

ومع وجود مثل أبي هريرة الجاهز لاختلاق مثل هذه الأمور، لا توجد مشكلة؛ فتمّت الكلمة!!!.

إنّ كل هذه الأمور تعلن عن أنّ طريقة تفكير القائلين بعدم عصمة النبي لا تقف على ترك ما لا يتلائم مع طريقة الحكم الأموية من سنة النبي عَيَّالًا، فهي فيما يقول المفكرون، تسعى جاهدة لإضفاء الشرعية على سلوكياتها لكسب الرأي العام؛ خوفاً منه، والوضع على لسان النبي عَيَّالًا من عناصر أو آليّات تلك الطريقة بالضرورة.

# الدليل الثاني:

#### خطأ النبي في قضية أسرى بدر

أخرج مسلم فيما أخرج من المكذوبات الواضحات على الله وعلى الرسول عَلَيْهُ بسنله عن عكرمة بن عمار قال: حدثني سماك الحنفي قال: حدثني عبد الله بن عباس قال: حدثني عمر بن الخطاب في حديث طويل: فقتلوا يومئذ (يوم بدر) سبعين وأسروا سبعين، فلما أسروا الأسرى قال رسول الله عَلَيْهُ لأبي بكر وعمر: «ما ترون في هؤلاء الأسرى»؟.

فقـال أبـو بكـر: يـا نـبي الله هـم بنو العشيرة والعم؛ أرى أن تأخذ منهم فدية؛ فتكون لنا قوة على الكافر فعسى الله أن يهديهم للإسلام!.

فقال رسول الله ﷺ: «ما ترى يا ابن الخطاب»؟.

قلت: لا والله يا رسول الله ما أرى الذي رأى أبو بكر، ولكني أرى أن تمكنا فنضرب أعناقهم، فتمكن علياً من عقيل فيضرب عنقه، وتمكني من فلان (نسيب لعمر) فأضرب عنقه؛ فإنّ هؤلاء أئمة الكفر وصناديدها..

فهوى رسول الله ما قال أبو بكر ولم يهو ما قلت؛ فلما كان من الغد جئت فإذا رسول الله عَلِيْوَاللهُ وأبو بكر قاعدين يبكيان..

قلت: يا رسول الله: أخبرني من أي شيء تبكي أنت وصاحبك؛ فإنّ وجدت بكاءً بكيت وإن لم أجد بكاءً تباكيت لبكائكما!

فقال رسول الله ﷺ: «أبكي للذي عرض على أصحابك من أخذهم الفداء، لقد عرض على على عذابهم أدنى من هذه الشجرة» وأنزل الله عزوجل: ﴿مَا كَانَ

# لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ (١٠).

وَهـناك تـتمة لهـنه الأكذوبـة تنسب إلى النبِي ﷺ أنّه قال: «إن كاد ليصيبنا في خلاف ابن الخطاب عذاب، ولو نزل عذاب ما أفلت إلاّ عمر» (").

إنّ النص الآنف نص من مجموعة نصوص استلل بها أهل السنة على وقوع الاجتهاد الخطأ من الرسول الأمجد عَلَيْلُهُ، بل رووا كما ذكر القرطبي أنّ العذاب تناول جميع المسلمين بما فيهم النبي عَلَيْلُهُ سوى عمر، وببركة الأخير رفع العذاب؛ عن النبي أولاً، وعن المسلمين بالتبع..

ومن حقنا أن نتساءل: لماذا لم يبعث الله تعالى عمر بن الخطاب نبياً حتى نرتاح ويرتاح عموم المسلمين من هذه المصائب؟!!!.

وكيف يرسل الله تعالى رسولاً؛ هو سيد الأنبياء والمرسلين، عند ذي العرش مكين، رحمة للعالمين، يخطأ هذا الخطأ الفاحش فيما يزعمون؟.

وهل الله، وهو الحكيم العليم، الرؤوف الرحيم، يغفل عن أنّ الرسالة يجب أن تكون مع من يكون أماناً للأمة كعمر؟!!! فلماذا تناساه الله ليبعث لنا رسولاً هو عذابٌ على الأمة فيما تزعم تلك الروايات كذباً وزوراً؟.

إنّ الذي يهوّن هذا الخطب العظيم أنّ الرواية لم يروها بهذا النحو غير عمر بن الخطاب نفسه، لكن مع ذلك فأنا أظن أنّها \_ باللفظ السابق \_ مكذوبة عليه، كما في قضيّة الصلاة على المنافق، فلاحظ!!!.

ومهما يكن من أمر تعترض الالتزام بمفاد نص مسلم هذا إشكاليات مستقرة لا دافع لها إلا بتكذيب نفس النص؛ وفي الحقيقة فقد أجاب القائلون بعصمة النبي عَلَيْهُ عن هذه الفرية وعن غيرها مما يجري في مجراها، بأجوبة كافية شافية لمن كان له قلب؛ وهي وإن كانت كذلك إلا أنها لم تُطرَح على ضوء منهج علمي متماسك كثيراً هذا أولاً، وثانياً: إنها لم تأخذ التداعيات بالحسبان، وبعبارة أخرى سبقت منا هي أن هذه الأجوبة لم تخرج عن فلك علم الكلام أو علم أصول الفقه بقالبيهما القديمين، وعلى كل حال فالإشكاليات كالآتى: ..

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٥: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) ذكرها القرطبي في تفسيره ٨: ٤٧.

#### الإشكالية الأولى: رواية عمر نفسه

إن هـذه الرواية من رواية الخليفة عمر نفسه، وعمر ـ كما أعلنت الأخبار الكثيرة \_ كان كثير الاعتراض على الرسول، بل ويتلخل فيما هو من شأن النبوة كالشفاعة وغير ذلك ممّا هو مذموم وحرام، ولا ريب في أنّ من كانت حاله هي هذه والرسول عَلَيْهُ حى فمنقولاته عن الرسول لن تخرج عن حلبة التساؤل فيما بعد..

فإذا كانت لعمر الجرأة في تخطئة الرسول وجهاً لوجه، فليس بعيداً أن يخطئ الرسول عَلَيْهُ بعد موته في كثير من أفعاله ولو بشكل غير مباشر وغير مقصود، وقوعاً تحت تأثير نزعة اللاشعور، ومن ذلك صلاة التراويح؛ فبعد ورود نهي نبوي عن الاجتماع خلف إمام واحد في نوافل شهر رمضان الليلية؛ كما أخرجه البخاري وغيره (۱)، يأتي عمر في فترة خلافته ضارباً بكل ذلك بقوله: نعمت البدعة هذه والأرقام على ذلك بالعشرات لا يسعنا استقصاؤها في عجالتنا هذه.

## الإشكالية الثانية: تناقض القرآن

إنّ الله سبحانه وتعالى أمر الرسول عَلَيْظُ بشاورة الصحابة في بعض الأمور في قوله: ﴿وَشَاوِرْهُمُ مُ فِي الْأَمْرِ﴾ تطييباً لنفوسهم كما هو صريح الحسن وقتادة؛ وخاصة في أمور الحربُ<sup>(۱)</sup>، علاوة على أنّ هذه الآية ليست بمنسوخة إجماعاً..

فهل يأتي الله سبحانه وتعالى ليذم الرسول عَلَيْكُمْ أو لينزل عليه العذاب هو وبقية الصحابة الذي أشاروا عليه بالفداء بقوله: ﴿مَا كَانَ لَنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسُرَى كَتَى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ تُربِدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللّهُ يُربِدُ الآخِرَةَ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكَيمُ مَعَ أَنَّ الرسولَ عَلَيْهُ وأولئك الصحابة كانوا يطيعون الله في قوله:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۱۷۸ وفيه أن النبي قال ﷺ: « خشيت أن تكتب عليكم » بعد أن جلس ﷺ في بيته ولم يخرج للصلاة في المسجد.

<sup>(</sup>٢) تلخيص الحبير لابن حجر ٤: ٢٤٧، الموطأ ١: ١١٤، المدونة الكبرى ١: ٢٢٢، تنوير الحوالك: ١٣٧، المغني لابن قدامة، نيل الأوطار ٣: ٣٣، شرح صحيح مسلم ٦: ١٥٥، مقدمة فتح الباري: ٨٤، فتح الباري ٤: ٢١٩، شرح سنن النسائي ٣: ١٨٩، وعشرات المصادر.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٤: ٢٠٣.

﴿وشَاورُهُ مُهُ؟؟ وتجدر الإشارة إلى أننا سنقف مع قوله: ﴿وشَاوِرُهُ مُهُ لاحقاً لحل بعض الألغاز التي تكتنف هذا المقطع من الآية.

## الإشكالية الثالثة: الرسول أثخن في الأرض

ولو تناسينا كل شيء فالآية تقول: ﴿مَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسُرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الْأَرْضِ. . . ﴾ ولا ريب في أنّ الرسول أثخن في الأرض بعد أن اجتث سبعين رأساً من زعماء الضلال، وأوتاد الكفر، في تلك المعركة (١).

وعلى هذا لا إشكال \_ شرعياً \_ في أن يتخذ الرسول أسرى، ويترتب عليه جواز أخذ الفداء أو غيره حسب المصلحة، لكن مع ذلك فاتخاذ الأسرى لم يكن رأياً نبوياً، بل هو رأي الصحابة الذين كرهوا القتال كما سيتوضح.

#### الإشكالية الرابعة: التهافت

يبدو أنّ الذي روى الخبر الآنف غير بارع في الوضع والاختلاق؛ إذ لو سلمنا كل ما في الحديث من أكاذيب وأنّ الله سبحانه وتعالى غضب على كل المسلمين سوى عمر، فما الذي ينبغى أن يحصل؟!.

هل يستمر النبي على الخطأ أم أنّ الواجب يملى عليه غير ذلك؟.

أو ليس القائلون بعدم عصمة النبي أطبقوا على أنّ الله تعالى شأنه لا يقرّ النبي على الخطأ أم ماذا؟.

لقد حدثتنا الأخبار المتواترة أنّ النبي عَلَيْهُ تمادياً في ذلك الخطأ المفترى فرض الفداء ما بين الألف والأربعة آلاف، وقد تمادى أكثر حينما طلب ممن ليس عنده فداء من الأسرى أن يعلّم عشرة من المسلمين القراءة والكتابة قبال حريته، بل أمعن في المتمادي غاية الإمعان حينما طلب من المسلمين أن يبقوا على قلادة زينب بنت النبي عَلَيْهُ التي افتدت بها زوجها(") أبا العاص؛ لأنّ القلادة كانت لسيدة البشر خديجة عليها السلام أعطتها زينب ليلة زفافها على أبى العاص، فلقد ذكرت كتب السيرة أنّ

<sup>(</sup>١) سبل الهدى والرشاد ٤: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) راجع نيل الأوطار ٨: ١٤٣، نصب الراية ٤: ٥٧، وغير ذلك من المصادر، وهي أمور متواترة عن الرسول ﷺ. مجمع الزوائد ٦: ٨٩.

الرسول وقعت عينه الشريفة على هنه القلادة فهاجت في جوانحه الشريفة عَلَيْظُ الله جيوشاً من الذكريات المقدّسة مع من لها فضل ومنّة على كلّ من نطق بالشهادتين...؟ فرق واستعبر أرواحنا له الفداء رقة شديدة لأجل ذلك وقال عَلَيْظُ: «إن رأيتم أن تطلقوا لها أسيرها وتردّوا لها الذي لها».

والعجيب أنّ القائلين باللاّعصمة حينما يأخذون بتقريضه ومدحه، وأنّه عَلَيْهِ عَفُو رحيم، رؤوف حكيم، وقائد مدبر، يذكرون عفوه عن أهل بدر ويذكرون حكمته في تعليم المسلمين القراءة والكتابة وغير ذلك مما يكشف عن سلوك الرسول عَلَيْهِ الحكيم الذي لا يأتيه الباطل، لكن كيف يتلاءم كل ذلك مع فرية نزول العذاب عليه وأنّه أخطأ في أخذ الفداء؟!.

ولله در القائل: إنّ حبل الكذب قصير!!!.

### الإشكالية الخامسة: من المقصود؟

تقول الآية: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآَخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴾.

فمن هم المعنيون بقوله تعالى: ﴿ تُربِدُونَ عَرَضَ الدُّنْكِ اللهِ ؟. أهو النبي عَلِيلَ فقط؟.

أم الصحابة الذين وافقوه في أخذ الفداء؟.

أم مجموعهما؟.

على أيّ تقدير من التقادير؛ فعلى ضوء استقصائي أجد أنّ عقلاء المسلمين شيعة وسنة ينزهون رسل الله عَلَيْقُ وأنبيائه عن مثل هذه الرذيلة (=إرادة عرض الدنيا) فإنّ مثل هذه الرذيلة لا يتلبس بها أصاغر الصالحين فضلاً عن الأنبياء والمرسلين..!!!

وإذا كان الأمر كذلك فالمقصود ب: ﴿تُربِدُونَ﴾ هم الصحابة، ولا ثالث في السبن، ومع إمعان النظر في الآية نجد هذا المعنى جلياً جدًا فيها، بل لا إسراف في دعوى أنّ الآية نص في ذمّ الصحابة الطالبين لعرض الدنيا.

# الإشكالية السادسة: المعارضة برواية أمير المؤمنين على الطِّين

روى الإمام الترمذي بسند حسن \_ كما نص هو \_ عن أمير المؤمنين علي الطّيلاً أنّ رسول الله عَلَيْها قسل: «إنّ جبرائيل هبط عليه فقال له: خيرهم \_ يعني أصحابك يا رسول الله \_ في أسارى بدر بين القتل أو الفداء، على أن يقتل منهم قابلاً مثلهم، قالوا: الفداء وما قتل منّا» (۱).

أقول: هذا الحديث عزيزي القارئ - نص جلي في أنّ التخيير بين القتل والفداء ليس اجتهاداً نبوياً أخطأ فيه الرسول عَيَالِهُ، بل هو قانون سماوي نزل به جبرائيل الطيخ، وتحسن الإشارة إلى أنّ لحديث الترمذي الآنف طرقاً أخرى يعضد بعضها البعض الآخر إلى حدّ الصحّة، بل الاستفاضة، فهو على ذلك صحيح مستفيض بحسب الصناعة؛ فقد قال الترمذي: وفي الباب عن ابن مسعود وأنس وأبي برزة وجبير بن مطعم (۲).

على أيّ تقدير ففي ما أخرجه الترمذي تأييدٌ لكثير من الأمور التي سلفت، فها أنت ترى بأم عينيك أنّ الذي يروي عن الرسول ﷺ ما يثبت عصمته، وأنّه ﷺ لا يفعل شيئاً إلا بإذن الله بتوسط الوحي، هو أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، بخلاف عمر \_ أو من روى عنه \_ أنّ الرسول أخطأ، وأنّ العذاب أضحى قريباً منه، فهل هذا من محض الصدفة والاتفاق أم ماذا؟!!!.

وبكـــلمة واحـــدة أي الروايتين ــ رواية علي أم عمر ــ هي التي تتفق مع مقررات القرآن والسنّة المتواترة في تقييم النبي؟.

فهل رواية عمر بالتي تنسجم مع قوله تعالى: ﴿ رَحْمَةٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ أو قوله: ﴿ وَإِنَّكَ قُوله: ﴿ وَاللَّهُ مُنيراً ﴾ أو قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظَيم ﴾ أو قوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهَ وَى \* إِنَّ هُو إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أو قوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهَ وَى \* إِنَّ هُو إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أو قوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهَ وَي \* إِنَّ هُو إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أو قوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهَ وَي \* إِنَّ هُو إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أو قوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهُ لِي عَنْ اللَّهُ لِي عَذِيبَهُ مُ وَأَنْتَ فِيهِمْ ﴾ ... ؟ .

<sup>(</sup>١) سنن الترملي ٣: ٦٥، ومعنى الحديث: أما أن تقتلوا الأسرى السبعين ولا شيء عليكم، وأما أن تأخذوا الفداء ويقتل منهم بعدهم لاحقاً، وهذا ما حصل في معركة أحد.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٣: ٦٥.

أم أنَّ مـا رواه علي هـو الـذي ينسجم مع مقررات القرآن الآنفة وعشرات بل مئات غيرها؟

فإنّ قلت ما هو المسوغ لأن تأخذ برواية علي وتترك رواية عمر؟.

قلنا: المسوغات كثيرة لا تحصى؛ وإذا تناسيناها كلها فحسبنا أنّ النبي الذي ﴿مَا يَنْطُقُ عَنِ اللَّهَوَى﴾ قال في حق علي: «علي مع الحق والحق مع علي حيثما دار»(۱) وهو نص في أنّ علياً نفسه أو قوله أو فعله أو تقريره إذا عورض بالآخرين بأقوالهم أو بأفعالهم أو بتقريراتهم، فالراجح هو دونهم؛ لأنّ الحق معه كما ذكر ذلك الوحي تصريحاً وتلويحاً في عشرات بل مئات النصوص الأخرى، هذا من هذا الجانب..

ومن جانب آخر فإنّ ما يرجح رواية علي على رواية عمر أنّ الأخير كما أعلنت الروايات المتواترة كان كثير التجاسر والجرأة على مقام النبوة وقد اعترف هو بذلك حسبما رواه البخاري ـ بقوله: فعجب لي وجرأتي على رسول الله، وفي مقابل ذلك كان على قمة الطاعة والتقديس للنبوة وللرسالة ولعمر الله لا يستويان.

وإذا تناسينا المرجحات كلّها، فلا نتناسى من هو الألصق بعرى الدين، والذي هـو نفس النبي، أمّا الخليفة عمر فقد مرّ عليك أنّه شك في صلح الحديبية الأمر الذي لا يمكن أن يحدث في على!!!.

وقصارى القول فما يرجح رواية أمير االمؤمنين علي كل الملازمات المتقدمة في المبحث الأول؛ أي أنّ كلاً من أمير المؤمنين علي والخليفة عمر أسيران لطريقتين من المتفكير؛ النبوية في هذا الجانب والقرشية التبريرية الحكومية في ذلك الجانب، ولا ريب في أنّ النبوية هي دين الله.

## المهاجرون هم المقصودون بالذم في الآية

ومن الضروري الإشارة إلى أنّ رواية الترمذي الآنفة رويت في تفسير الطبري بسندين معتبرين فيهما: أنّ علي بن أبي طالب قال: جاء جبرائيل إلى النبي ﷺ فقال

<sup>(</sup>۱) شرح نهج البلاغة ۲: ۲۹۷ و ۱۰ ۲۷۲ وقد نص على صحته، مستدرك الحاكم ٣: ١٢٤، وقد نص على أنّه صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه، تاريخ بغداد ١٤: ٣٢٢، تاريخ مدينة دمشق ٤٤: ٤٤: ١٤٤، الإمامة والسياسة ١: ٩٨.

له: يا محمد إنّ الله قد كره ما صنع قومك في أخذهم الفداء من الأسارى، وقد أمرك أن تخيرهم بين أمرين؛ أن يقدموا فتضرب أعناقهم، وبين أن يأخذوا الفداء على أن يقتل منهم عدتهم!

فدعا رسول الله ﷺ الناس، فذكر ذلك لهم.

فقـالوا: يـا رسول الله عشائرنا وإخواننا..!! لا، بل نأخذ الفداء فنتقوى به على قتال عدونا، ويستشهد منّا عدتهم، فليس في ذلك ما نكره.

قال أمير المؤمنين علي الطَّيِّينُ: «فقتل منهم يوم أحد سبعون رجلاً عدة أسارى أهل بدر»(۱).

أقول: فيما رواه الطبري زيادة على ما رواه الترمذي؛ وهي مقبولة؛ إذ قد أخبرناك أنّ ما رواه الطبري معتبر السند، وزيادة الثقة مقبولة باتفاق.

على أيّ حال فالنص في مجراه العام كالنص الذي رواه الترمذي؛ وهو أنّ الرسول عَيْنَا كان مأموراً بتخيير الصحابة بين قتل الأسرى أو الفداء، وليس له عَيْنَا أَم من الأمر شيء مع حكم الله ومع ما أُمِرَ به، أضف إلى ذلك فنص الطبري المعتبر أعلن عن أولئك الذين قال عنهم الله تعالى: ﴿ تُربِدُونَ عَرَضَ الدَّنْيَا ﴾ فقد ذكر أنّ هناك من قال:

يا رسول الله عشائرنا وإخواننا...، وهو نص في أنّ السّاعين وراء عرض الدنيا قرشيون كلهم، وبالطبع ليسوا هم غير المهاجرين؛ فجيش الرسول عَيْنِ في معركة بدر كان يتألف من المهاجرين ومن الأنصار، والأنصار لا تربطهم بقريش المشركة لا أخوة ولا عشيرة؛ فينتج أنّ المنمومين بنص الآية والحديث هم المهاجرون، وهم الذين كانوا يريدون عرض الدنيا.

وواضح على ضوء النسيج الأدبي لكلام الوحي وهو في صدد التخيير أنّ الأفضل هو قتل الأسرى، وقرينة هذا الوضوح داخلية وهي قول الوحي أن يقتل منهم عدتهم فيما لو قبلوا بالفداء بلل القتل.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٤: ٢٢٢، زاد المسير لابن الجوزي ٢: ٥٦، تفسير ابن كثير ١: ٤٣٤، فتح القدير للشوكاني ١: ٣٩٧، سبل الهلدى والرشاد ٤: ٢٦، موارد الضمآن للهيثمي: ٤١١، صحيح ابن حبان ١١، ١١٨، مصنف بن أبي شيبة ٨: ٤٧٥.

ويستحيل على الله ورسوله والوحي أن يقبلوا بقتل المسلم (يستشهد لاحقاً في معركة أحد) من دون أي نتيجة سوى حفنة حقيرة من المل الرضاء للنفس الأمارة بالانخراط في ظلمات العرض الدنيوي الزائل، وهذا علاوة على أنّ جبرائيل (=الوحي) قد نص قائلاً: إنّ الله قد كره ما صنع قومك في أخذهم الفداء، على أنّ أخذ الفداء كان قراراً للمهاجرين القرشيين، ولكن لا حيلة للرسول عَلَيْقَ فهو مأمور بالتخيير من قبل الله تعالى.

أضف إلى ذلك فالنص الآنف يوضح أن خسارة المسلمين في الحرب الآتية (= معركة أحد) وفي النفس الإسلامية المقدسة قياساً بالنفس القرشية المشركة ليس أمراً ذا بال في حسابات أولئك المهاجرين؛ فالربح الحاضر، والمنفعة المرحلية، ولو على حساب النفس الإسلامية، وتعثر المسيرة الرسالية، والوظيفة النبوية، هو ما كان ذا بال عندهم..

## النبوة بين قريش واليهود

إنّ موقف المهاجرين المذموم هذا يذكرنا بنزعة بني إسرائيل مع موسى وهارون ومع ما جاءا به من عند الله؛ فبسبب نزعتهم نحو الربح المادي الحاضر لم يعبأوا بما جاء به موسى، كما لم يعبأوا بما سينزل عليهم من عذاب؛ كالتيه أربعين سنة في صحراء سينين (سيناء) وما حولها بين مصر والشام، بعد أن فضلهم على العللين؛ بإنزال طعام من الجنة لهم (= المن والسلوى) وبإنقاذهم من فرعون وجنوده، وبمعجزات ظاهرات بينات؛ كانفراج البحر لهم...، لكن ماذا كانت النتيجة؟!

كانت نتيجة ذلك أنهم قتلوا النبيين وأولادهم بغير حق؛ حيث نشروهم بالمناشير مع ألوان العذاب، وليس هناك بأبشع ممّا فعلوه بعيسى المسيح الطّيخة وبالمسيحيين الأوائل، ولقد حنى المهاجرون القرشيون ما فعلت بنو إسرائيل حذو القنة بالقنة؛ وجرائم قريش في ذلك لا تحصى؛ حسبك منها أنّهم فعلوا ما فعلوا بسيّلة نساء العالمين فاطمة البتول التي قال عنها النبي على ما أخرجه البخاري في صحيحه وغيره في غيره: «فاطمة بضعة مني يغضبني ما يغضبها»(۱) وإذا نسينا فلا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٤: ٢١٠.

اللاعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأدلّة المطروحة) ......

ننسى كربلاء ولا واقعة الحرة!!!.

ولعلي اخطأت القياس؛ فما فعلته قريش بآل الله في كربلاء لم يسجل التاريخ مثله لليهود!!!.

ولنكن موضوعيين أكثر؛ فكما أنّ اليهود كانوا يحسدون رجالات الله كجالوت الله يراده الله بسطة في العلم والجسم؛ لأنّه ليس من عشيرة مؤهلة لأن تحتضن النبوة أو الملك فيما يرعمون، فالأمر هو الأمر مع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب؛ فقد حسدته قريش حسداً تبين للجاهل والحليم، كما نص على ذلك الخليفة عمر في محاورته مع ابن عباس في نص الطبري السابق..

إنّ غرضي من هذا الاستطرد هنا هو التنبيه على إفراز آخر وملازمة أخرى وهو أنّ آيديولوجية القائلين بعدم عصمة النبي؛ والذين هم يستقون تراثهم من تراث الصحابة القرشيين الطالبين لعرض الدينا على حساب الله والرسول والإسلام، تجمعها بالأيديولوجية اليهودية في تقييم الأنبياء وحدة مجانسة؛ إذ كل منهما خلال الواقع الميداني يبرهن على أن مقام النبوة يمكن تجاوزه والحط من قدره، فلم يخبرنا التاريخ الإسلامي أنّ هناك من تجرأ على هذا المقام غير المهاجرين أو قريش المتأسلمة، وهذا الأمر هو ما أعلنه القرآن عن بني إسرائيل مع أنبيائهم، وفي هذا ما يزيح الستار عن مسرح الاتجاهين القرشي واليهودي؛ فكل منهما يعلن على خشبة هذا المسرح النفعي أنّه لا يرى عصمة النبي ـ أيّ نبي ـ وهذا نحو آخر من الملازمة.

وإذن فاللاعصمة في حدود الاجتراء عليه عَلَيْلُ وفي إطار الحط من قدره ليس هو بالشيء الجديد، بل هو ظاهرة تاريخية ونزعة يهودية قديمة أساسها الحسد والمصلحة على حساب المبادىء؛ إذ قد سبق اليهود قريشاً في إعلان ذلك، فنخلص \_ إذن \_ إلى وحدة منسجمة بين طريقتي تفكير اليهود وقريش في عدة أشياء..

١ \_ الاجتراء على مقام النبوة.

٢ \_ تخطئة النبوة، بأدنى سبب.

٣ ـ وجود الاستعداد الكافي لقتل النبي أو أولاده، وفاطمة البتول وكربلاء خير مثال.

٤ ـ القول بعدم عصمة النبي؛ لأنّه يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب، ولأنّه يهجر (يهذي) و...، وهذا أمر معلوم عن اليهود بالضرورة.

لا يحضى قول النبي بالتقديس والتبجيل؛ فيمكن المنع منه ومن إنتشاره؛
 كحرق الصحف التي تتضمنه، وبنو إسرائيل لم يعبأوا بالألواح التي ألقاها موسى من بين يديه حينما أغضبوه.

٦ ـ الاجتزاء باللغة الرمزية لاستنباط الأحكام؛ لأنها أجدى في رفع الإحراج،
 وسنوضح ذلك لاحقاً مع الضرورة.

٧ - يقول اليهود لموسى التليخ ﴿ فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُكُ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ جبناً وحباً للحياة وبغضاً للقاء الله، وقريش تركت الرسول في أحد وحنين - وحتى بدر في البداية - وحيداً فريداً؛ عرضة للموت أو للقتل، جبناً وحباً للحياة وبغضا للقياء الله أيضاً، اللهم إلا نفيراً من الصحابة على رأسهم على بن أبي طالب التليخ، كان يحامي عنه عَيَالِينُهُ بما آتاه الله من قوة ويقين.

وتجدر الإشارة إلى أنّ الفارين عن رسول الله ﷺ في أحد مثلاً استحقوا العقاب والغضب واللعن من الله؛ ضرورة أنّ الفرار من الزحف الذي يقوده معصوم من مثل أشرف الأنبياء والمرسلين ﷺ كبيرة ما بعدها كبيرة، خاصة إذا لاحظنا أنّ الرسالة ما زالت طرية؛ لكن عفا الله عنهم؛ إبقاءً لبيضة الدين، وإكثاراً من أسباب الرحمة.

٨ - إغضاب النبي، أمّا بنو إسرائيل فواضح، وأما قريش فالأرقام على ذلك بالعشرات؛ فكم من واقعة بسبب قريش در فيها عرق الغضب من جبين النبي؛ كموقف عمر من شفاعة الرسول لأهل بيته، وكموقفه من كتب اليهود التي كان مشغوفاً بها والتي بسببها قال النبي له: «أمتهوكون» وغير ذلك عمّا سنعرض له.

9 - القول بالرأي في دين الله؛ ولقد جمع الرسول عَلَيْلُهُ هذا الأمر الخطير في قوله: 
«ستتفرق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة أعظمها فتنة قوم يقيسون الأمور برأيهم 
فيحرمون الحلال ويحللون الحرام» (() وفي قوله عَلَيْلُهُ: « لم يزل أمر بني إسرائيل 
معتدلاً حتى نشأ فيهم المولدون فقالوا بالرأي فضلوا وأضلوا» (() ومعلوم أنّ قريشاً 
بريادة الخليفة عمر بن الخطاب هي أول من أسس للرأي مدرسة في الإسلام.

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ۲: ٤٣٠ وقد نص على أنها صحيحة على شرط الشيخين، ومعجم الطبراني الكبر ١٨: ٥١...

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ملجة ١: ٢١ والرواية حسنة بل صحيحة.

10 - التفكيك بين السلطة السياسية (=الزمنية) والسلطة السماوية (=الروحية) فبنو إسرائيل أزووا رجالات التوراة وأهل العلم وقدموا للإدراة السياسية من ليست له أهلية سماوية لخلافة النبوة، بدعوى أنّ الذي يقدم ينبغي أن يكون من بني إسرائيل، وهذا هو ما فعلته قريش بأمير المؤمنين علي، وقد نص على ذلك عمر حينما قال لابن عباس: كرهت قريش أن تجمع لكم النبوة فتبجحوا بجحاً؛ وهذا حتى لو كان علياً من الرسول محمد علياً كهارون من موسى؟ والأولى بالأمة من أنفسها(۱)؛ كما هو نص حديث الغدير.

١٦ ـ وجود الاستعداد الكافي عند القائلين بعدم العصمة للشك في أصل النبوة، كما مر عليك موقف الخليفة عمر في صلح الحديبية.

هذا وهناك أوجه شبه سنقف عندها لاحقاً كلما تسنى لنا أن نعرض لذلك..؛ ومقصودنا من كل ذلك ليس الطعن بأصول الدين الحنيف الثابتة عند بقية المسلمين، بل لإلفات النظر إلى أنّ الذين يتهمون الفكر الشيعي بأنّه متأثر بالفكر اليهودي ينطبق عليهم ـ بلا مغالاة \_ قول القائل: رمتني بدائها وانسلّت!!!

فشيخ الإسلام ابن تيمية يقول: الرافضة (يقصد كلّ الشيعة) إخوان اليهود (٢٠).

ولنا أن نعلن للقارىء الكريم أنّ مقصودنا ممّا ذكرنا آنفاً ليس الاستطراد، بل الوقوف على طريقة تفكير القائلين بعدم عصمة النبي، والذين هم خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي؛ ففي الفصول اللاحقة وبخاصة في بحث الإسرائيليات سنجد أنّ خصوم أمير المؤمنين علي، القائلين بعدم عصمة النبي هم من كانوا يسيعون أفكار اليهود في الوسط الإسلامي، وهم من كانوا يحيلون ما سمعوه عن اليهود على رسول الله تقولاً؛ كأبي هريرة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وغيرهم فيما نصّ الإمام ابن كثير جازماً.

لأجل ذلك على القارىء الكريم أن يلتفت إلى أنّ البحث في عصمة النبي بحث آيديولوجي، وأنّ القول بعدم العصمة عنصر من عناصر طريقة من التفكير في جنب عناصر أخرى كثيرة تنهض لبناء منظومة ضخمة من المعرفة، منها التأثّر بطريقة تفكير

<sup>(</sup>١) هـذا مـا نـص عليه الرسول =الوحي: «ألست أولى بكم من أنفسكم» فقالوا: بلى، فقال عَلَيْ : «فهذا علي وليكم بعدي».

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٤: ٢٠١. دار الكتب العلمية بيروت.

اليهود والتقوّل على النبي جرّاء ذلك، ومنها المنع من سنّة النبي، ومنها دعوى الاكتفاء بالقرآن، وغير ذلك من العناصر التي يجمعها أساس الخصومة مع أمير المؤمنين علي وأهل بيته؛ آية ذلك أنْ ليس من الصدفة في شيء أن تجتمع كل هذه العناصر في خصوم أهل البيت!!!.

#### الإشكالية السابعة: التهافت!

ورد في رواية مسلم التي صدرنا بها أصل البحث أنّ عمر قال للنبي: أخبرني من أي شيء تبكي...؟.

فق ال عَيْنَا الله: «أبكي للذي عرض على أصحابك من أخذهم الفداء، لقد عرض على على عذابهم أَنْ يَكُونَ لَهُ عَلَى عذابهم أدنى من هذه الشجرة» فأنزل الله: ﴿مَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسُرى حَتَى يُشْخَنَ في الأَرْضُ .

فمن حقنا أنَ نتساط: لملاًا قل رسول الله عَيَالله لله عَمَال الله عَمَال الله عَمَال الله على أصحابك من أخذهم الفداء العني لماذا أضاف الصحبة لعمر بقوله: «أصحابك»؟.

ولماذا لم يقل ﷺ: للذي عرض لأصحابي أو أصحابنا مثلاً؟!!.

إنّ هذا \_ في الحقيقة \_ بمثابة نص على أنّ العذاب أبعد شيء عن دائرة الرسول المقدسة، بل هو محيط بصحابة عمر الآخذين للفداء؛ وهم حسب هذا النص أبو بكر ومن رأى رأيه، علاوة على أنّه تقدم عليك أنّ كل موقف الرسول عَيْنِ في هذه الواقعة أنّه مأمور من قبل الله بتخيير الصحابة بين أمرين أحدهما راجح؛ وهو قتل الأسرى حسبما رواه الطبري، والآخر مرجوح وهو أخذ الفداء على أن يقتل منهم فيما بعد عدد الأسرى المشركين، وقد أخبرناك أنّه لا حيلة للرسول عَيْنِ فيما أمر الله تعالى.

### الإشكالية الثامنة: الأسرى يوسطون أبا بكر!

ذكر الواقدي أنّ أسرى المشركين قالوا: لو بعثنا لأبي بكر؛ فإنّه أوصل قريش لأرحامنا، ولا نعلم أحداً آثر عند محمد منه، فبعثوا إليه فجاءهم فكلموه، فوعدهم أن لا يألوهم خيراً، ثم ذهب إلى النبي ﷺ فجعل يلينه، وعاوده ثلاث مرات؛ كل ذلك

اللاعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأدلّة المطروحة) .......

والنبي لا يجيبه(١).

لا أعتقد أنّ هذا النص يحتاج إلى تعليق سوى أن نقول: مَنْ أجاز لأبي بكر أن يجامى عن الكفار والمشركين؟.

ولماذا لم يستأذن النبي في هذا الأمر؟.

وبأيّ مناسبة يقرظ الكفارُ أبا بكر: إنّه أوصل قريش للأرحام؟.

ولأجل أيّ شيء يحاول إنقاذهم بكل وسيلة؟.

يوضح لنا هذا النص أنّ أحد المستفيدين من رمي أكذوبة نزول العذاب على عاتق النبي هو أبو بكر؛ إذ هو فضلاً عن كونه أشار بما لا يريده الوحي أضحى وسيطاً للكافرين والمشركين، وهي فيما يبدو جريمة لا تغتفر؛ آية ذلك أنّ النبي لم يعبأ به ولم يثمن طلبته بحبّة خردل، والقول بأنّ العذاب نزل على النبي وأنّ النبي أخطأ يخفف من حلّة كبيرة الخليفة أبي بكر هذه!!!.

ولقد أخطأت قريش بقولها: لا نعلم أحداً آثر عند محمد من أبي بكر؛ إذا لم يشتر الرسول عَلَيْكُ من بضاعته حتى حرفاً واحداً!!!.

وفيما أعتقد فقول قريش المتقدم مندرج ضمن عمليات الأسطرة والأدلجة التي تعاطتها قريش لغرض التعمية على الحقائق وضرب القيمة السماوية لأمير المؤمنين علي ولأهل بيته المنتج المنتج وحسبنا أن نقول هنا وعلى ضوء النص الآنف: إنّ الأساس في مسألة تفضيل أبي بكر على كل الناس كما يطرح مشهور أهل السنة هو رؤية قرشية مشركة، تاريخها هو تاريخ وقوع صناديدها من أوتاد الكفر والشرك والضلال أسرى في قبضة الرسول بعيد بدر، لكنها رؤية استمرت حتى هذا اليوم!!!.

أقول الروايات في أنّ آثر النّاس عند النبي هم آل بيته متواترة سنسرد بعضها لاحقاً، لكن مهما شككنا فلا نشك في أنّ مزعمة أنّ أبا بكر \_ أو غيره \_ آثر النّاس عند النبي هو من أكذب المكذوبات؛ ذلك لأنّه تكذيب صريح للقرآن القائل: ﴿قُلُ لا أَسُأَلُكُمُ عَلَيْهُ أَجْراً إلاّ الْمَودَة في الْقُربَى ﴾ (٣) والمصيبة أنّك لو تتبعت بعض مصادر الحديث لوجَدت أنّ تلك الرؤية القرشية الكافرة في تفضيل الخليفة أبي بكر

<sup>(</sup>۱) مغازی الواقدی ۱: ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) الشورى: ٢٣.

قد صيغت فيما بعد حديثاً عن النبي، وليس من شأننا البسط في هذا الآن، لكن فقط لإلفات النظر إلى عنصر آخر من عناصر طريقة التفكير المقابلة للطريقة النبوية؛ أي محاولة تفريغ محتوى المعطيات السماوية التي من مثل قوله تعالى: ﴿ لا أَسْأَلُكُ مُ عَلَيْهِ أَجُراً إِلّا الْمَوَدَةُ فِي الْقُرْبَى ﴾ !!!.

# الإشكالية التاسعة: عمر أم سعد بن معاذ؟!.

روى الطبري عن محمد بن إسحاق قال: لما نزلت: ﴿مَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَكُبِي أَنْ يَكُونَ لَكُ مَنَ السماء ما لَهُ أَسُرَى حَتَى يُثُخِنَ فِي الأَرْضِ قَالَ النبي عَلِيلاً: «لو نزل عذاب من السماء ما نجى منه إلا سعد بن معاذ » وذلك لأنّ سعداً قال (وهذا قبل نزول الآية): يا رسول الله، الإثخان في القتل أحب إلينا من استبقاء الرجال(۱).

ولا ربب في أنّ ما قاله سعد بن معاذ رضي الله عنه هو الذي جاء مطابقاً للأرجح السماوي الذي يريده الله ورسوله، فكما علمت سابقاً كان الوحي يريد قتل الأسرى حتى لا يُقتل من المسلمين عدّتهم في المعركة اللاحقة، أُحُد؛ أي حتى لا يخسروا الحرب فيها، لكن الأغلبية الساحقة كانت تريد عرض الدنيا، وقد أخبر ناك أن النبي كان مأموراً بمشاورة الصحابة في هذه الواقعة..

وينبغي أن يفهم القارئ الكريم أنّ لهذه الرواية ما يؤيدها في بعض فقراتها؛ إذ قد ثبت بأدلة قاطعة أنّ سعد بن معاذ كان معتمد النبوة في حرب المسلمين مع يهود بني قريظة، ولقد حكّمه الرسول عَلَيْلاً في أمرهم، حتّى أنّه رضي الله عنه حكم فيهم بحكم وصفه الرسول عَلَيْلاً بأنّه حكم الله من فوق سبع سماوات، الأمر الذي يفصح عن أنّ ما رواه الطبري فيما يخص هذه الفقرة صحيح؛ وأنّ المشير على الرسول بما يوافق الوحى هو سعد وليس هو الخليفة عمر بن الخطاب..

# هل أشار عمر بالقتل؟.

يجيبنا نص مسلم الذي صدرنا به هذا البحث بن نعم، ولكن في هذه النعم ما فيها؛ فلو أمعنًا إمعاناً آخر في النص، من جديد، لرأينا أنّ عمر يشير بقتل عقيل بن

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۲: ۱۷۱.

أبي طالب وأنّ الني ينبغي أن يقتله أخوه علي بن أبي طالب؛ زاعماً أنّه في أثناء ذلك سيقتل فلاناً؛ نسيباً له.

ولكن لنا أن نتساءل؛ فهناك عشرات من رؤوس الكفر وأوتاد الضلال وقعوا أسرى بيد المسلمين فلماذا تناساهم عمر ولم يتذكر إلا عقيلاً ونسيبه المسكين؟!!.

# من القصود بالقتل في رأي عمر؟.

يوحي النص السابق بالإضافة إلى المعطيات التاريخية والنصوص النبوية الأخرى في هذا المضمار، أنّ المقصودين بالقتل هم بنو هاشم دون سواهم من بقية قريش؛ إذ قد ثبت أنّ الرسول عَمَا الله عنما اشتد وطيس معركة بدر قال: «عرفت رجالاً من بني هاشم وغيرهم أخرجوا كرها، لا حاجة لهم لقتالنا؛ فمن لقي أحداً من بني هاشم فلا يقتله، ومن لقي ...» (١).

وقال أحمد زيني دحلان (مفتي الشافعية في عصره) وهو يتحدث عن العباس المني أسر في بدر: وكان العباس فيما قال أهل العلم بالتاريخ قد أسلم قدياً، وكان يكتم إسلامه، وكان يسرّه ما يفتح الله على المسلمين، وكان النبي عَيَالِيُهُ يطلعه على أسراره حين كان بمكة، وكان يحضر مع النبي عَيَالِيُهُ حين كان يعرض نفسه على القبائل، وكان يحتهم ويحرضهم على مناصرته، كما تقدم في حضوره بيعة العقبة التي كانت مع الأنصار؛ فهذا كله يدل على إسلامه، وكان النبي عَيَالِهُ أمره بالمقام بمكة ليكتب له أسرار قريش وأخبارهم، ولذلك قال الرسول عَلَيْهُ: «فلا يقتله فإنه خرج مستكرهاً» (١٥٥).

ولقد بلغت الجرأة بأصحاب رسول الله ﷺ أنّهم بعد أن سمعوا الرسول ﷺ في الله عَلَيْكُ أنّهم بعد أن سمعوا الرسول عَلَيْكُ أن يقول: «إنّ بني هاشم أخرجوا كرهاً» يأتي عمر ليشير على النبي بقتل عقيل بن أبي طالب وأنّ الذي ينبغي أن يلي قتله على بن أبي طالب !!!.

<sup>(</sup>۱) الأحاد والمثني للضحاك ۱: ۲٦٨، فيض القدير للمناوي ١: ٢٤٢، البداية والنهاية لابن كثير ٣٤٨، سبرة ابن كثير ٢: ٤٣٦، سبل الهدى والرشاد ١١: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن كثير ٢: ٤٣٦، البداية والنهاية ٣: ٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) سيرة دحلان المطبوعة في هامش السيرة الحلبية: ٥٠٤.

بل بلغت بهم الجرأة بعد أن سمعوا من النبي أنّ العباس خرج مستكرهاً أنّهم أوثقوا العباس بالحبال والسلاسل بشدة كان يتضور بسببها ألماً..

وقد أخرج الطبري أنّ الرسول عَلَيْلًا لم يستطع النوم بعد عظيم ما لاقى من العناء فقال له أصحابه في ذلك فقال: «سمعت تضور عمى العباس، فمنعني النوم » (١).

وليس عجباً بعد ذلك أن يذكر المتقي الهندي في كنزل العمال أنّ عمر بن الخطاب هو الذي ولي وثاق العباس بن عبد المطلب بشدة وغلظة؛ جعلته يتضور بسببهما تضوراً مؤلمًا، على أنّ المتقي الهندي ذكر \_ في الكنز \_ أنّ العباس رحمه الله قال لعمر: أما والله يا عمر ما يحملك على شد وثاقي إلاّ لطمي إياك في رسول الله عَلَيْهِ .

فقال له عمر: إنّ الله أمرني بشد الوثاق<sup>(٢)</sup>.

واعجبا لعمر!! إذ أين ومتى وكيف أمره الله بشد الوثاق؟.

وهل أمره الله بشد وثاق العباس دون الباقين؟.

وهل أمره الله أن يشير بقتل عقيل دون بقية قريش؟.

وكيف يزعم أنّ الله أمره بشد وثاق العباس مع أنّه ضرب بقول الرسول ﷺ: «عرفت رجالاً من بني هاشم أخرجوا كرهاً» عرض الجدار.

وعلى قول رسول الله هذا كيف يقول لرسول الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَلَيْهُ: كذبوك وأخرجوك فدعهم نضرب أعناقهم؛ مكن علياً من عقيل، ومكن حمزة من العباس فيضرب عنقه، ومكني من فلان (نسيب لعمر) فأضرب عنقه؛ فإنّ هؤلاء أئمة الكفر (٢٠٠٠).

وهل طاعة الله في نظر عمر لا تتحقق إلاّ بعصيان الرسول؟؟؟!!!.

وهل تتعقل \_ عزيزي القارىء \_ أنّ عقيلاً وعبّاساً هما أئمة الكفر؟.

ما أردنا الوقوف عليه من هذه التساؤلات هو تجسيم طريقة تفكير الخليفة عمر وأنّها مبنية على أساس أنّ أقوال النبي في حقّ بني هاشم وأنّهم خرجوا مستكرهين، ليست حجّة، يمكن تجاوزها، وهو عزيزي القارىء من قبيل قوله: إنّ النبي يهجر حسبنا كتاب الله، ففيما يظهر فإنّ قول الرسول: «عرفت رجالاً من بني هاشم خرجوا كرهاً» هذيان (=هجر) من النبي في نظر الخليفة عمر، ولا ريب في أنّ النبي غير

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۲: ۱٦٠.

<sup>(</sup>Y) كنز العمال ١٠: ١٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي ٥: ٣٠٥.

معصوم في نهاية اللعبة.

عزيزي القارئ أمعن النظر في هذا اللحن وخصوصاً قول عمر: فإنّ هؤلاء أئمة الكفر مع أنّ فيهم عقيلاً والعباس و...، في حين أنّ الرسول قال: «أخرجوا كرهاً» تجد أنّ عمر لا يرى طاعة الرسول فيما لا يشتهي من أقواله المقدّسة عَيَّالِيُّهُ؛ خاصّة إذا كان موضوع تلك الطاعة ومحتوى تلك الأقوال بنو هاشم، وهذا يؤيّد أنّ طريقة التفكير القرشية مبنية على الخصومة مع عموم بني هاشم، وفي هذا المجرى نصوص كثيرة أخرجنا بعضها في المبحث الأول من هذا الفصل، وسنسرد بعضها لاحقاً، كلّما غلبتنا حاجة السرد..

ونعود لنؤكد أنّ مقصودنا من ذلك إزاحة الستارة عن مسرح عناصر آيديولوجية ترك السنّة بسبب الخصومة مع أمير المؤمنين علي وعموم بني هاشم؛ وآية ذلك أنّنا نجد أنّ طبيعة الخليفة عمر مع الأقوال النبوية في حق أهل بيت النبي عَلَيْظُ وفي حق أتباعهم، هي المعارضة الشديدة كلّما تسنّى له أن يعارض النبوة في هذا الشأن!.

مهما يكن من ذلك فمجموع هذه الملابسات تلل بنحو من أنحاء الدلالة على أنّ القصودين بالأساس هم بنو هاشم، ولقد أنبأتك بحوثنا السابقة أنّ القائلين بعدم عصمة النبي هم أنفسهم المبغضون لبني هاشم، وهم القائلون عنهم بأنّهم زبالة، وتباً للحسد ولكلّ من اتّخذه ديناً على الدين.

## سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَنْبِي...﴾

البحث الذي أطلنا فيه آنفاً كنا نقصد منه إلفات النظر إلى الاشكاليات المستقرة التي تدحض مزعمة أنّ الرسول عَيَوْلَهُ أخطاً في قضية أسرى بدر، فكما بان فإنّ غيره هو الذي أخطاً؛ وهم المهاجرون الذين كانوا مع النبي في الغزوة الطالبون لعرض الدنيا، ولكن حفاظاً على ماء وجوه هؤلاء المهاجرين الدنيويين، وتغطيةً على النزعة القرشية الجاهلية، رمي الخطأ بعاتق الرسول الأكرم عَيَوْلُهُ؛ ضرباً للنبوة واستهزاء بالدين، لكن لا بشكل ساذج؛ ففيما تعلن المعطيات فهذا الضرب وذلك الاستهزاء نابع عن مجموعة من عناصر تمثل بناء متماسك من المعرفة، وفي الحقيقة فهذه هي طريقة قريش في الحفاظ على ماء الوجوه، ونحن إذا وقفنا على السبب الحقيقي لنزول الأية الشريفة يتبين لنا هذا الأمر بوضوح وجلاء..

لكن من الأمور المهمة التنبيه على طمع الصحابة، أهل بدر، بالمال وأن أخلاقهم ساءت بسبب ذلك للغاية، وعمّا يلل على ذلك ما خرّجه الهيثمي في مجمع الزوائد من أنّ عبادة بن الصامت سئل عن الأنفال؟.

فقال: نزلت فينا معشر أصحاب بدر؛ نزلت حينما اختلفنا في النفل؛ وساءت فيه أخلاقنا، فانتزعه الله من أيدينا وجعله إلى رسول الله عَيْرَالله عَيْرَالله الله عَيْرَالله الله عَيْرَالله الله عَيْرَالله الله عَيْرَالله الله عَيْرَالله عَيْرَالله الله عَيْرَالله عَيْرَالله الله عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَالله الله عَيْرَالله عَيْرَالله الله عَيْرَالله عَيْرُالله عَيْرَالله عَيْرَاله عَيْرَالله عَلَيْلِه عَيْرَالله عَلَيْلِه عَلَيْلِه عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَالله عَيْرَاله عَيْرَالْه عَيْرَاله عَيْمُ عَيْمُ

الذي نريد قوله أنّ أهل بدر ـ على ضوء هذا النص ـ سوى من عصم الله منهم، وهم قليل جداً، لم يتجردوا عن عرض الدنيا، وما زال في قلوبهم هذا الإثم الملحق لكلّ خير، أضف إلى ذلك فالآيات النازلة فيما يتعلق ببدر تنبئنا عمّا هو أشد من ذلك بقولها: ﴿ كَمَا أَخْرُ جَكَ رَبُّكَ مِنْ بَينتك بِالْحَقّ وَإِنْ فَرِيعًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ \* يُجَادلُونَكَ في الْحَقّ بَعْدَ مَا تَبَيّنَ كَأَنّكَا يُسَاقُونَ إلى الْمُؤْت وَهُمْ يَنظُرُونَ \* وَإِذْ يَعدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطّائفَتيْنِ أَنهَا لَكُمْ وتودُونَ أَن وَهُمْ يَنظُرُونَ \* وَإِذْ يَعدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطّائفَتيْنِ أَنها لَكُمْ وتودُونَ أَن أَن عَنفُونَ اللهُ ا

أجمع المفسرون والمحدثون على أنّ هذه الآيات نزلت في أهل بدر، كما أجمعوا على أنّ الفريق الكاره هم جماعة كثيرة من أهل بدر، وأجمعوا ثالثاً على أنّ سبب الكره هو أنّ الله والرسول عَلَيْكُ أمرا المسلمين بغزو قافلة أبي سفيان التي جاء بها من الشام مُحَمَّلَةً بعرض الدنيا، وحينما علم أولئك الكارهون بأنّ العير أفلتت منهم؛ لأنّ أبا سفيان أخذ بها سلحل البحر، أرادوا الرجوع إلى المدينة، لكنّ الله أمرهم الله بقتل جيش المشركين بقيادة أبي جهل الذي جاء لنصرة القافلة بقصد الذود عن أموال مكة، وبقصد اجتثاث الإسلام؛ فكرهوا القتل، وتعذروا للرسول عَلَيْكُ بأنّهم غير مستعدين لذلك، وأن استعدادهم كان لنهب القافلة لا غير، وقد اتفق المفسرون والمحدثون أيضاً على أنّ قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَعِدُ كُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّانِعَ تَيْن أَنْهَا لَكُمُ وتَودُونَ أَنَ على أنّ قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَعِدُ كُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّانِعَ تَيْن أَنْهَا لَكُمُ وتَودُونَ أَنَ

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٧:: ٦، وقد نص على أن رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٥ ـ ٧.

# غَيْرَ ذَات الشَّوْكَة تَكُونُ لَكُمْ اللهِ بياناً لذلك..

.. فألمقصود من الطائفة الأولى القافلة التي جماء بها أبو سفيان، وأمّا الطائفة الثانية فالمقصود منها جيش المشركين بقيادة أبي جهل، ولكن كان أكثر أهل بدر من الصحابة يودّون غير ذات الشوكة (= القافلة والملل) أما ذات الشوكة (= قتال الجيش بقيادة أبي جهل) فكانوا له كارهين.

وفي بعض النصوص ـ التي أخرجها الطبري وغيره ـ أنهم قالوا للرسول عَيْمَالُهُ: أخرجتنا للعير ولم تُعْلِمْنَا قتالاً فنستعد له(١).

فانظر إلى جرأة هؤلاء مع مقام النبوة، ولقد اعترف القرطبي من حيث يدري أو لا يدري أن الكارهين هم المهاجرون الذين كانوا مع الرسول عَلَيْقِلْهُ (٢)، بل هم كما في بعض النصوص الشيخان أبو بكر وعمر وأتباعهما؛ فلقد أخرج ابن أبي شيبة في مصنفه أنّ رسول الله خرج إلى بدر حتى إذا كان بالروحاء خطب الناس فقال: «كيف ترون»؟

فقال أبو بكر: يا رسول الله؛ بلغنا أنّهم بكذا وكذا (أي بكذا عدد وبكذا عدة؛ أي لا نقدر على مقارعتهم). ثمّ خطب الناس فقال عَلَيْ : «كيف ترون»؟ فقال فقال عمر مثل ما قال أبو بكر. ثمّ خطب ثالثة فقال عَلَيْ : «ماذا ترون»؟ فقال سعد بن معاذ: يا رسول الله إيّانا تريد؛ فوالذي أكرمك وأنزل عليك الكتاب، ما سلكتها قط ولا لي بها علم، ولئن سرت حتى تأتي برك العماد، من ذي يمن، لنسيرن معك، ولا نكون كالذين قالوا لموسى من بني إسرائيل: ﴿فَاذُهُبُ أَنْتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلا إِنّا مَعْكَما مَتَبَعُون؛ ولعلك أن تكون خرجت لأمر (=القافلة) وأحدث الله إليك غيره (=قتال المشركين في بدر) فانظر إلى الذي أحدث الله إليك فامض له؛ فصل حبال من شئت، واقطع حبال من شئت، وسالم من شئت، وعاد من شئت، وخذ من أموالنا ما شئت؛ فنزل القرآن

<sup>(</sup>۱) راجع عون المعبود ۷: ۲۹۳، شرح المعاني الآثار ۳: ۲۳۲، المعجم الكبير ٤: ۱۷٤، تفسير الطبري ٩: ۲٤٠، وفيه في هذا الخصوص عدة روايات، تفسير القرطبي ٧: ٣٦٩، تفسير ابن كثير ٢: ۲۹۸، تفسير الجلالين: ۲۲۷.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۷: ۲۳٦.

على قول سعد<sup>(۱)</sup>.

أقول: فالمقارنة بين قولي أبي بكر وعمر وبين قول سعد بن معاذ كفيلة بإيقافنا على شاطىء الحقيقة، وبالتالي لا عجب بعد هذا بعدة أعوام أن يوافق حكم سعد بن معاذ رضي الله عنه في بني قريظة حكم الله من فوق سبع سماوات؛ وهذه لعمر الرحمن حمي نتائج الطاعة المطلقة للرسول عَلَيْكُالله علاوة على أنّ هذا الخبر ينص على أنّ القرآن نزل موافقاً لقول سعد، فهل يأتي الله سبحانه وتعالى بعد كل هذه الملابسات وبعد كره عمر بالخصوص للقتال، وعصيانه للرسول لينزل القرآن موافقاً له؟ كبرت لعمر الله كلمة تخرج من أفواه التبريرات اللامسؤولة!!!

وقصارى القول في قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَى يُثْخِنَ فِي الْأَرْضِ﴾ هو ذم لأولئك القرشيين من المهاجرين، الذين ساءت أخلاقهم بسبب المل، الطالبين لعرض الدنيا، الكارهين للقتال خوفاً من عدد وعدة المشركين، وهم الشيخان أبو بكر وعمر ومن على هواهما..

فإنّ قلت: فكيف يأمر الله ورسوله المسلمين بالتعرض لعير أبي سفيان ثم يذم تعلى شأنه الصحابة الذين أصروا على العير؟.

قلنا: الأحكام الشرعية تابعة لموضوعاتها، وحينما أمر الله تعالى بالتعرض للعير لم يكن هناك جيش مشرك على استعداد لقتل المسلمين، لكن الذي حدث أن المشركين وبخاصة أبو جهل جمعوا جيشاً، وأعدوا عدة، واصروا على مقارعة الرسول عَيَالَةُ واجتثاث مادته في بدر، والنبي - أي نبي - لا يقاتل إلا إذا عميت القلوب والأبصار كالذي حصل لأبي جهل ومن معه؛ فلما لم يكن هناك جيش فالرسول عَيَالَةُ مأمور بالتعرض لكل ما يتعلق بالشرك وأهله مالاً كان أم قتالاً.

ولكن مع وجود جيش يه لف إلى استئصل النبوة فالقتل دون المل، والآية تقرر ما المني ينبغي أن يحلث في الفرض الثاني، وأنّ الذي يطلب المل على حساب القتل والدفاع عن النبوة هو مبتغ لعرض الدنيا، نقول هذا غير متناسين لحكمة أخرى مهمة جدا في نفسها، وهي امتحان الصحابة؛ لما يترتب على ذلك من آثار عقائدية خطيرة جداً، ويبدو أنّ الصحابة فيما أعلن عبلة بن الصلمت ساءت أخلاقهم ففشلوا في الامتحان.

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة ٨: ٤٦٩.

#### من هو المستفيد؟

نلخص من كل ما سبق إلى أنّ القول بعدم عصمة النبي في قضية أسرى بدر إنّما هـو في طول مشروع معرفي كبير تبنّه الاتجاه القرشي للتغطية على فضائح أهل بدر من الصحابة وخصوصاً الشيخان أبو بكر وعمر، فأهل بدر فيما نص عبادة بن الصامت ساءت أخلاقهم بسبب المل، وهم الذين كرهوا القتال مع النبي لمّا رجّحوا القافلة والمال، وهذا هو أول الأخطاء، والخطأ الثاني هو أنّ المعركة بعد أن حسمت لصالح المسلمين انبرى عمر بمشروع قتل بني هاشم مخالفاً في ذلك نص الرسول أنّهم أخرجوا كرهاً..، ومن المناسب عند أهل هذا الاتجاه أن المعصوم هو عمر لا النبي عَلَيْهُ وَأَنّ أبا بكر أعز الناس على رسول الله لا علي ولا فاطمة ولا أحد من بني هاشم؛ تفريغاً لمحتوى عشرات النصوص المتواترة التي من مثل: ﴿لا أَسْأَلُكُمُ عَلَيْهُ أَجُراً لا الْمَوَدَةَ في الْقُرْبَى﴾ ..

هذا، لكن أهم ما نخلص إليه هو أنّ مثل هذه الملابسات توقفنا على عناصر طريقة تفكير خصوم أهل البيت، وأنّ سلوكيّاتهم ليست عفويّة، بل هي مبرمجة ومدروسة، تنظوي على مبادىء معرفية كاملة، هي مقابلة لمبادىء الدين في المحتوى والمضمون، بل في الشكل في كثير من الأحيان، وبكلمة واحدة فالمستفيد من كلّ ذلك هم خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي عَلَيْلُهُ، لكن من الضروري الإشارة إلى عنصر مهم للغاية من عناصر طريقة تفكير النبوة، وهي في صدد بناء الدين والصراع من أجله؛ فأموال بدر قد جعلها الله والرسول عَلَيْلُهُ تحت حكم الصحابة من أهل بدر، لكن لمّا ساءت أخلاقهم تغيّر الحكم ليحكم فيها الرسول دونهم، وسيأتي الكلام عن هذا العنصر في فصل لاحق.

# الدئيل الثائث:

# الرسول عَيْظِيُّ يخطأ في قضية التأبير

نـص الغـزالي وعموم أهل السنة أنّ النّبي أخطأ في قضية تأبير نخل أهل المدينة، ولأجل ذلك زُعم أنّ النبي قال معتذراً عن خطأه هذا: «أنتم أعرف بأمور دنياكم وأنا

أعرف بأمر دينكم» (١).

وقد خالفهم الشيعة في ذلك، فكما علمت؛ لأنهم يقولون بعصمة النبي عَلَيْهُ في كل شيء..، وقد روى أهل السنة منفردين أنّ النبي لما قدم المدينة مرّ بقوم يؤبرون (يلقحون) المنخل فقال: «لو لم تفعلوا لصلح» فتركوا تلقيحه، فخرج شيصاً فمرّ بهم فقل عَلَيْهُ: «ما لنخلكم»؟. فقالوا: قلت: كذا وكذا!. فقل عَلَيْهُ: «أنتم أعلم بأمور دنياكم؛ فإني إنّما ظننت ظنّا؛ فلا تؤاخذوني بالظن، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذوا به، فإني لن أكذب على الله عزوجل» (").

وقد روى هذه القضية من الصحابة عائشة وأبو موسى الأشعري وأنس بن مالك، فراجع مصادر التخريج الماضية، ولا بدّ من إلفات النظر إلى أنّ التعامل مع الأحاديث والأخبار على ضوء معايير الرجال والدراية التي تناقلها العلماء خلفاً عن سلف أمر ضروري، لكنّه ليس كل شيء؛ آية ذلك أنّ أخباراً كثيرة هي صحيحة على ضوء تلكم المعايير، لكن فيما أثبت التحقيق العلمي لا يمكن الالتزام بها في مرحلة الدلالة، كما نلفت النظر إلى أنّ هذا ليس ضرباً لطريقة علماء الإسلام التي ساروا على ركابها وهم يصارعون لجج الاستدلال، فهم قد اتفقوا \_ نظرياً وعملياً \_ أنْ ليس كل ما صح سنده يجب العمل بمقتضاه؛ فهناك أخبار كثيرة موصوفة بالصحة أعرض عنها الفقهاء والمتكلمون والمفسرون بسبب شذوذها أو إعلالها أو معارضتها بما من شأنه المعارضة أو مخالفتها للأصول الشرعية الثابتة".

على أنّ الجديد اللذي جماءت به المناهج المتطورة \_ في هذا الشأن \_ لا يلغي دور القديم الذي هو ضروري...، سوى إنّه أكّد \_ بإلحاح \_ على ضرورة القراءة الموضوعية

<sup>(</sup>۱) المستصفى: ۱٤٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٧: ٩٥، مسند أحمد ٦: ١٢٣، مشكل الآثار ٢: ٢٩٤، مسند أبي يعلي ٦: ٢٣٨، صحيح ابن حبان ١: ٢٠١، مجموع النووي ١١: ٣٥٣، سنن ابن ملجة ٢: ٨٢٥.

<sup>(</sup>٣) وحسبك من ذلك الروايات الكثيرة التي أخرجها البخاري في صحيحه، والتي قيل عنها أنها أصح شيء بعد كتاب الله، فإنك لو راجعت كتاب المحلّى لابن حزم أو كتب المذاهب الأربعة الاستدلالية مراجعة بسيطة تجد أنّه لم يعمل بمفاد كثير منها الأئمة الأربعة مالك بن أنس مؤسس المذهب المالكي والشافعي مؤسس المذهب الشافعي وأبو حنيفة مؤسس المذهب الحنبلي.

الأكثر جدوى، وعلى ضرورة استثمار العلوم الإنسانية ومسلّمات العقل وثوابت الشرع بما هو أكثر إحاطة، والتفافاً على عناصر الحدث التاريخي؛ للوقوف على حقائق الأشياء..

فمن هذا المنطلق هناك إشكاليات لا يسع أحدٌ تناسيها وهو بإزاء مزعمة تأبير المنخل، في حين أنّ على المعتقدين بهذه المزعمة أن يكونوا موضوعيين في هذا الأمر؛ خاصة أنّ نفس الاعتقاد بهذه القضية يؤدي إلى دفن كثير من العقائد الإسلامية المستوحاة من القرآن ومن سنّة النبي الثابتة عند الجميع في مقبرة اللامعقول، فأمعن النظر في خطورة الموقف، وسبب ذلك أنّ هناك إشكاليات لا يمكن الفرار منها..

#### الإشكالية الأولى:

روى أحمد عن علي بن حسين عن أبيه رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه» (۱)، وقد ذكر السيوطي بأنّ طريق هذا الحديث حسن (۱)، وهناك طرق صحيحة أخرى لهذا النص مروية عن أبي هريرة وعن غيره (۱).

وقد قال أبو داود معلقاً على هذا الحديث: أصول السنن وجماع الخير في أربعة أحاديث، هذا أحدها(؟).

وبلا تطويل فهل أنّ إسلام الرسول عَلَيْكُا الله سيَّة ليس حسناً؛ لأنّه تلخل فيما لا يعنيه؟!!!. وهل فهم أبو داود ما لم يفهمه الرسول؟!.

#### الإشكالية الثانية:

روى مالك وغيره من المحدثين بطرق صحيحة \_ متفق عليها \_ عن أكثر من صحابي أنّ النبي قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١:.

<sup>(</sup>۲) تنوير الحوالك: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ٢: ١٧٨، سنن الترمني ٣: ٣٨٢، فتح الباري ١: ٢٦٤، تحفة الأحوذي ٦: ٥٠٠، مسند ابن الجعد: ٤٢٨، الورع لابن أبي الدنيا: ٨، صحيح ابن حبان ١: ٢٤، مسند أحمد ١: ٢٠١، مجمع الزوائد ٨: ١٨ وقد نص على أنّ رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) المغنى ٣: ٢٦٦،

#### ليصمت» <sup>(۱)</sup>.

فهل أنّ الرسول ﷺ لم يكن يؤمن بالله ولا باليوم الآخر حينما لم يقل خيراً في قضية التأبير فيما تزعم مصادر أهل السنّة، وساء ما زعمت؟!!!.

وهل غاب عنه عَلَيْهُ أنّ الصمت فيما لا علم له فيه (كذا يقولون) أفضل من الكلام؟.

#### الإشكالية الثالثة

روى الترمذي وغيره بطرق صحيحة نيص هو على صحة بعضها، أنّ الرسول عَيْرُاللهُ سئل: من أفضل المسلمين؟.

فَقُلْ عَلَيْكِهُ: «من سلم المسلمون من لسانه ويده » (١).

فهل أن الرسول عَيْنَا لله ليس بأفضل المسلمين حينما أوقع تلك الخسارة الفادحة بأهل المدينة؟!!!.

#### الإشكالية الرابعة

وبغض النظر عن تلكم الأحاديث المتواترة المعنى والمضمون، الصريحة بضرورة عدم التدخل في شؤون الآخرين، الموصية بالسكوت وعدم الكلام في كل ما يحتمل فيه جلب الأذى للآخرين؛ فإنّ أخبار تدخّل الرسول عَيَّا في قضية تأبير النخل يلازمها بلا انفكاك أنّ الرسول عَيَّا - حاشه ورب السماوات - فضولٌ من الرجال، غير متماسك الشخصية، مهزوز الإرادة، فهل كان الرسول عَيَّا كذلك في نظر القائلين بعدم عصمته؟.

#### الإشكالية الخامسة

إنّ هذه الفرية تلل على أنّ الرسول عَلَيْلَ لله لله مالاً بأنّ النخيل في حاجة إلى الستأبير حتى تشمر؛ فهل تنطلي هذه الكذبة على عربي من عرب اليوم؟ فكيف بالأمس؟. إنّ التمور في الجزيرة العربية بالإضافة إلى البر واللبن واللحم والشحم هي

<sup>(</sup>۱) موطأ مالك ۲: ۹۲۹، مسند أحمد ۲: ۲۲۷، سنن الدارمي ۲: ۹۸، صحيح البخاري ۷: ۷۹، صحيح مسلم ٥: ۱۳۸، سنن البرمذي ٤ صحيح مسلم ٥: ۱۳۸، سنن البرمذي ٤ : ۷۰، وقد نص على أنّه صحيح.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤: ٧٠.

غـذاء أهـلها الرئيسـي في ذلـك المقطع من التاريخ، فهل يخفى حالها على عرب أهل ذلك الوقت، مع أنّ أراضي كثيرة في بلاد العرب كانت مخصصة لزراعتها؟

لا شك في أنّه لا يخفى حالها على الإنسان العادي وأمّا الإنسان النابه الذكي بل أذكى البشر على الإطلاق، كالرسول، فلا قياس!!!.

#### الإشكالية السادسة

يقول الله في حق الرسول عَلِيلاً: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم ﴾ (١).

فهل من الخلق العظيم أن يستغل الرسول عَلَيْ أَسُالتُه كيمًا يملي على الآخرين مظنونات فاسدة وكلمات هدّامة، وهو يعلم أنّهم إنّما سيطيعونه لجرد أنّه رسول الله عَلَيْهُ؟

وهل هناك عاقل يقحم نفسه في أمور لا يعلمها لكي يحكم على نفسه بالسقوط الاجتماعي فضلاً عن القيادي؟.

وإذا كان الجواب هو: لا، فكيف بقائد كوني جاء بأطروحة عالمية سماوية يتدخل في مثل هنه الأمور مع علمه بأنّ رعيته بسبب تلك الأولويات (القيادة الكونية السماوية، النبوة، الرسالة، ذو الخلق العظيم، الصادق الأمين ومئات غيرها) سيطيعونه في كل الصور والفروض؟.

#### الإشكالية السابعة:

سردنا لك أنّ قريشاً منعت عبد الله بن عمرو بن العاص من كتابة حديث رسول الله وأقواله؛ بحجة \_ وبئست الحجة \_ أنّه يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب وأنّه بشر عادي، لكن الرسول ردّ هذا الاجتراء على مقام النبوة والرسالة بقوله الشريف: «أكتب فو الله ما يخرج منه إلاّ حق».

فهل يأتي الرسول عَيْمُ لللهُ ليكذب نفسه في قضية تأبير النخل؟.

وما ينبغي ملاحظته أنّ جواب الرسول ﷺ لعبد الله بن عمرو بن العاص الآنف جاء بعد قول الأخير: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله، فهل الرسول ﷺ يغرر بالآخرين في قوله: «أكتب فو الله…»؟.

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

#### الإشكالية الثامنة

قد خرّجنا سابقاً أنّ الرسول عَلَيْ الأكرم كان يقول: «إني لأمزح ولا أقول إلا حقاً» (() وهذا طبعاً في حل المزاح، والمزاح في حدوده المعقولة لا يترتب عليه أي أثر شرعي؛ فإذا كان الرسول عَلَيْ لا يقول إلا حقاً وهو في مثل هذه الحل؛ أي فيما لا أثر شرعياً فيه، فهل يأتي ليقول باطلاً (=ظناً =حراماً) فيما فيه تدمير للبنية التحتية الاقتصادية للمجتمع المدني، الذي كان يعتمد أساساً على الزراعة عموماً وعلى التمور بنحو خاص.

وبنحو عام كيف يبعث الله للناس شخصاً هو سيد الأنبياء والمرسلين لا يفهم م هكذا تفترضه قريش \_ في كل شيء؛ لا في الحرب، ولا في تأبير النخل ولا ممّا هو من هذا القبيل، غير متماسك الشخصية (كما هو المطروح في روايات عائشة) يهذي (كما ينص عمر) قراراته تابعة لغضبه ولرضاه (كما تفترض قريش)، سبّاباً لعّاناً (سنوضح ذلك)...؟

عزيزي القارئ الإشكاليات على قضية تأبير النخل أكثر من أن تحصى، وما أوردناه غيض من فيض، على أنّ دراستنا لم تتعهد بسط المسألة بأكثر من ذلك تحاشياً للتشويش، لكن مهما يكن الحل؛ فالتزام أخبار قضية تأبير النخل تتبعه إشكاليات عقائدية خطيرة، لا نحسب أنّ أحداً من أهل ذلك الاتجاه بملتفت إليها ولا إلى خطورتها؛ فما يتبع ذلك هو ضرب القرآن وكثير من ثوابت الدين وأولوياته؛ في العقيدة وفي التشريع، وإذا نسينا فلا ننسى أنّ مزعمة خطأ النبي عَيَالَيْ في هذه القضية إنما هي من رواية أبي موسى الأشعري وعائشة وأنس بن مالك وكل هؤلاء كما سيتبين في الفصول اللاحقة عمن يتوقف الموضوعي أمام مروياتهم في كثير من الصور والفروض؛ فكلهم من خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي عَيَالُهُ، وإن كان لكل منهم طريقة خاصة في التعبير عن تلك الخصومة..

#### من هو المستفيد؟.

من الخطأ بمكان \_ وهذا ما نؤكد عليه في هذه الدراسة على الأقل \_ أن يكون الباحث أسير الخبر الواحد والواقعة التاريخية الواحدة ليفوه بما يعتقد أنّه حقيقة

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٣: ٢٤١، وقد رواه البخاري في الأدب المفرد: ٦٦

مطلقة؛ ولقد أثبت المفكّرون وأساتنة ما يسمّى بفلسفة التاريخ أنّ اقتطاع حادثة تاريخية معيّنة من شجرة حوادث التاريخ الآخذة بالنمو من غير توقف؛ لحاولة كشف علل وأسباب ودوافع ما يسمّونه بالفاعلين الإجتماعيين في صيرورة الواقعة وولادتها، هو أمر حليف الفشل والخيبة في مجال التحقيق العلمي الحديث..

ما نريد قوله هو أنّ اقتطاع خبر تأبير النّخل من مجموع مئات المعطيات العلمية لتحليل هذه الواقعة في محاولة للخروج بنتيجة مرضية أمرٌ لا يعرفه التحقيق العلمي الموضوعي، والقول بأنّ سند حكاية التأبير صحيح فالقضية إذن ثابتة تاريخياً في حق النبي عَيَّا أَمرٌ يستلقي من أجله أساتلة التاريخ النقدي ويضحكون منه ما وسعهم الضحك والسخرية بآليات هذا العقل البسيط..

..هم يضحكون لأنّ هذا النمط من البحث مشحون بمناطق فراغ لا تجتمع مع افتراض مطلقية الحقيقة في الواقعة التاريخية لخطأ النبي في قضية التأبير، ومناطق الفراغ هذه يمكن التعبير عنها كالآتى..

لماذا يسروي خطأ النبي في التأبير خصوم أمير المؤمنين علي فقط خلال كل مقاطع التاريخ؟؟.

إذ لماذا لم يروها أمير المؤمنين علي أو أحد من محبّيه؟؟.

ثم لماذا نجد أنّ هناك من يروّج لها، بل يلحّ في الترويج لأجلها في العهد الأموي وما بعده، وما هو الغرض؟.

ولماذا نجد المروّجين لها ـ عدا الراويين ـ هم من خصوم أمير المؤمنين علي أو من أتباع خصومه فقط؟.

وأهم هذه الأسئلة. المناسبة بين دعوى التأبير وبين دعوى أنّ النبي أخطأ في الصلاة على المنافق، ودعوى الخطأ في قضية أسرى بدر، وأنّه أخطأ ما أخطأ فيما سيأتيك ذكره...، فما هي هذه المناسبة؟.

إنّنا نجد وحدة غير عفوية (-مناسبة) تجمع بين كل هذه الدعاوى..، حتّى أنّ الحقائق ـ إن كانت هناك حقائق ـ تتصاغر وتتضائل ويأفل نجمهما أمام هذه الوحدة، ليبزغ نجم الحقيقة الفريدة صارخاً بأنّ أهل هذه الدعاوى، وكلّ من رواها على النبي (لا عنه) وكل من كان وراءها، كلّهم من خصوم أمير المؤمنين علي؛ فعن أيّ شيء يسفر هذا الغير اتفاقى؟.

إنّ التساؤلات التي من هذا القبيل بالعشرات، بل هي أكثر، وكلّها مطوية في ضوء نجم تلك الحقيقة الوحيدة..؛ مطوية في خصومة علي، ومن صفات هذه الحقيقة أنّها بمثابة حفرة عميقة في طريق المعرفة..؛ وهذا من أقدس صفاتها إذا ما قدّر لها ابتلاع حشرات الفكر، وكتم أنفاس ظلمات هذا الطريق المنير؛ ليتيسّر السبيل لسالكيه بلا خوف أو أذى أو إرباك مهما فعل الفاعلون..

ثمّ لم يذكر التاريخ أنّ النبي عَلَيْظِهُ تحدثٌ بما لا يعلم ابتداءً من دون أن يُسأل، فأخطأ في كلامه؛ إلا في هذه الواقعة، لماذا؟؟.

مقصودنا من هذا السؤال - عدا ما تقدّم - تنبيه القارىء المثقّف إلى أنّ أساتنة التاريخ النقدي، يفترضون الغرابة فيما لا يتكرر من الوقائع التي من شأنها التكرار...، والغرابة تقود بالضرورة إلى الشك والتساؤل...، والتساؤل إذا لم يجد ما يغطّيه من الجواب الموضوعي، تُرمى الواقعة بلحمها وعظمها في سلّة المهملات؛ لتصطف مع أخواتها المكذوبات شرّ اصطفاف، صاغرة أمام العلم والمنطق والضمير بلا كرامة!!!.

والحاصل: فالمستفيد من كل ذلك هم خصوم أمير المؤمنين علي.

#### الدليل الرابع:

### خطأ النبي في الإذن للمنافقين

قال تعالى: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ﴾ (١).

يقول مفسرَّو أهل السنة في سبب نزولها أنّ الرسول عَلَيْظُ لمَّا جمع أمره وشخص إلى غزوة تبوك لغزو الروم، استأذنه بعض الصحابة في عدم الخروج معه والبقاء في المدينة، فأذن لهم من دون أن يعلم من هو الصادق منهم ومن هو الكاذب، فعاتبه الله على ذلك خلال هذه الآية (۱).

هـذا مـا قالـه أولـئك المفسرون في سبب نزولها، ولقد أجابهم القائلون بعصمة

<sup>(</sup>١) التوبة: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١: ١٨٣.

النبي ردّاً على ذلك بأجوبة صحيحة، لكنها فيما أعتقد لا تفي بالغرض، ولا داعي لاستعراضها؛ لطولها.

فالذي فعله الرسول - روحي فداه - أنّه لم يأخذ معه الذين لم يريدوا الخروج معه، وقد جاء فعله عَلَيْ موافقاً تمام الموافقة لما أراده الله تعالى؛ فهو تقدّست أسماؤه كره: ﴿انْبِعَاتُهُمْ فَثُبَّطَهُمْ وقيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴾ وأكثر من ذلك هو أنّهم: ﴿لَا خَسَرَهُ وَاكثر من ذلك هو أنّهم: ﴿لَوْخَسَرَجُ وا فَيكُمْ صَا زَادُوكُ مَ إِلا خَسَبَالاً وَلاَوْضَعُوا خِلالكُمْ مَنْ فَنْ مَنْ فَيْكُمْ سَمّاعُونَ لَهُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالظّالمينَ ﴾ ..

.. إنّ الله تقدست أسماؤه هو الذي كره انبعاثهم، وهو الذي تُبطهم، وهو الذي أبطهم، وهو الذي أراد \_ ولا راد لحكمه \_ أن يقعدوا مع القاعدين، كلّ هذا لأنّهم كالداء الساري؛ ولو خرجوا مع المسلمين لهدّوا بنيانهم، وخرموا أساسهم، وفرقوا شلهم، وشنتوا صفّهم.. عقيدة وميداناً وقراراً؛ وسبب ذلك هو أنّ في صحابة رسول الله من هم: ﴿سَمَاعُونَ لَهُمْ كَانُ مَنْ مَا اللهُ مَنْ هَمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مِنْ هُمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ هُمْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ عُلْمُ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ لَا اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

أقول: وإذا كان الأمر كذلك فأين خطأ النبي عَلَيْهُم بربكم؟.

<sup>(</sup>١) التوبة: ٤٤ ـ ٤٧.

أَلأَنَّ مَا فَعَلَّهُ عَلَيْكُ جَاء مُوافقًا تَمَامُ المُوافقة لما أراده الله بنص القرآن؟.

يبقى الكلام في موردين الأول: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ وَالثاني: ﴿لِمَ أَذَنتَ لَهُمُ مَ يَكَبَيْنَ لَكَ مَ أَنْ الكلام في هذين الموردين إنّما هُو في إطار أنّ ما فعل النبي جاء موافقاً لما أراده الله تعالى كما نصّت الآية، لا ينبغي أن نتناسى ذلك..؛ أما المورد الأول فقد ذكروا أنّ: ﴿عَفَا﴾ تلازم الذنب؛ إذ لا عفو إلاّ بذنب..

رأي الزخشري في تفسير: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ ﴾ والرد عليه

قال الزمخشري: قوله: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ ﴾ كناية عن الجناية؛ لأنّ العفو مرادف لها، ومعناه: أخطأت وبئس ما فعلت (١).

إلا أنّ هذا الكلام مع ما فيه من وقاحة مع قدس النبوة دليلٌ على أنّ الزخشري المطروح عند البعض أماماً في علوم اللغة ليس خبيراً باستعمالات العرب في إنشاء الكلام الرفيع؛ لأنّ: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ بناء على ما يقرره الزخشري جملة إخبارية؛ أي أنّ الآية تخبرنا بصدور عفو في مقابل ذنب، لكن هذا الرأي \_ الوقح \_ خطأ محض، علاوة على أنّه جهل مطبق باستعمالات العرب بيقين؛ إذ لا دليل من كل استعمالات بني إسماعيل النفي على خبرية الجملة؛ وحسبنا أنّنا لو سألنا كثيراً من عوام النّاس عن معنى: عفا الله عنك وأصلحك الله وما شابه عمّا استعمله العرب لما تردد هذا الكثير في أنّه ا دعاء؛ فالأصح على ضوء مقررات أدب العرب وطريقتهم في رفيع الكلام أنّها جملة إنشائية (= دعاء)..

آية ذلك أنّ القرآن نزل على لغة العرب، وعلى ضوء استعمالاتهم، وفي قوالب ما ركبّوه من تركيبات الألفاظ ونسيج الجمل، ولكن بإعجاز واضح، والمطلع على استعمالاتهم منذ عصر الجاهلية حتى نهايات العصر العبّاسي يجد أنّ مثل: عفا الله عن أمير المؤمنين هارون الرشيد، عفا الله عن الأمير الحجاج، غفر الله لأمير المؤمنين، غفر الله للأمير، أصلح الله الوالي...، وكل ما هو من هذا القبيل ليس هو إخبار عن ذنب، بل

<sup>(</sup>۱) تفسير الكشاف ۲: ۲۷٤، ونشير إلى أنّ كلمات علماء أهل السنّة وإن لم تخرج عن إطار ما ذكره الزنخشري إلاّ أنّهم مع ذلك وصفوا طريقة الزنخشري في تفسير الآية بأنّها خلاف الأدب مع مقام النبوة، فراجع حواشي العلماء المطبوعة بهامش تفسير الزنخشري فيما يخص الآية.

هو إنشاء (=دعاء) يراد منه تعظيم شأن المخاطب، وأنّ شأنه أعلى من شأن الآخرين..

وهل من المعقول أنّ مثل الحجاج والمنصور وهارون الرشيد وغيرهم ممّن كان يسفك الدم على أتف الأسباب يُبقُون على من يخاطبهم بمثل: عفا الله عن أمير المؤمنين أو أصلح الله الأمير إذا كان معناها الإخبار عن ذنب؟.

أم أنّ ما يفهمه معاوية ويزيد والحجاج والسفاح والمنصور وهارون الرشيد من هذا التركيب الأدبى هو الدعاء وتعظيم الشأن؟.

إنّ العرب لا تفهم من هذا النحو من التركيب إلاّ أنّه دعاء (-إنشاء) يراد منه تعظيم شأن المخاطب، والذي له مطالعة مرضية لكتب الأدب الأم فضلاً عن باقي الكتب ككتاب الكامل للمبرّد، وأمالي القالي، وأدب الكاتب، والبيان والتبيين، بل غيرها كزهر الآداب، والأغاني، والإمتاع والمؤانسة والعقد الفريد و...، يفهم ما أردنا قوله بوضوح ويقين.

والأمثلة على ذلك كثيرة لا يستوعبها الجزء والجزءان، نذكر لك منها ما أثر في الكتب المعتملة، ممّا ورد بالأسانيد المعتبرة، فمن ذلك ما أخرجه أحمد بسنده عن زيد بن عقبة الفزاري قال: دخلت على الحجاج بن يوسف فقلت: أصلح الله الأمير ألا أحدثك حديثاً...فقال الحجاج: بلى (١).

وروى الحاكم أنّ معقبل بن سنان وقيع ينوم الحرّة أسيراً، وهو يومئذ صاحب المهاجرين، فأتي به مسرفاً بن عقبة \_ المتجبّر لا ذكره الذاكر بخير \_ فقل له: يا معقل بن سنان أعطشت؟ قال: نعم أصلح الله الأمير...(٢)

وأخرج البيهقي بسنده عن الشعبي، وكان قد خرج على الحجاج قل: فلمًا دخلت على الحجاج قل: فلمًا دخلت على الحجاج قل: وأنت يا شعبي ممّن خرج علينا وكثّر؟! فقلت: أصلح الله الأمير أحيزن بنا المنزل وأجدب، وضاق المسلك، واكتحلنا السهر، واستحلسنا الخوف، ووقعنا في خزية لم نكن فيها بررة أتقياء، ولا فجرة أقوياء قل الحجاج: صدقت (١٠).

<sup>(</sup>۱) ففي مسند أحمد ٥: ١٠.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) اتخذناه حلساً، وهو الحصير في عتبة الدار، ومقصود الشعبي الكناية عن ملازمة الخوف له، كما يلازم الحصير عتبة الباب.

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي ٦: ٢٥٢.

وفي فتح الباري قال الزهري للوليد بن عبد الملك بن مروان: أصلح الله الأمر (١).

وفي تاريخ بعداد حكاية مهمة لنا فيها أكثر من غرض ننقلها بطولها ذكرها الخطيب عن عمر بن حبيب العدوي القاضي، قال: وفلات مع وفلا من أهل البصرة حتى دخلنا على أمير المؤمنين المأمون، فجلسنا، وكنت أصغرهم سناً، فطلب قاضيا يولى علينا بالبصرة، فبينا نحن كذلك إذ جيئ برجل مقيد بالحديد مغلولة يله إلى عنقه، فحلت يله من عنقه، ثم جيئ بنطع فوضع في وسطه وملات عنقه، وقام السياف شاهر السيف، واستأذن أمير المؤمنين في ضرب عنقه، فأذن له فرأيت أمراً فظيعاً، فقلت في نفسي: والله لا تكلمن، فلعله أن ينجو فقلت: يا أمير المؤمنين اسمع مقالتي؟؟!! فقال لي: قبل. فقلت: إنّ أباك حدثني عن جدك عن ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنّه قال: «إذا كان يوم القيامة ينادي منادي من بطنان العرش ليقم من أعظم الله أجره فلا يقوم إلا من عفا عن ذنب أخيه» فاعف عنه عفا الله عنك يا أمير المؤمنين!!

فقال لي: آلله إنّ أبي حدثك عن جده عن ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقلت: آلله إنّ أباك حدثني عن جدك عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم. فقال: صدقت إنّ أبي حدثني عن جدي عن ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذا، يا غلام أطلق سبيله فأطلق سبيله وأمر أن أولى القضاء، ثم قال لي: عمن كتبت؟ قلت أقدم من كتبت عنه داود بن أبي هند، فقال: تحدث؟ فقلت: لا، قال: بلى فحدث فإنّ نفسي ما طلبت مني شيئاً إلا وقد نالته ما خلا هذا الحديث (يقصد كل الحديث) فإنّي كنت أحب أن أقعد على كرسي ويقال لي من حدثك فأقول: حدثني فلان. فقلت يا أمير المؤمنين فلم لا تحدث؟؟ قال: لا يصلح الملك والخلافة مع الحديث للناس (۳).

مقصودي من إيراد هذه الحكاية بطولها فضلاً عن الاستشهاد بها، هو لفت النظر إلى المقطع الأخير منها؛ فالمأمون وإن كان عهده ذهبيّاً في نشر سنّة النبي قياساً بالعهد الأموي وعهد السفاح والمنصور والهادي والمهدي والرشيد؛ إلاّ أنّه من منطلق

<sup>(</sup>١) فتح الباري٧: ٣٣٦.

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۱۱: ۱۹۸.

السلطوية والحاكميّة يجزم بأنّ الحديث النبوي لا يصلح مع الخلافة والملك، وهذا نص في أنّ المأمون أسيرٌ لطريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي القاضية بتغييب الحديث النبوي، وما أشبه صيغة المأمون هذه بصيغة حسبنا كتاب الله، وسيأتي البسط في ذلك في الفصول القادمة..

وأيّاً ما كان من أمر ففيما يخص المورد الثاني: ﴿لَمَ أَذَنْتَ لَهُمْ ﴾ فنحن بين احتمالين؛ فإمّا أن يكون الاستفهام في الآية إنكاراً على الرسول عَيَّا الله الموافق لا، والأول لا يصار إليه؛ للقطع - حسبما عرفت - بأنّ ما فعله الرسول عَيَّا موافق مما ما الموافقة لما أراده الله؛ إذ قد نص الله تعالى على أنّ الأصلح للمسلمين وللدين هو عدم خروج أولئك وهذا هو عين ما فعله الرسول عَيَّا الله .

## استفهام التنزيه!!!!

فلم يبق إلا أن نفترض في هذا الاستفهام أنّه استفهام من نوع آخر؛ لم يذكره علماء الأدب، ولم يتعرض له أئمة النحو والبلاغة، بل لم يلتفت إليه أحد من أساطين اللغة أو من غيرهم، ولقد أمعنت التتبع والاستقصاء في كتب التفسير وكتب الأدب واللغة وغيرها فلم أجد له ذكراً، وفيما أذهب إليه أنّ هذا الاستفهام من مختصات المعجز القرآني والنسيج السماوي للغة العرب، ولقد اصطلحت عليه بد: «استفهام التنزيه».

بلى، هو - قد - لا يخرج عن حقيقة الاستفهامات التي ذكرها أساطين النحو العربي كسيبويه وغيره، لكنّه في القرآن - كما فيما نحن فيه - له أغراض لم يتعرض لها أولئك الأساطين، ولم يكن العرب قد ألفوها من قبل نزول القرآن، وأهم هذه الأغراض هو تنزيه النبوة عن النقص والدنس من جانب، وتوبيخ الآخرين وتقريعهم من جانب الآخر، وفيما اعتقد فهذا الشيء معلم من معالم الإعجاز في القرآن، ولأجل ذلك اصطلحت له اصطلاحاً خاصاً، وعلى الباحثين في اللغة وعلوم القرآن أن يمعنوا النظر فيه!!

ونشير على وجه السرعة إلى أنّ هذا الاستفهام يتقوم بعنصرين؛ الأول: هو أنّ الله سبحانه وتعالى بعد أنْ يخاطب النبي بصيغة الاستفهام في قضية من القضايا، يباشر جلّت أسماؤه بالدفاع عن النبي؛ فيعلن تعالى ذكره في الآيات التي تتلو آية الاستفهام أنّ

فعل النبي موافق لإرادته جلّ شأنه، فهذا هو العنصر الأوّل، وهو العنصر الأهمّ، والعنصر الناني اللّي يرفد الأول: هو عرض خطأ الآخرين في تلك القضية، وسنعرض لبعض الكلام حول العنصر الثاني لاحقاً.

ومن أمثلة هذا الاستفهام قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَاعِيسَى ابْنَ مَرْيَحَ أَأَنْتَ فَلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَتُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَعَّدْ عَلَمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَتُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَعَدْ عَلَمْتَهُ تَعْلَمُ مَا في نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلامُ الْعُبُوبِ \* مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلامُ الْعُبُوبِ \* مَا قُلْتُ لَهُمْ اللهَ رَبِّي وَرَبْتَكُمُ مُ وَكُنتُ عَلَيْهِمُ شَهِيدًا مَا دُمُنْتُ فَيهِمُ فَلَكُمُ اللهُ وَلَيْهِمُ وَكُنتَ عَلَى كُلِ شَهِيدًا وَلَا اللهُ وَلَيْهِمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِمُ وَالنَّتَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ فَلَكُمُ اللهُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَالنَّتَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ مُ اللهُ ا

ونحن لو راجعنا كتب النحو والبلاغة والتفسير فيما يخص الآية لوجدنا أنّ العلماء محتلفون في الاستفهام الوارد فيها؛ فبعضهم يقول أنّه استفهام التبكيت (التوبيخ والتقريع)، وآخر يقول: إنّه استفهام التهديد؛ أي تهديد أولئك الذين اتخذوا عيسى وأمّه إلهين..

لكن ما قالوه ليس بتام؛ لليقين بأنّ عصارة أغراض هذا الضرب من الاستفهام بملاحظة التركيب الأدبي للآية هو تنزيه ساحة عيسى وأمّه اليَّلِيُّا؛ فالغرض هو صون عيسى وأمه من هنه الخطيئة التي ما بعدها خطيئة، كما أنّ جانباً من الغرض \_ في نفس الوقت \_ تهديد وتقريع لمن تسول له اتخاذ إله مع الله تعالى ذكره؛ فأيسر ما هو واضح هو أنّ هذا الاستفهام يغلق الأبواب أمام أولئك الذين يريدون أن ينسبوا إلى مريم والمسيح الميليِّلُة أنهما إلهان؛ وفيما نعتقد فهذا الغرض أهم بكثير من التهديد أو التبكيت الذي ذكره المفسرون وعلماء الأدب؛ آية ذلك أنّ الله جلت أسماؤه بعد أن ذكر الاستفهام باشر \_ بلا فاصلة \_ بتنزيه ساحتهما، وأنّهما بريئان من هذه الفرية.

ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ وكأنّ الله سبحانه وتعالى أراد أن يقول: أنا أجيب عن السؤال الذي يقول: ﴿ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ بدلاً عن الرسول عَلَيْكُ ؟

<sup>(</sup>١) المائلة: ١١٦.

تعظيماً لشأنه عَلِيْ وتنزيهاً لساحته؛ فالرسول عَلَيْ إِنَّما فِيلَا اذلِكُ الْفَالِمُ عَلَمَ أَانِي كُرُهُ وَالْبَعَالُهُ اللَّهُ عَلَمَ الْفَرْفَكُ وَلَوْ خَرَجُوا فِيكُ مُ مُنْكُرُ الْوُحُكُ فَالْإِلَا هُمُ الْفَرْفَكُ وَلَوْخَرُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللهُ ال

هذا مضافًا إلى أنّ بعض

قال الرازي في كتاب عصمة الأنبياء: إنّ العفو يقتضي تركم المؤاخذة وهولافة ولي المؤاخذة وهولافة ولي المؤاخذة والمؤاخذة والمؤاخذة

أقول: لا يستقيم القول بأنّ النبي ترك الأفضل في قضيّة الإذن بأيّ وجه من الوجوه؛ لاستلزام تناقض فعل الله تعالى، فإذا كان المتناطل أخذه على رسوله ترك الأفضل فكيف تعلن الأيات التالية للاستفهام \_ كما بينًا سابقًا \_ أنّ الأفضل هو عدم خروجهم؛ لأنّه: ﴿ كُرُواللهُ انْبِعَاتُهُمْ . . . ﴾ ؟

الأفضل؟ . وفيهم من ليس ك الرسول لما أراده الله يعني مطابقة فعل الرسول لما أراده الله يعني مطابقة فعل الرسول لما أراده الله المائية عليه المائية عليه المائية عليه المائية عليه المائية عليه المائية عليه المائية الما

<sup>(</sup>١) سرة ابن كثير ٢: ٣٦٨، وسند .١٠٧ : البنانا قمصه (١)

الله عيسه المستخد المستخد الأول المقوم لحقيقة استفهام التنزيه) فالمتيقن هو أنّ الله المنتخذ الله وتعالى بعد أن نزه الرسول عليا عن ذلك، شرع ببيان خطأ الصحابة المنتخذ النه نالة ما أعلام المقلم المنتخذ النه نالة ما أعلام المقلم التنزيه) وقد قسمهم إلى قسمين؛ فالقسم المنتخذ المنتخذ المنتخذ وهو المنتخذ المنتخذ وهو المنتخذ المنتخذ والنقاق، وهم عن رافق الرسول عليا في تلك الغزوة..

هـذا مضافاً إلى أنّ بعض المنافقين ـ أيضاً ـ قد رافق الرسول عَلَيْهُ وخرج معه في تلك الغزوة، حلل على ذلك ما ورد في بعض الأخبار التي أرسلها ابن كثير في سيرته أرسل المسلمات؟ فقد ذكر ما نصّه: أنّ ناقة رسول الله ضلّت فأمرهم بالبحث عنها؟ فقال مَنْ عافي الله عنها؟ فقال مَنْ عافي الله عنها؟ أيم تنبي ولا يدري أين ناقته!!

فَ قَضَيَّةَ ٱلْإِذَنَّ بِأَيِّ وَجِّه مَن

# 

مله مه المنف أل أن أن ألق السر المنافق المنفق المن

<sup>(</sup>١) سيرة ابن كثير ٣: ٢٣٩، وسند الحديث صحيح.

وبرهان ذلك أنّ القائلين بعدم عصمة النبي مشحونةٌ كتبهم بالأخبار في أنّ الله ويرهان ذلك أنّ القائلين بعدم عصمة النبي مشحونةٌ كتبهم بالأخبار في أنّ الله عاتب الرسول عَيْنِ لا نّه أخطأ، في حين لا نجدهم يتعرضون للصحابة المنافقين بالذكر، فهل مرجع هذا الأمر إلى الصدفة أم مرجع ذلك الفتنة ولا للصحابة المنافقين بالذكر، فهل مرجع هذا الأمر إلى الصدفة أم مرجع ذلك المنافقين بالذكر، فهل مرجع هذا الأمر إلى العامة (۱).

إلى ما جزم به الطبري بقوله: تركت ذكره لما فيه ممّا لا تحتمله العامة (۱).

وأمر عجيب \_ والله \_ أن تحتمل العامة الحط من النبوة والتوهين الإيسالة ياهلا تحتمل أخطاء الصحابة المنافقين أو السماعين للفتنة، وفيما يهدو فالنّاه النبي المقيمة المن الصحابة من أهل الشأن في حسابات الطبري والبخاري ومن بنسج عليه المنواطعا فإنّه ما من خبر يبين خطاً \_ صغيراً كان أم كبيراً \_ صدر من الشيخ بن أميمة بن أي عده أو عثمان أو خالد أو ابن عوف أو غيرهم من القرشيين الانبي أضاعون وأها البتول الله سيد الأنبياء والمرسلين، ذو الخلق العظيم، فحدث ولا حرج الوكاف من المتحق المنافقين وأها المنعان أبسط الكلام وتسليط الضوء على أولئك السماعين للفتنة والمنافقين ويشه المهم عن أحوالهم، وأنهم من علية القوم، لكن هذا خارج عن جدودة إلى المهمة وسأعرض له إذا أعان الله في كتابنا اللاحق «عدالة الصحابة». حمل أولئا أهم المنافقة بينا اللاحق «عدالة الصحابة». حمل أولئا أهم المنافقة بن المنافقة اللاحق «عدالة الصحابة». حمل المنافقة المنافقة

<sup>(1)</sup> Ilizecia; 1.

<sup>(</sup>١/١ : اليبن الما تمسعه (٢)

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٤: ٥٥٧.

### التلظينل الخامس : الله

ميلك بسمني فألف لخطأ النبي كما في سورة التحريم

مَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً لَا لَكَ أَلَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً وَاللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً وَاللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّه

قال البراني في كتاب عصمة الأنبياء: إنّ تحريم ما أحل الله ليس بذنب؟ بدليل الطلاق والعتاق، وأمّا العتاب فإنّ النهي عن فعل ذلك لابتغاء مرضاة النساء، أو ما أنّ أنّ البحث المرابعة المسلم المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة مثل ذلك كما يقول القائل لغيره: لم قبلت أمر فلان المحاصسا المالحسلات من مطالبته مثل ذلك كما يقول القائل لغيره: لم قبلت أمر فلان وأقتديت به وهو دونك، وآثرت رضاه وهو عبدك، فليس هذا عتاب ذنب، وإنّما هو عتاب تشريف من المحالة المحال

أقول: على ما في هذه الكلمة القيمة من جودة إلا أنّها مرتبكة أيضاً؛ إذ ما هو الملائن المثالي ال

نَ الْمُتَسِلَى فَلِمُ اللهِ اللهِ كَالَّتِي سَبَقَتُهَا؛ والاستفهام الذي فيها يهدف لتنزيه ساحة الني ويثل فله المنافقة الخرى؛ آية الني ويثل المنافقة قال المنافقة قال منافقة والله المنافقة المنافقة قال منافقة والله المنافقة المن

<sup>(</sup>١) التحريم: ١.

<sup>(</sup>۲) عصمة الأنبياء: ۱۱۱.

وَ الله سبحانه ليقرر خطأه أم المراد عليه الله سبحانه ليقرر خطأه أم خطأ الأخرين؟.

وإذا افترضنا أنّ الرسول أخطأ فما معنى: ﴿إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِنْ تَظَاهَرا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَلَكُوبُكُمَا وَإِنْ تَظَاهَرا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَلَكَ مَلْهِيرَ ﴾ ؟.

وما معنى قولَه تعالى: ﴿عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَ أَنْ يُبُدِلُهُ أَزْوَاجًا خَيْراً منْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَاثِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَانِحَاتٍ ثَيْبَاتٍ وَأَبْكَاراً﴾؟.

أقـول: فما معنى أن يذكر الله تعالى ذلك متغاضياً عن خطأه المزعوم؛ إذ أليس هو أولى بالاهتمام والبيان؟!!!.

لقد تمسك القائلون بعدم عصمة النبي عَلَيْهُ من السلف بالآية الأولى، غاضين النظر عن الآيات التالية لها عن عمد وعن غير عمد؛ لما في هذه الآيات من إعلان سماوي عن خطأ المتظاهرتين على النبي، ولما فيها من غضب لا يوصف على من أغضب الرسول، ولا إسراف \_ في الحكم \_ فهذا هو الطافح من مجموع آيات هذه السورة.

هـذا مضافاً إلى أنّ البخاري روى في جامعه الصحيح بسنده عن عائشة قالت:

<sup>(</sup>١) التحريم: ٢ ـ ٥.

كان رسول الله يشرب عسلاً عند زينب ابنة جحش ويمكث عندها، فتواطأت أنا وحفصة إذا دخل على أي منّا فلتقل له: أكلت مغافير، إنّى أجد منك ريح مغافير (۱).

أقول: هذا نص لأم المؤمنين عائشة جليّ في أنّها وحفصة لا تريان حرجاً بالتواطؤ على رسول الله عَلَيْكُ وجهاً لوجه، هذا مع عدم الغض عمّا يرافق ذلك من التوهين والاستهزاء بمقام النبوة، ولنا كل الحق في أن نتساءل عن حال هذه الطريقة من التفكير عند أمّي المؤمنين بعد أن يصطفي الله النبيّ لخير جوار كيف تريان مقام النبوة، وكيف تتعاطيان تراثها السماوي المصبوبة بجسد السنّة الشريفة؟.

الذي يدعونا لمثل هذا التساؤل هو أنّ أم المؤمنين عائشة ثاني شخصية روائية بعد أبي هريرة في الصحاح السنية الستة البخاري ومسلم والترمذي وأبي داود والنسائي وابن ماجة؟!!!.

فهل ستروي حديث رسول الله عَلَيْقَالُهُ وسنّته المباركة وهي أسيرة لهذه الطريقة من التفكير (=التواطؤ) أم ماذا؟.

وروى البخاري بسنده عن ابن عباس قال: مكثت سنة أريد أن أسأل عمر بن الخطاب عن آية فما أستطيع أن أسأله هيبة له حتى خرج حاجاً...، ثم سرت معه فقلت: يا أمير المؤمنين من اللتان تظاهرتا على النبي من أزواجه؟.

فقال عمر: تلك حفصة وعائشة.

قل ابن عباس: فأخذ عمر رداءه حتى دخل على حفصة فقال لها: يا بنية إنّك لتراجعين رسول الله حتى يظل يومه غضبان؟.

فقال حفصة: والله إنا لنراجعنّه (٢).

ولا ندري كيف نلائم بين إقرار أمّ المؤمنين حفصة هذا وبين قوله تعالى: ﴿والَّذِينَ يُؤُذُونَ رَسُولَ اللهُ لَهُمْ عَذَابٌ أَلْبِمْ ﴾ (١)؟.

ومن حقّنا أن نطالب القائلين بعدالة الصحابة أجمعين، الإجابة الموضوعية المقنِعة عن ذلك؟.

 <sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦: ٦٨، والمغافير: شراب كريه الرائحة، ومقصود عائشة: إنّ في فمك رائحة
 كريهة جداً، وهذا كذب صريح على النبي كما نصّت هي في رواية البخاري الآنفة.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٦١.

مهما يكن الأمر فالإكثار من الكلام حول خطأ النبي المزعوم في هذه السورة \_ إذن \_ يلازمه بالضرورة التقليل من حدة خطأ المتظاهرتين؛ أمّي المؤمنين عائشة وحفصة؛ إذ لا مشاحّة في نسبة الخطأ إلى عائشة وإلى حفصة بعد ثبوت خطأ النبي عَلَيْكُمْ نفسه.

ولقد أعلن المحدثون وكتاب السيرة وأرباب التاريخ - كل بطريقته - أنّ الرسول عَيَّا كُلُهُ كان يعاني الأَمَرُيْن من أزواجه، وبالذات عائشة وحفصة، وها هي أمّ المؤمنين حفصة قد أصدقتنا القول بأنّه عَيَّا كان يبقى يومه غضبان بسببها وبسبب غيرها، وكذلك عائشة التي لا ترى أدنى حرج بالتواطؤ على رسول الله عَيَّا وجها لوجه، وأدهى من ذلك هو أنّهما كانا يخططان ويبرمجان لتحريف الحقيقة على الرسول كما نص على ذلك صحيح البخاري الذي ذكر أنّ عائشة قالت: فتواطأت أنا وحفصة إذا دخل على أي منّا فتلقل له: أكلت مغافير إنّي أجد منك ربح مغافير.

وزبلة القول هو إذا كان الله تقدس ذكره أنزل هذه السورة وبخاصة الآية الأولى لبيان خطأ النبي، فهل يأتي بعد آيتين أو ثلاث ليقول: ﴿ فَإِنَّ اللهُ هُ وَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمنينَ وَالْمَلاتَكَ أَبَعْدَ ذَلِكَ ظَهيرٌ ﴾ ؟.

وهل يتكلم أدنى العرب معرفة بأساليب الكلام بهذا النحو المرتبك؛ الذي لا يشبه أوله آخره، ولا ينسجم صدره مع ذيله، فكيف بالقرآن كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه؟؟.

هذا ومجاراة للقائلين بترك الأولى نقول: لقد أفصحت آيه الاستفهام والتي بعدها غاية الافصاح في عدم خطأ النبي، وخصوصاً قوله تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحَلَّمَ أَيْمَانِكُمْ فعلى ضوء ما رواه البخاري وغيره أنّ النبي عَلَيْظِيَّ حلف أن لا يشرب العسل ذا الرائحة الكريهة التي تؤذي من يشمّها، والذي سمته عائشة تواطؤاً مغافير؛ فأين الخطأ مع أنّه لا كلام في صحة انعقاد النذر على أمر راجح؟.

إذ على ضوء مقررات المذاهب الإسلامية الفقهية؛ القديمة منها والحديثة، السنية والشيعية، للمسلم أن يحلف بأن يجتنب المباح والحلال في فرض من الفروض أو في صورة من الصور لغرض شرعي أهم؛ فمثلاً للمسلم أن يحلف أن لا يأكل الثوم حينما يذهب لزيارة صديق في بيته أو في محل عمله لجرد احتمال أن صديقه يتأذى من الشوم؛ وإذا حدث وأكل بعد الحلف، فالكفارة ولا شيء عليه، فضلاً عن أن تنزل

سورة كاملة في شأنه.

وقوله تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحلَّهَ أَيْمَانِكُمْ وَوَله تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحلَّهَ أَيْمَانِكُمْ وَهذا الخَرض مضافاً إلى ما ذكرناه من التنزيه أهم أغراض نزول السورة، وإذا كان الأمر كذلك \_ بالاتفاق \_ فأين خطأ النبي عَلِيْهُ؟!!!.

ثم يحسن التذكير بأنّ المحدثين رووا أحاديث مختلفة فيما حرّمه الرسول عَلَيْلَهُم على نفسه فالبخاري روى القضية بسبب العسل، وغيره روى أنّ الرسول حرم على نفسه سريته مارية القبطية، ولا يهمنا التعرض لذلك، بل ليس هو من شأننا الآن، على أنّه لا فرق في الموردين من الناحية الشرعية..، على أيّ حل فهذا تمام الكلام في الآية.

# استفهام التنزيه وقاموس النبي عظي

أغراض هذا الاستفهام - فيما نحسب - وصلت إلى ذهن القارئ في ضوء ما مر، لكن لابد من التنبيه - مرة أخرى - على أنّ أقسام الاستفهام التي ذكرها أئمة اللغة والمنحو والبلاغة، والتي قد تربو على الثلاثين قسم (۱)، كانت قد جمعت ورتبت وصنفت طبقاً لاستعمالات العرب، وهذا وإن كان طبيعياً إلاّ أنّ تحكيم ذلك على القرآن والسنة النبوية في كل الصور والفروض خطأ محض؛ فمثلاً ألفاظ الصلاة والصوم والحج والزكاة والبيع وغير ذلك مما ورد في الاستعمالات السماوية وإن كانت تجمعها مناسبة معروفة بالكلمات العربية واستعمالات العرب، إلاّ أن هناك فرقاً لا ينكره أي عربي أو مسلم بين الصلاة في الاستعمالين العربي والسماوي، والذي يتعلى إلى كثير من التراكيب اللفظية كالاستفهام الوارد في آيتي التحريم والعفو المتقدمتين، وإذا ما عرفنا أنّ الأحكام الشرعية والعرفية عموماً تابعة لموضوعاتها؛ فإنّ موضوع الاستفهام في آيتي العفو والتحريم مثلاً هو نفس النبوة مع ملابسات الدفاع السماوي عنها، وهذا أمر لم يألفه الاستعمال العربي ولا يعرفه قبل نزول القرآن،

<sup>(</sup>١) راجع الخزانة اللغوية المعجم المفصل في علوم البلاغة ٢٦: ١٢٥ وما بعدها دار الكتب العلمية.

وطبيعي أنّ العرب قبل الإسلام لم يكن من أغراض استعمالاتهم فيما يخص الاستفهام تنزيه ساحة النبوات السماوية؛ خاصة مع ملاحظة أنهم كانوا وثنين...، وبعد أن جاء الإسلام جهد أئمة اللغة في كشف أسرار اللغة وبراعة العرب في الكلام، لكنهم - فيما أعتقد - أخطأوا كثيراً في تحكيم تلك الأسرار وتلك البراعة على القرآن؛ وذلك لأنهم لم يعكسوا العملية، ولقد أشرت في كتابي: «الصلاة على الرسول المصطفى وآله» إلى أنّ المقولات السماوية لا يمكن الوقوف على كنهها ودلالتها بواسطة القاموس العربي بعد بجيء الإسلام من دون ملاحظة ما أسميته بنالقاموس الوحيوي (=النبوي)؛ فإنّ مثل: الصلاة، الزكاة، أهل البيت، النار، جهنم، الجنة، الحشر، الحساب، العقاب، وآلاف غيرها، مختلفة في كل من القاموسين، نعم لا ريب في وجود مناسبة بين اللفظ الواحد في كلّ من القاموسين؛ كالمناسبة بين الحج بعنى القصد (هكذا في القاموس العربي) وبين الحج الذي جاء به الإسلام، فكلاهما يضم معنى القصد مع أنهما مختلفان للغاية.

فعلى ضوء ذلك فالاستفهام الوارد في آيتي العفو والتحريم وإن كانت المناسبة قد تجعل منه استفهاماً ملحقاً بأحد أقسام الاستفهام العربي إلا أنّ هذا ليس نهاية المطاف؛ لليقين بأنّ للقرآن أغراضاً من الاستفهام أسمى بكثير من تلك الأغراض التي نطق بها العرب، وليس بعد تنزيه ساحة النبوة من غرض؛ آية ذلك \_ وهو ما لفت نظري \_ أنّ القرآن في الوقت الذي يهدف من الاستفهام في مثل تلك الآيتين السابقتين إلى تنزيه المقام النبوي من الدنس يؤكد على التبكيت (= التوبيخ) أو التقريع أو التهديد، وفضح النوايا اللامشروعة، وعلى أنّ هناك اتجاهاً ضد المسيرة النبوية والمشروع الإلهي ولو في محور من المحاور الحياتية، وآية ذلك \_ أيضاً \_ أنّه ليس النبوية والمشروع الإلهي ولو في موحلة السلوك \_ لا أقل \_ مطابقة تمام المطابقة أية العفو) ببيان طهارة النبوة وأنّها في مرحلة السلوك \_ لا أقل \_ مطابقة تمام المطابقة للإرادة الإلهية، وأن يشرع \_ في نفس الوقت \_ ببيان انجراف ذلك الخط الذي يحاول التضبيب على المسيرة النبوية والمشروع الإلهي من الدين، والقول هو القول في آية التحريم وفي قوله تعالى: فياعيسي ابن مَرْبَمَ أأنت قُلْت للنّاس. . . في وغير ذلك من الأيات في هذا الصد.

وإنَّما أسمينا هذا الاستفهام بـ: «استفهام التنزيه» لأجل كل ذلك، ولأجل أن

العرب في استعمالاتهم للاستفهام قبل بجيء الإسلام لم يكن من أهدافهم ذلك، ثمّ يحسن التنبيه إلى أنّ النزعة العلمية لعلماء الإسلام في الجالات اللغوية وغير اللغوية تبدو كأنّها مقدمة على ما يقرره القرآن بلا إرادة، فتراهم يحكّمون ما قاله العرب الجاهليون على القرآن في تحديد المفاهيم القرآنية والمقولات السماوية، وهذا وإن كان صحيحاً في إطار القاموس اللغوي وفي إطار أنّ القرآن نزل على لغة العرب، إلاّ أنّ من أكبر الأخطاء التي ارتكبها العلماء بلا استثناء، سواء أكانوا من السنة أم من الشيعة هو تحكيم ذلك على كل المفاهيم والمقولات والتراكيب القرآنية؛ لليقين بأنّ كثيراً ممّا ورد في القرآن وفي سنة الرسول يعجز القاموس العربي عن بيانه وتعريفه كثيراً ممّا في الصلاة والزكة والصوم وأهل البيت والولي...، ولولا أن تصدى المعصوم لبيانه لم يتبين لنا المقصود ـ السماوي ـ منه حتى هذه الساعة؛ وربما سنعرض لذلك في البحث الذي عقدناه لتقسيم سنة النبي بملاحظة القاموسين العربي والسماوي، وهو بحث مهم جداً في مجال السنة النبوية والحديث النبوي...

لكن بقي أن نشير إلى أنّ العنصر الأوّل وهو تنزيه ساحة النبوة والدفاع عنها وبيان عظمتها السماوية، وأنّ كل سلوكيّاتها مطابقة لإرادة الواحد المطلق هو ما يمثّل حقيقة استفهام التنزيه، أمّا العنصر الثاني الذي يهدف إلى بيان خطأ الأخرين، فهو أمر متفرّع على الأول، والكلام في هذا طويل يكفينا هنا ما ذكرناه.

### من هو المستفيد؟.

اتضح أنّ المستفيد من عملية إلقاء الخطأ بعاتق النبي في سورة التحريم أمّا المؤمنين عائشة وحفصة، ومن نسج على منوالهما من بقية هذا الاتجاه، لكن لا يعني ذلك أنّ مشروع التستّر على خطأ أمّي المؤمنين هاتين أنّهما باشرتا عمليّة رمي الخطأ بعاتق النبي، فحوّرتا الحقائق على الأجيل اللاحقة، فأنا أعتقد أنّ من جاء بعدهما كعروة بن الزبير؛ رمز العداوة لأمير المؤمنين علي وعموم بني هاشم وأمثاله، هم من رسم بالتعاون مع الأمويين ومع غيرهم منهجاً في الحط من قدر النبي والغلو في تقييم الصحابة، كل ذلك من منطلق بغض علي وبني هاشم؛ وسبب ذلك أنّ الدنيا لا تستقيم لخصوم على إلا إذا بغضوه آيديولوجياً، لا شخصياً فحسب، والفرق بين البغضين كبيرً جداً، سيتضح في فصل مستقل لاحقاً..

على أيّ حل قد ورد في بعض الأخبار ما يحط من شخصية عائشة وحفصة بسبب سولكياتهما مع النبي؛ ومن ذلك أنّ النبي طلّق كلاً منهما، وطبيعي أنّ اللوم إذا رمي بعاتق النبي مرة يمكن أن يرمى بعاتقه في غيرها، وطلاقه عَلَيْقُ لهما \_ قد يكون \_ من هذه المرات بالضرورة!!!.

ففي رواية طويلة للبخاري أنّ رسول الله طلق نساءه فقال عمر: قد خابت حفصة وخسرت كنت أظن أنّ هذا يوشك...، فاعتزل النبي صلى الله عليه وسلم من أجل ذلك الحديث حين افشته حفصة إلى عائشة وكان قد قال: «ما أنا بداخل عليهن شهراً» من شدة موجدته (=غضبه) عليهن ...(١).

وفي مجمع الزوائد: وعن قيس بن يزيد أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم طلّق حفصة تطليقة، فأتاها خالاها عثمان وقدامة ابنا مظعون فقالت: والله ما طلقني عن شبع (۱).

أقول: وقولها: ما طلقني عن شبع، ربما يكون معناه: طلّقني ولم يكن قد أشبعني من طعام في بيت الزوجية.

وحكى ابن راهويه عن ابن حزم قوله: ولم يصح عنه الطَّيْظُ أنّه طلّق امراة قط إلاّ حفصة بنت عمر "".

أقول: بل التحقيق الذي لا يسعنا التطويل فيه هنا أنّ النبي طلّق كلاً من عائشة وحفصة دون نسائه؛ وما ورد في البخاري أو غيره ممّا ينتزع منه أنّ النبي طلق نساءه (جميعهنّ) باطل بيقين؛ لأنّه لا يسوغ - شرعاً - على النبي وهو أعلل النّاس أن يأخذ الحسن بذنب المسيء، وأنا اتحلّى الجميع أن يأتيني برواية واحدة صحيحة - بل ضعيفة - تخبرنا أنّ أم سلمة أو مارية القطبية مثلاً قد آذت إحداهن النبي مرة واحدة فقط طيلة معاشرتهن للنبوة، والكلام هو الكلام في اعتزال النبي لهن شهراً، فهو فيما يظهر في خصوص أمّي المؤمنين عائشة وحفصة، أو هذا هو ما تعلنه الأدلة.

وذكر الطبراني بإسناده عن ابن عمر قال: دخل عمر على حفصة وهي تبكي فقال: ما يبكيك، لعل رسول الله صلى الله عليه وسلم طلّقك إنّ النبي طلّقك

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۳: ۱۰٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٩: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) مسند إسحاق بن راهویه ٤: ٢٠.

٧. ٦ . .... المصطفى عَلَيْ وأبجديّات التحريف

وراجعك من أجلي<sup>(۱)</sup>.

والحاصل: فلقد بان بأنّ المستفيد هو خصوص خصوم أمير المؤمنين علي، كما أنّ من يروي في دعوى خطأ النبي عَيَّا ، ويمعن من الرواية فيها هم أولئك الخصوم دون غيرهم من بقية الصحابة والتابعين، وليت القائلين بعدم العصمة يروون لنا رواية تنفع أن تكون دليلاً على عدم العصمة عن عترة علي أو عن محبيه، ولن يجدوها!! ثم إنّ أيسر ما يقل في ذلك هو أنّ هذه الملابسات تجسم لنا بعض ملامح طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي في الدين والتاريخ.

#### الدليل السادس:

# آية ﴿عبس وتوتى﴾

قىل تعالى: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَى \*أَنْ جَاءُهُ الأَعْمَى \*وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَرْكَى \*أَوْ كَذْكُرُ فَتَنْغُعَهُ الذَّكُرَى ﴾ (").

قد ذكر القائلون بعدم عصمة النبي، أنّ الآية بل السورة نزلت في النبي عَلَيْهُ وفي عبد الله بن مكتوم؛ بنزعم أنّ النبي كان مشتغلاً بدعوة عتبة بن ربيعة وأبي جهل وأمية بن خلف وغيرهم من الكفار إلى الإسلام، وفي هذه الأثناء جاء ابن أم مكتوم يتزكى؛ أي يطلب من النبي عَلَيْهُ ما يزكيه من علم الدين؛ فأعرض عنه النبي عَلَيْهُ، بل عبس في وجهه وتولّى عنه، فنزلت هذه الآيات معلنة خطأ النبي عَلَيْهُ.

وقد روى سبب النزول هذا كثير من المحدثين والمفسرين؛ كلهم عن أم المؤمنين عائشة، وقد رووا ذلك عن بعض الصحابة (١٠) لكن ما روي عن عائشة هو الذي يثبت؛ فالطرق إليها ـ كلاسيكيًا ـ صحيحة..

لكن فيما أنبأتك ملابسات البحث في آية التحريم لا يمكن الركون لأحاديث أمّ المؤمنين في تقييم شخصية النبي عَلِين للله المؤمنين في تقييم شخصية النبي عَلِين الله المؤمنين في المؤمنين في تقييم شخصية النبي عَلِين الله المؤمنين في المؤمنين في

<sup>(</sup>۱) مسند إسحاق بن راهویه ٤: ٢١.

<sup>(</sup>Y) سورة عبس: ١ ـ · ١٠

 <sup>(</sup>٣) لباب المنقول للسيوطي: ٢٠٩، الموطأ ١: ٢٠٣، سنن الترمذي ٥: ١٠٣، وقد رواه أيضاً عن
 ابن عباس ولكن فيه عكرمة الكذاب، مستدرك الحاكم ٢: ١٤٥.

حفصة تتواطئان على رسول الله عَيْلاً وجهاً لوجه، وقد تطقت المُنجَوّبالي مُلعونين لها في الفصل الذي سيتناول رواة الحديث النبوي المكثريل مُن الفي عجابة بالبخن المها أنها كانت ذات غيرة شديدة مؤذية للنبي، وإلى أنها لم تكت كُلظن إلى التحالية النبوج كما نظر إليه القرآن، وكانت ـ كما نصت حفصة في تروي البخالية والماة لو تخدث زوجاته عَيْلاً تغضبه يومه كله، فعائشة لا يطمئن كثيرة إلى المخبل المعتقدة في تراوي المنهاة والماة الموقعة في تراوي المنهاة والماة المؤلفة في الماة المؤلفة المؤلف

ما في هذه الطرق من كلام..
وأيّاً ما كان الأمر؛ فالرواية لا تخرج عن هذا الاتجاه النكل يبغض المنه ولا وأيّا ما كان الأمر؛ فالرواية لا تخرج عن هذا الاتجاه النكل يبغض المنه والمنه المنه المنه الاعتبار، ولابد من الإشارة السريعة إلى أنّ فرية النزول مروية في كتب القائلين بعدم عصمة النبي عمّا سوى عائشة؛ فهي مروية عن ابن عباس وأنس حين بنزول مالون عنه الله المنه المنه المنه وأنس حين بنزول مالون عنه الله المنه وأنس حين بنزول مالون المنه المنه المنه المنه وأنس منالاً على من أوائل ما نزل من سور القرآن لم يكونا قد لوله الماله بعد عليج ما المنط المنه وأنس مثلاً لم ير النبي عليه المنه المنه المنه والمنه وعمره إذ ذالله المنه المنه المنه وضوح ونشير إلى أنّ المتبع لمسالك معرفة هذا الاتجاه القائل المالة المنه الم

<sup>(</sup>١) أنظر مستدرك الحاكم ٣: ٦٣٤.

ت العقب الله تعالى بخور وكو في أن الرسول عَلَيْ الله المقلب المنفضوا من حولك ومعلوم أن الآية وسلق خليظ الآية والموسول عَلَيْ له يكن في لحظة من لحظات حياته فضاً غليظ المخطل المعلل المع

- نَاإِنَّ الْقَوْلُ بِلَيْ اللَّهِ اللَّهُ ا

فالقائلين بأنّ سورة عبس نزلت في بيان خطأ النبي تواجههم هذه الإشكالية الم منذ الم منذ الإشكالية المنظم المنظم المنطقة المنظم المنطقة ا

ح من من المجاه المناطقة على المناطقة عبل سورة عبس بيقين بإجماع الجميع قال تعالى ذكره: عبد منالب قبطة قبطة قبط المناطقة المناطقة

((م) رائج على المبتلج الأبتلج المنطق على استحالة اجتماع المتقابلين من هذا القبيل؛ فلا يمكن اجتماع مثل: البخل والكرم، الصدق والكذب، الرحمة والغضب، الشجاعة والجبن، الغلظة واللين.

(۲) التوبة: ۱۲۸.

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم ﴾ (١) وبعد أن مدح الله سَنْبِحَانَهُ وَالْمُعَ الْحُرَانِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ الوصف الذي يقصر عن مثله الأنبياء والمرسلون، هل يأتن على فعر يعلى والمسلم المسلم رسوله الأمين بـ: ﴿عَبَسَ وتُولِّي﴾؟. بلم ذكر اللغويون أنَّ: ﴿

أضف إلى ذلك فإشكالية اجتماع الملكة وعدمها وتتاقض أفظارا الله معتنقكاة من لا يتعرض لهذه المادة (ل ه و) هاتين الآيتين كما سبق.

دير الله، ألا ترى قوله تعالى: ﴿

إشكالية عصيان الرسول عنا الهالنيه باللخ تعلاا منه

قال تعالى: ﴿ وَاحْفِضْ جَنَاحَكَ لَلْمُؤْمنينَ ﴿ (١) وَهَلَمُ الْآَيْهُ مَنْ سَهِ ، قَالَا السَّعَ اءً قال تعالى: ﴿وَاحْفِضْ جَنَاحِكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَهَلَهُ الْآيِهُ مِنْ سُورَهُ السَّعْرَاءِ، ضعب في مين أيقال ميه لفلا أن أ وهي قد نزلت قبل سُورة عبس بسنتين، وقوله: ﴿وَاحْفَضْ أَمْرَ، وَالْأَمْرِ ظَاهِرِهُ لَجُرِيْنِ عَلَا لِسِهُ الْمُقَالِ مُمْكِحًا لَيْنَا لِمَا الْمُعْلِيْنِ اللَّهِ الْمُعْلِيْنِ اللَّهِ الْمُعْلِيِّةِ الْمُعْلِيِّةِ الْمُعْلِيْنِ اللَّهِ الْمُعْلِيِّةِ الْمُعْلِيْنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل الوجوب، وقرينة الاستحباب غير موجودة في المقام، والقول بأنَّ سومة عُسَى نزلت في الرسول عَيْنِ فَهُ يَقُودُ إِلَى القول بَأَنَّ النبي عصى الله عن عَلَيْد مُون وَلَيْنَ وَلِيْنَ وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُونَ وَلَيْنَ وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُونَ وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُونَ وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَلَيْهُ مُعَنَّا وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلْكُوا عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ وآية العمد فيما تزعم رواية أم المؤمنين عائشة أنَّ النِبني تَعْبِالِلا الإَيْلِرالْضِ عَبْلُ ابن مكتوم ولم يخفض له الجناح؛ لأنَّه كان يحاور بعض القرشبير الله الجناح؛ لأنَّه كان يحاور بعض القرشبير الله الجناح؛ صارخة لما نعلمه من الدين بالضرورة؛ إذ كيف يمكن افتراض عصيان النبي عَيْمِوْهُ العمدي لله؟؟ أما الشيعة فلا يفترضون السهو فضلاً عن العمد في كلِّ أفعال النبي عَيْنَا أَهُمُ السنة فلأنهم أجمعوا على عدم وقوع ذلك منه بعد البعثة.

بني أمية حين نزول السورة 🚂 غير عثمان بن عفان، بل ق**أيوساً سُقَانَة عَيالِكُشُإ** 

لـ و ســلمنا سبب النزول الذي رواه عروة بن الزبيهـ ألها عيائشـ أبي كلاهـ منافقات الرسول عَيْرُهُ أَعْرِض عن الأعمى ولم يخفض له الجناج؛ للنَّهُ وَكُلُّهُ لِمُعْرَاهُمُ مِهْ المُعْمَى المُعْلِي جبابرة قريش للإسلام، فهل يصح أن يسمّى هذا الفعل طوأة وأسلام، فهل يصح أن يسمّى هذا الفعل طوأة السيف الإسلام، إنَّ الآيستين التاسعة والعاشرة من سورة عبس تقولان، ﴿ وَأَلْمَ لَهِ مَثَلًا جَاءًا وَمَنْ تَعَنَّى اللَّهِ

<sup>(</sup>١) أنظر زاد المسير ١٠ ١٨١.

<sup>(</sup>١) القلم

<sup>(</sup>٢) التفسير الصافي ٥: ١٨٢،

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٢١٤.

<sup>7:0.31.</sup> 

<sup>(</sup>٣) هناك أخبار رواها الطبري ٣٠: ٨٦ صريحة في أنَّ الرسول ﷺ تعمد.

بلى ذكر اللغويون أنّ : ﴿ تَلَهَّى ، بعنى أعرض وتشاغل، ولكن ملائمة ذلك مع المنتعمل القوا في على على المامة التامة من الخطأ بمكان؛ وآية ذلك أنّ القرآن لا يتعرض لهذه المادة (ل ه و) على تعدد هيئاتها إلا ويعني منها التشاغل بما ليس من دين الله، ألا ترى قوله تعالى: ﴿ لا هيئة قُلُوبُهُم ﴾ وغير ذلك من الآيات التي طوعت هذه المادة خلال هيئاتها المتعلقة لأجل هذا المعنى؛ والملاحظ أنّ الآيات لم تستثمر هذه المادة إلا في ذلك المعنى المنتي لا مجل لله فيه ولا للخير ولا للدين؛ ولقد أشرنا سابقاً أن المفاهيم القرآنية في بعض الفروض كالذي نحن فيه \_ على المحتمل قوياً \_ غير منافي المرابية المنتي المرابية وتفصيلاً . . .

غَ صَا إِذَا كَانَ ٱلاَمْسَرُ كُلُولَكَ فَهِـلَ أَنَّ الرسولُ ﷺ في دعوته جبابرة قريش لدين الله ﴿ مُنْهِ فَنُعُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وعن دين الله؟.

نُ اللَّهُ مَعْهُ الإيكاكالية فَضِهُ عَن الْإِشكاليات السابقة دليل دامغ على أنَّ العابس عَلَي اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى أَنَّ العابس عَلَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَنَّ العابس عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّاكُمُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

افتراض عصيان النبي عيلله

# أفعال عن العمل في كل أفعال

رَوْيُ الشيعة بأسانيد هم العابس هو رجل من بني أمية، وينبغي أن نعرف أن بني أمية وينبغي أن نعرف أن بني أمية حين نزول السورة ليس فيهم أحد على الإسلام له شأن في حسابات التاريخ غير عثمان بن عفان، بل قد أخرج الشيعة في بعض نصوصهم أنّ الخليفة عثمان بن نعفان، بل قد أخرج الشيعة في بعض نصوصهم أنّ الخليفة عثمان بن نعفان، مو محمل نو أفضا المسلحة السياسية الأموية كانت قد قضت معلم المناه المسلم المناه الم

<sup>(</sup>١) أنظر زاد المسير ٨: ١٨١.

على على منابر الجحود الأموية..؛ وإذن مرة أخرى تعلن الأرقام التاريخية أنّ المستفيد هم خصوم أمير المؤمنين على!!.

### ماقاله الرازي!!

للرازي في المقام كلمة قيّمة يقول فيها: لا نسلّم أنّ هذا الخطاب متوجه إلى النبي عليه الصلاة والسلام، لا يقال: إنّ أهل التفسير قالوا: الخطاب مع الرسول؛ لأنّا نقول: هذه رواية آحاد فلا تقبل في هذه المسألة (۱)، ثمّ إنّها معارضة بأمور: الأول: أنّه (= تعالى) وصفه بالعبوس، وليس هذا من صفات النبي صلى الله عليه وسلم في قرآن ولا خبر، مع الأعداء والمعاندين فضلا عن المؤمنين والمسترشدين.

الثاني: وصفه بأنّه تصدى للأغنياء وتلهّى عن الفقراء وذلك غير لائق بأخلاقه. الثالث: أنّه لا يجوز أن يقل للنبي: ﴿وَمَا عَلَيْكَ أَلاّ يَزَكَى ﴿ فَإِنَّ هَذَا الْإِغْرَاء يَتَرَكُ الحَرْصَ عَلَى إيمان قومه فلا يليق بمن بعث بالدعاء والتنبيه (٢٠).

# التعارض بين ما رواه السنة والشيعة

صحيح أنّ معاشر الشيعة لا يلزمون أهل السنة بما انفردوا به في عملية الحوار، في الوقت الني ليس لأهل السنة إلزام الشيعة بمنفرداتهم، لكن هذا فيما اعتقد ليس في كل الصور والفروض؛ ففيما نحن فيه لا توجد للشيعة أغراض سوى تنزيه ساحة النبوة المقدسة ورفع التناقض والتهافت الواقع في القرآن \_ في أفعال الله بسبب مرويات الآحاد غير المسؤولة؛ وهو ما تجلى لنا في ملابسات البحث حول دلالات آيات سورة عبس حسبما روي عن عائشة وغيرها، وهذه قاعدة ينبغي أن لا نتغافل عنها ونحن نمارس عملية الحوار التي لم تنته حتى هذه الساعة.

أضف إلى ذلك فهنه القاعدة مترشحة عن ضروريات الدين وعمّا فيها من

<sup>(</sup>١) مقصود الرازي أنّ أخبار الآحاد =غير المتواترة أو التي تكاد ليست حجة في إثبات المسائل العقائدية من هذا القبيل، وأمّا في المسائل الشرعية فهي حجة إذا سلمت من الشذوذ والاعلال والمعارضة.

<sup>(</sup>٢) عصمة الأنبياء: ١٠٨.

أهداف سماوية سامية، ضرورة أنّ الكفاح عن شخصية سيد الأنبياء والمرسلين المحلّقة في فضاء القرآن ـ كالذي فعلناه ـ معركة مقدسة؛ بها وبمثلها قوام الدين وبقاؤه، أمّا الحط من شأن النبوة وعدم الالتفات إلى ما يتبع ذلك من آثار عقائدية خطيرة أو التغافل عن ذلك؛ لأجل مصالح فئة معينة، أو لأجل العزة بالإثم، أو لأجل: ﴿إِنَّا وَجَدُنا آبَاءَنا عَلَى أُمّة وَإِنَّا عَلَى آثارهم مُعْتَدُونَ (١) فمحو لرسم الدين، واستخفاف بالقرآن العظيم، وتحطيم للبنية التحتية لمنظومة المعرفة المحمدية..

ومن الجدير بالذكر أن كثيراً من المستشرقين يطرحون أدلة كثيرة على بطلان نبوة سيّد الأنبياء والمرسلين؛ معدن الرحمة والإنسانية، المصطفى الأمجد محمد عَيَّالَيُهُ، بل إنّ بعضهم زعم مفترياً أنّ أخلاقه سيئة \_ وحا شاه \_ لا لشيء إلاّ لأنّ أمّ المؤمنين عائشة وغيرها من أهل ذلك الاتجاه رووا أو روي عنهم في ذلك لا أكثر ولا أقل، ومن يقرأ لهم لهؤلاء المستشرقين (=الصليبيين) لا يجد عندهم أكثر من دعوى التناقض والتهافت في الفهم القرآني الحاصل جرّاء التفسير الخاطيء للقائلين بعدم عصمة النبي عَيِّلُهُم، وكل ذلك بسبب مرويات خصوم أمير المؤمنين علي الأحاد؛ التي تكشف \_ لبياً \_ عن وجود آيديولوجية ضخمة، وليست هي مجرد مرويات رواها هذا أو ذاك.

وهناك ما هو أخطر من ذلك؛ فكما أنبأناك هناك شبه شديد بين المنظومة العقائدية اليهودية ومنظومة عقائد خصوم أمير المؤمنين علي فيما يتعلق بعصمة الأنبياء؛ فكل منهما لا يرى ما يراه الله للنبي ـ أي نبي ـ لكن ليس معنى ذلك أن خصوم أمير المؤمنين على يهود، فكل المعنى هو هذا التشابه فيما نحن فيه لاأكثر!!..

وفيما أحسب فإنّ معالجة هذه المسألة لا تتم من دون قرائة ثانية لمسألة عصمة النبي، وهذا على أقل التقادير؛ وإلاّ فالقائلون بعدم العصمة أمام محاذير لا تحصى؛ أخطرها تكذيب القرآن بعضه بالبعض الآخر، وتناقض القول والفعل الإلهيين، وغير ذلك من الأمور الخطيرة.

فبسبب تلك الأولويات من الممكن أن يلزم الشيعة أهل السنة فيما ينفردون به في مثل هذه الأمور؛ لأنّ المسألة في الفرض المذكور خرجت عن حد الطائفية خروجاً مذهلاً..؛ إلى حلبة شريفة ومعركة مقدّسة..؛ إلى ميدان الدفاع عن أصل الدين، وعن

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٢٣.

سيد المرسلين!! ومن منّا ينسى أنّ كتاب الآيات الشيطانية لسلمان رشدي قد أخذ بالنبوة المحمدية إلى أدنى مستوى من النزول لجرّد اعتماده على مضامين مجموعة أخبار رواها البخاري وغيره عن أم المؤمنين عائشة وعن غيرها من أهل ذلك الاتجاه؟!!!.

من هذا المنطلق لنا كل الحق أن نخاطب رشدي وأمثاله \_ وهذا على أحسن الأحوال \_ بأنّه ذو نظرة أحادية ناقصة وساذجة في قراءة الدين الإسلامي؛ إذ ليس من الإنصاف العلمي أن يتحدث عن الرسول عَلَيْ خلال روايات أهل السنة فقط؛ ولو كان \_ هو ومن نسج على منواله \_ صادقاً موضوعياً عليه أن يكتب كتاباً آخر يُقيّم فيه الرسول عَلَيْ على ضوء مرويات الفريقين الشيعية والسنية سواء؛ ليتبين له ولأربابه الفرق الواضح في هذا الأمر.

لأجل ذلك أخي المسلم (السني والشيعي) أنا على يقين من أنّ الأدلة التي تعاطاها الشيعة للدفاع المستميت عن النبوات (وعن بقية ضرورات الدين) هي التي أبقت على أبجديّات المعرفة الإسلامية داخلة في حريم القدس والتقديس حتى هذه الساعة، بل إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؛ وليست المسألة مسألة طائفية.

### من هو المستفيد؟

على أسوأ تقدير لنا أن نتساءل لماذا روى خصوم أمير المؤمنين علي أنّ العابس الذي تلهّى عن تزكية الآخرين هو النبي ﷺ؟.

وفي المقابل لماذا لم يرو في ذلك أحدٌ من العلويين ومن أتباعهم؟

ثم إنّك قد عرفت أنّ المناهج التاريخية الحديثة تأبى الخوض في الحوادث التاريخية المقتطعة عشوائيًا من شجرة التاريخ، فهذا الاقتطاع يجعلها تنزف كل المعطيات وكل المعلومات وكل أسباب الحياة لتكون مومياء فاقدة لكلّ قيمة علمية وحياتية، وإذا قدّر لأن يكون لمومياء المعرفة قيمة فليس لها وراء الشكل من قيمة، ومعنى هذا أنّ التساؤلين الأنفين ليسا مختصين بسورة عبس، بل بكل الأدلّة المقامة على عدم عصمة النبي عَلَيْهُ، ففي الجميع تسائلنا: لماذا روى في خطأ النبي خصوم أمير المؤمنين علي فقط...؟ فهذا الذي لا ينبغى أن ننساه هو مقصودنا الأوّل من هذا الفصل!!!.

ثمّ ينبغي \_ أيضاً \_ أن نلفت النظر مجدداً إلى أنّ ما نتعاطه في هذا الفصل إنّما هـو مـنهجٌ موضـوعيٌ حديثٌ لأساتذة التاريخ النقدي في العالم، يقوم \_ فيما نحن فيه \_

على أساس افتراض عدم الاعتباط في ما تكرر من حوادث التاريخ.

ما نريد قوله هو أنّ رواية \_ خصوص \_ خصوم أمير المؤمنين علي في خطأ النبي وعدم عصمته، ظاهرة تاريخية تكررت كثيراً، بل بكثرة غير طبيعيّة، لماذا؟؟؟.

مهمّة هذا الفصل ـ الأساسية ـ اكتشاف هذه النقطة أمّا الجواب الكامل فالفصول اللاحقة هي التي ناءت بكاهله.

لكن على أيّ حل فما أشبه قول القائل إنّ العابس هو النبي عَيَّلَا الله بقول قريش لعبد الله بن عمرو بن العاص: إنّ النبي عَيَّلَا بشر يتحدث في الرضا بما لا يتحدث به في الغضب!!!.

#### الدليل السابع:

### خطأ النبي في قضية الغرانيق

روى الطبري وغيره بأسانيدهم أنّ قريشاً قالت لرسول الله عَيْلَةً إنّما جلساؤك عبد بني فلان ومولى بني فلان، فلو ذكرت آلهتنا بشيء جالسناك؛ فإنّه يأتيك أشراف العرب، فإذا رأوا جلساؤك أشراف قومك كان أرغب لهم فيك؛ فألقى الشيطان في أمنيته فنزلت هنه الآية: ﴿أَفَرَأُيْتُمُ اللاتَ وَالْعُزَى ﴿ وَمَنَاهَ الشَّالشَةَ الْأُخْرَى ﴾ فأجرى الشيطان على لسانه: تلك الغرانيق العلى، وشفاعتهن ترتجى، مثلهن لا ينسى، فسجد النبي حين قرأها، وسجد معه المسلمون والمشركون (۱).

وقد جرم كثير من أهل السنة بذلك كالواحدي في أسباب النزول وغيره (۱) وأريد أن أعرض إلى شيء مهم للغاية وهو أنّ أسانيد هذه الفرية (التي يهتز لها عرش الرحمن من فوق سبع سماوات) إلى الصحابة كلها ضعيفة؛ فهي إمّا مرسلة وإمّا منقطعة وإمّا غير ذلك، وقد جزم بذلك كثير من أعلام أهل السنة كالقاضي عياض (۱) وابن العربي (١) والفتني في تذكرة الموضوعات

<sup>(</sup>١) تفسير الطبزي ١٧: ٤٧٦، وقد رواها بطرق كثيرة، المعجم الكبير ١٢: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول: ٢٠٨، والقرطبي في تفسيره ١٥: ٢٦٤، الشفاء للقاضي عياض ٢: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٨: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) تحفة الأحوذي:، تفسير الثعالبي ٢: ١٢٩، وابن كثير في تفسيره ٣: ٤٣٠.

حيث قال: وقد أشبعنا القول في إبطاله (۱)، والجصاص القائل: فأمّا الغلط في قرائة تلك الغرانيق فإنّه غير جائز وقوعه من النبي تَلِيَّةُ، كما لا يجوز وقوع الغلط على بعض القرآن بإنشاد شعر في أضْعَافِ التلاوة (۱) على أنّه من القرآن.

هذا ما قاله الجصاص وهو سديد غاية السداد، وأكثر من ذلك قوله: وروي عن الحسن (يقصد البصري) أنّه عَلِيلًا لله ما فيه ذكر الأصنام قال عَلَيْلًا للكفار: «إنما هي عندكم كالغرانيق العلى وأنّ شفاعتهن لترتجى في قولكم» على جهة النكير عليهم (٣).

وقال ابن الجوزي في زاد المسير: قال العلماء والمحقون: وهذا لا يصح؛ لأنّ رسول الله عَلَيْهُ معصوم عن مثل هذا؛ ولو صح كان المعنى أنّ بعض شياطين الإنس قال تلك الكلمات؛ فإنّهم كانوا إذا تلى عَلِيْهُ لغطوا('').

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ الطبري يعرض عن ذكر كثير من حقائق التاريخ المؤثرة في فهم الإسلام عقيلة وتشريعاً؛ حفظاً لماء وجوه الصحابة القرشيين وغيرهم من خصوم أمير المؤمنين علي تحت ذريعة: تركت ذكره لما فيه مما لا تحتمله العامة، لكنّه جعجع كثيراً في نقل أخبار أكذوبة الغرانيق بمنتهى الجرأة، مع أنّ في هذا النمط من النقل شين لساحة النبي، وتلطيخ لرداء النبوة المقدس، بقصد أو بغير قصد، فراجع تاريخه لترى بأم عينيك الطرق الموضوعة الكثيرة لأكذوبة الغرانيق هناك<sup>(ه)</sup>.

# من الرواي الحقيقي لكذبة الفرانيق

حمل عنّا مؤونة البحث في ذلك ابن حجر في فتح الباري بقوله: لكن كثرة الطرق تلل على أنّ للقصة أصلاً (=عن غير النبي ﷺ فيما سيتوضح) مع أنّ لها مُرْسَلَيْن، رجالهما على شرط الشيخين؛ إحداهما ما أخرجه الطبري من طريق يونس بن يزيد

<sup>(</sup>١) تذكرة الموضوعات للفتني: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) يقصد ما بين الآيات المتلوة وتضاعيفها.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص ٣: ٣٢٢. كما يقول أحدنا مستنكراً على المشركين إذا حاور أحدهم: الله له شريك؟؟؟!!! يقصد أنّه لا شريك له، ومثل هذا كثير في كلام العرب.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٥: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري ٢: ٧٩.

عن ابن شهاب، والثاني ما أخرجه أيضاً من طريق المعتمر بن سليمان وحماد بن سلمة عن داود بن أبي هند عن أبي العالية (١٠).

ولعلك تعلم عزيزي القارئ أنّ المرسل ليس بحجة على ما هو مشهور الفريقين السنة والشيعة، بل على ما أجمعوا عليه بعد البناء على أنّ القول الشاذ لا يخدش بالإجماع..

على أيّ حال اتضح أنّ الراوي لهذه الفرية هو ابن شهاب (= الزهري) قاضي قضاة الدولة الأموية (\*)؛ روى ذلك في عهود الظلم والضلام؛ في مناخ بغض علي وسبّه ونصب العداء له ولأهل بيته؛ إذ هو من ثبت عنه حسب معايير أهل السنة الرجالية رواية قصة الغرانيق؛ إرضاءً للظاهرة الأموية التي لا تستطيع استساغة قدسية النبوة ولا قدسية آل محمد.

وأما المرسل الثاني، مرسل أبي العالية، فيطعن عليه بأبي العالية نفسه؛ لأنّه ممن تكلم فيه واختلف في حاله (") هذا أولاً، وثانياً فلأنّه مشكوك في أمره فهو قد أدرك الجاهلية وعاصر الإسلام، لكنه لم يسلم إلا بعد وفاة النبي بسنتين، في أوائل خلافة عمر، أو في أواخر خلافة أبي بكر، وثالثاً فالذي أميل إليه أنّه إنّما أخذ كذبة الغرانيق من وزارة أوقاف بني أمية التي تربع على عرشها الزهري نفسه؛ إذ من ذا المني يُسْمَح له بالرواية في ذلك العهد المظلم إذا لم يك يستق من ذلك المعين اللاعلوي واللامحمدي، ورابعاً وهذا هو الأهم فأبو العالية أسير آيديولوجية الخصومة مع أمير المؤمنين على على طريقة عبد الله بن عمر وبقية مرجئة الصحابة..

عن أبي خلدة: قبل أبو العالية: لمّا كان زمان علي ومعاوية، وإنّي لشاب كان القتل أحبّ إلي من الطعام الطيب، فتجهزت بجهاز حسن حتى أتيتهم، فإذا صفّان ما يرى طرفاهما، إذا كبر هؤلاء، كبر هؤلاء، وإذا هلّل هؤلاء هلل هؤلاء، فراجعت نفسي، فقلت: أي الفريقين أنزله كافراً؟ ومن أكرهني على هذا؟ قال: فما أمسيت

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٨: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) مقصودي لا يتعدى أنّ الزهري هو الرجل الميداني الأول لدولة بني أمية في مجل الثقافة الدينية بعد عصر الصحابة، وإن لم يتولّ القضاء إلاّ لخليفة أو خليفتين منهم.

<sup>(</sup>٣) راجع الكامل في الضعفاء ٣: ١٧٠.

حتى رجعت وتركتهم (۱). هذا مضافاً إلى أنّه لم يثبت لي أنّه بايع أمير المؤمنين علياً على الخلافة في حين أنّه بايع أكثر خلفاء بني أمية؛ فهو قد مات سنة تسعين للهجرة، وله أكثر من مائة سنة.

#### من المستفيد؟

وإذن فهذه القصة مختلقة في حق الرسول عَلَيْكُ كما هو صريح بعض أكابر السنة، هـذا مـن جهة، ومن جهة أخرى هي ثابتة بسند صحيح عن الزهري وزير أوقاف بني أمية، وأشد خصوم أمير المؤمنين على فيما سيتبين لاحقاً في فصل خاص!!.

إنّ مجموع ذلك يورثنا يقيناً بأنّ المستفيد الوحيد من هذه العلمية هم بنو أمية بخاصة وكل أعداء آل محمد بعامة، وهذا عزيزي القارئ دليل آخر يضاف إلى قائمة الأدلة التي أقمناها على وجود ملازمة بين عداء آل محمد وبين القول بعدم عصمة النبي، وأنّ هناك طريقة من التفكير غير عفويّة، فتأمل بذلك بعين الإنصاف!!!.

والحاصل: فبالنظر إلى أنّ القضيّة لم يروها غير خصوم أمير المؤمنين فالمستفيد هم خصومه.

#### الدليل الثامن:

## النبي يخطأ في لعن الصحابة

فيما نحسب لم يعد خافياً على القارىء العزيز هدفنا من إيراد مثل هذه البحوث في هذه المرحلة من الدراسة؛ فما يدفعنا إلى ذلك ثلاثة أشياء..

الأول: أنَّه مرتبط بالبحث في عصمة النبي ارتباطاً مباشراً كما هو واضح.

الثاني: أنّه بناء على خطأ النبي في لعن من لا يستحق اللعن سوف تتضيق السنة النبوية بشكل ملحوظ..؛ بخروج طائفة عظيمة من أقوال النبي أو أفعاله أو تقريراته من حريم السنة النبوية المقدس لتحبس في منفى المهملات القرشية حيث لا عين رأت ولا أذن سمعت؛ فالأقوال النبوية وعموم السلوكيات السماوية للنبوة؛ التي لا تعرف المسامحة، الحدّية في مفترق الطرق؛ كالروايات الكثيرة الناصة على لعن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٠٩، طبقات ابن سعد ٤: ٢١٠.

بعض الصحابة ليست من السنّة بناء على خطأ النبي عَيْرُاللهُ..

الثالث: محاولة اقتناص عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي، لإثبات أنّ هناك منهجاً دخيلاً على الإسلام في قرائة الحياة، نابعاً عن تلك الخصومة لا عن شيء آخر.

## روايات الصحابة في ذلك (عائشة وأبو هريرة)

روى مسلم في صحيحه بسنده عن أبي هريرة أنّ النبي قال: « اللهم إنّي اتخذ عندك عهداً لن تخلفنيه، فإنّما أنا بشر؛ فأي المؤمنين آذيته، شتمته، لعنته، جلدته، فاجعلها له صلاة

وزكاة وقربة، تقربه بها اليك يوم القيامة  $\gg$   $^{(1)}$ .

و روى مسلم أيضاً بسنده عن عائشة قالت: دخل رجلان على النبي عَلَيْقُ فكلماه بشيء لا أدري ما هو فأغضباه، فلعنهما وسبهما، فلما خرجا قلت: يا رسول الله من أصاب من الخير ما أصابه هذان؟. قال عَلَيْقُ: «و ما ذاك»؟ قالت: قلت: سببتهما ولعنتهما. قال عَلَيْقُ: «أو ما علمت ما شارطت عليه ربي؛ قلت: اللهم إنّما أنا بشر؛ فأي المسلمين لعنته أو سببته فاجعله له زكاة ورحمة» (١).

و لا بد من التنبيه على أنّ مسلماً أخرج رواية أبي هريرة بلفظ آخر وهو أنّ النبي قال: «اللهم إنما محمد بشر يغضب كما يغضب البشر، وإنّي قد اتخذت عندك عهداً لن تخلفنيه؛ فأيّما مؤمن آذيته أو سببته أو جلدته...»(٣).

أقول: وقبل أن نعرض موقفنا العلمي من هذا النمط من الحديث لابد من الإشارة إلى أنّ محققي أهل السنة وقعوا في حيص بيص في محاولة تفسيره...، ومن الرجوء التي طرحوها وحاولوا الإجابة عنها ما حكي عن المازري أنّه قال: قيل: كيف يدعو عَلَيْ بدعوة على من ليس لها بأهل؟.

قيل: المراد ليس لها بأهل عند الله في باطن أمره، لا على ما يظهر ممّا يقتضيه حاله

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۸: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٨: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٨: ٢٥.

وجنايته حين دعائي عليه...؛ وهذا معنى صحيح لا إحالة فيه؛ لأنّه ﷺ كان متعبداً بالظواهر، وحساب الناس في البواطن على الله.

أقول: قد أغنانا ابن حجر عن مؤونة الرد على كلام المازري هذا بقوله: وهذا مبني على قول من قال أنّه كان يجتهد في الأحكام ويحكم بما يؤدي إليه اجتهاده، وأمّا من قال كان لا يحكم إلاّ بالوحى فلا يتأتّى منه هذا الجواب(١).

و قال المازري أيضاً: فإن قيل: فما معنى قوله: «واغضب كما يغضب البشر»؟ فإن هذا معناه أنّ تلك الدعوة وقعت بحكم سوْرة الغضب لا أنّها مقتضى الشرع، فيعود السؤال! والجواب: أنّه يحتمل أنّه أراد أنّ دعوته عليه أوسبه أوجلده كان ممّا خير بين فعله له عقوبة للجاني، أو تركه والزجر له بما سوى ذلك؛ فيكون الغضب لله تعالى ولا يكون ذلك خارجاً عن شرعه...

و قال المازري عقيب ذلك: ويحتمل أن يكون ذلك خرج مخرج الاشفاق وتعليم أمته الخوف من تعدي حدود الله؛ فكأنّه أظهر الاشفاق من أن يكون الغضب يحمله على زيادة في عقوبة الجانى، وهذا مبنى على صدور الذنوب الصغائر من الأنبياء..

و يحتمل أن يقع اللعن والسب منه من غير قصد إليه، ولا يكون في ذلك كاللعنة الواقعة رغبة إلى الله وطلباً للاستجابة (٢)..

و قد اختار القاضي عياض هذا الاحتمل وأيّده بقوله: يحتمل أن يكون ما ذكره من سب ودعاء، غير مقصود ولا منوي ولكن جرى على علة العرب في دعم كلامها وصلة خطابها عند الحرج والتأكيد للعتب لا على نية وقوع ذلك؛ كقولهم: تربت يمينك...

هـذا مـا اخـتاره القاضي عياض، ولكن أورد عليه ابن حجر أنّ في الحديث: « وجلدت» والجلـد لا يقع من غير قصد، على أنّ الجلد واللعن والسب والشتم قد سيقت مساقاً واحداً (١٠).

أقـول: إنّ القاضي عياض وإن رجح احتمل أنّ اللعن والسب كان قد صدر من غير قصد إلاّ أنّه اعترف في آخر المطاف: أنّ النبي ﷺ لا يفعل في غضبه إلاّ الحق<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۱: ۱٤۸.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١١: ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١١: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) حكاه عنه في فتح الباري ١١: ١٤٨.

فانظر عزيزي القارىء مقدار الارتباك عند هؤلاء الأعلام، وسيأتيك أنهم يقرّون بأنّ كل ما قالوه مجرد تمحلات، بل إنّ الالتزام بأحدها يستلزم ـ كما سيتبين ـ أنّ الصحابة لا يفقهون حديثا!!!.

ثمّ لا يخفى على المستغلين بعلوم الحديث وطريقة الاستنباط سواء أكانوا من السيعة، أنّ كل هنه الاحتمالات تبرعية، بل هي تمحلات تفتقر إلى الدليل في كل فقرة من فقراتها، وأكثر من ذلك أنّ بعض هذه التمحلات من التحكم والمصادرة على المطلوب، لذلك تكاد تجزم أنّ أولئك الأعلام غير مقتنعين بما يقولون..

## احتمال اللعن من غير قصد (للقاضي عياض)

فمثلاً ما قاله القاضي عياض من أنّ اللعن والسب غير مقصود، وهو من قبيل قـول العرب: تربت يمينك من الغرابة بمكان، بل لا ريب في أنّه خطأ؛ فإننا لو سلمنا عدم القصد والنية في مثل تربت يمينك، فمن المحال أن نسلمه في اللعن؛ آية ذلك أنّه لم يؤثر عن العرب الأوائل ـ والأواخر ـ في كل نصوصهم وقوع اللعن من غير قصد ولا نية، وكان الأحرى بالقاضي عياض أن يذكر لنا مثالاً ممّا أثر عنهم في ذلك، لكنّه لم يجده بيقين.

هـذا مضافاً إلى أنّ القاضي عـياض اعترف في آخر كلامه أنّ النبي لا يفعل ولا يقول في غضبه إلاّ الحق.

نحن بين خيارين..!!!

و الأصح \_ منطقياً \_ في المقام أن يقال: إنَّنا بين خيارين لا ثالث لهما..

الأول: القول بصدور ما رواه أبو هريرة وعائشة عن الرسول عَيْمَ الله وأنَّ النبي لعن من لا يستحق اللعن.

الثاني: القول بعدم صدور ذلك عن رسول الله عَلَيْلَهُ وأنّه مكذوب عليه. وعلى الخيار الأول..

يكون الحديث أو الحديثان ظاهرين تمام الظهور في أنّ النبي ﷺ أخطأ في سب من لا يستحق السب واللعن؛ ويتفرع على ذلك تزكية أولئك الملعونين بقول النبي:

اللاعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأدلّة المطروحة) ......

«أيّما مؤمن آذيته أو سببته أو جلدته فاجعلها له كفارة وقربة...» فبناءً على ذلك فإنّ..

#### .. «لا اشبع الله بطنه» فضيلة لمعاوية

هذا ما جزم به ابن كثير في تاريخه؛ فقد قال: وقد انتفع معاوية بهذه الدعوة في دنياه وأخراه؛ أما في دنياه، فإنّه لما صار إلى الشام أميراً كان يأكل في اليوم سبع مرات، يجاء بقصعة فيها لحم كثير وبصل فيأكل فيها، ويأكل في اليوم سبع أكلات بلحم، ومن الفاكهة والحلوى شيئاً كثيراً ويقول: والله ما أشبع ولكن أعيا، وهذه نعمة ومعدة يرغب فيها كل الملوك، وأمّا في الأخرة فلقول الرسول عَيْنَا : «إنما أنا بشر...» فركّب مسلم من الحديث الأول وهو قوله عَيْنا : «لا أشبع الله بطنه» ومن هذا الحديث فضيلة لمعاوية، ولم يورد له غير ذلك(۱).

#### الرد على هذه الفرية

أقول: إننا حتى لو سلمنا صدور ما رواه أبو هريرة وعائشة ـ و ستعرف أنّ هـ ذا غير ممكن ـ إلا أنّ تطبيق ذلك على قول النبي ﷺ: «لا أشبع الله بطنه» محال؛ إذ كيف يكون: «لا أشبع الله بطنه» تزكية لمعاوية بل فضيلة مع أنّه صدر عن النبي ﷺ..

أو ليس قد أخرج مسلم بسنده عن ابن عباس أنّه قال: قال لي النبي: «اذهب فادع لي معاوية»؟ قال ابن عباس: فجئت، فقلت: هو يأكل. ثم قال عَيْرِاللهُ: «اذهب فادع لي معاوية»؟ قال: فجئت، فقلت هو يأكل. فقال عَيْرالهُ: «لا أشبع الله بطنه» (۱).

و رواه الطيالسي بهذا اللفظ: عن ابن عباس أنّ رسول الله ﷺ بعث إلى معاوية ليكتب له (٢).

و إذن فالرسول عَيْلَاً بعث إلى معاوية لأمر نبوي، مخالفته إثم وعصيان، ولا ريب في أنّ تلك المخالفة تسفر عن عدم اكتراث معاوية بمقام النبوة، وأنّ وحي الطعام

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٨: ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم ۸: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) مسند أبى داود الطيالسى: ٣٥٩.

واللهو أولى عنده من وحي النبوة والحكمة، لكن مهما يكن، ففيما فعله معاوية ضرب لضروريات الدين التي منها: (استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم) وقد مرّت ملابسات ذلك في الفصل الأول والثاني من هذه الدراسة؛ حيث مرّ عليك أن "البخاري أخرج عن سعيد بن المعلى قال: كنت أصلّي فمر بي رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعاني، فلم آته حتى صليت، ثمّ أتيته فقال: « ما منعك أن تأتي ألم يقل الله: (يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجيبُوا لله وَللرسُول إذا وعاصكُم عن عبه ؟؟؟ وليت الإمام ابن كثير يخرج من قبره ليجيبنا عن هذه الإشكالية، لنرى هل يقدم رواية البخاري - أصح كتاب بعد كتاب الله - كما يجعجع هو، أم يتناساها هذه المرّة من أجل معاوية؟؟!!.

و إذا نسينا فلا ننسى أنّ الامام النسائي خرج من مصر إلى دمشق سنة اثنتين وثلاثمائة للهجرة فسأله أهلها أن يروي في فضائل معاوية فقل: ألا يرضى معاوية رأساً برأس حتى يفضل؛ ما أعرف له فضيلة إلاّ: «لا أشبع الله بطنه» فما زال به أهل الشام يضربونه في خصييه بأرجلهم حتى أخرجوه من المسجد ثم حمل إلى الرملة فتوفي بها(۱).

وقد سئل النسائي مرة لماذا لا تخرج فضيلة لمعاوية؟ فقل: أيّ شيء أخرج؟؟ « اللهم لا تشبع بطنه»؟؟!! فسكت وسكت السائل(").

أُقـول: فـلماذا لم يفهـم أهـل الشـام ممّا رواه النسائي عن الرسول فضيلة، ولماذا سكت وسكت السائل؟!!!.

وما معنى قول إسحاق بن راهويه (-أستاذ الإمام البخاري): لم يصح في فضائل معاوية شيء (٣)؟؟؟.

وهذا الإمام البخاري حينما يعرض بالذكر لفضائل الصحابة يقول: باب مناقب أبي بكر...، باب مناقب عمر...، باب مناقب عثمان...، لكنّه لمّا عقد باباً لمعاوية قال: باب ذكر معاوية، ولم يقل باب مناقب معاوية؛ فلماذا ولماذا ولماذا؟؟؟.

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب ٢: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمل ١: ٣٣٨، سير أعلام النبلاء ١٤: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٧: ٨١.

وما معنى قول ابن حجر في الفتح: قال إسحاق بن راهويه: لم يصح في فضائل معاوية شيء؛ فهذه هي النكتة في عدول البخاري عن التصريح بلفظ منقبة؛ اعتماداً على قول شيخه (=ابن راهويه)(١).

وننبه على أنّ ما سقنه من الرد والبلل حول ما زعمه ابن كثير إنما هو مجاراة لافتراض صدور ما رواه أبو هريرة وعائشة عن الرسول ﷺ ليس غير؛ أي أنّ ما ذكرناه مبنى على الخيار الأول، لكن..

#### وعلى الخيار الثاني..

لا نرتاب في أنّ ما روته عائشة وأبو هريرة في أنّ النبي سب من لا يستحقّ اللعن والسبّ بسبب دوافعه البشرية من الرضا والغضب من أشنع المكذوبات عليه عليه ولا محيد لمن لا يلتزم بذلك عن بعض الاشكاليات..

#### الاشكالية الأولى:

يلزم من تصديق خبري عائشة وأبي هريرة تكذيب النبي القائل لعبد الله بن عمرو بن العاص: «اكتب فو الذي نفسي بيله ما يخرج منه (=فمه الشريف) إلا الحق».

فكما علمت فالنبيّ قال ذلك بعد أن ذكر له عبد الله بن عمرو بن العاص أنّ قريشاً تقول: إنّ النبي بشر يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب، ونحن هنا إمّا أن نكنب المروي عن عائشة وأبي هريرة ولا ثالث في البين، ولا ريب في أن الثاني هو ما يجب ارتكابه.

وكما أنَّ الالتزام بما روته أو ما روي عن عائشة وأبي هريرة يساوق تكذيب النبي خلال ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص، فالأمر كذلك خلال ما روي عن النبي عَلِيلًا في قوله: «إني لأمزح ولا أقول إلا حقاً» الذي التزم بمضمونه كل أهل الإسلام.

وأكثر من ذلك فالنبي إذا كان لا يقول إلا حقاً وهو في حل المزاح، فماذا سيكون قوله في حل ما هو أكبر من ذلك، كالسب قوله في حل ما هو أكبر من ذلك، كالسب واللعن؟!!!. ولعلك تتذكر أنّ قول النبي: «إنبي لأمزح ولا أقول الاحقاً» هو من

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧: ٨١.

رواية أبي هريرة عن النبي<sup>(۱)</sup>، فلا بد من تكذيب أبي هريرة في إحدى روايتيه، ولله در من قال: إنّ حبل الكذب قصير.

وبصراحة؛ فإننا إمّا أن نكذّب النبي ـ والعياذ بالله ـ في بعض أقواله بسبب ما فيها من تناقض صريح، وإمّا أن نكذّب ماروته عائشة وأبا هريرة (أو ما روي عنهما) ولا ثالث في البين؟.

هذا، لكن الإنصاف يقودنا للقول بإمكانية وجود خيار ثالث في مثل ما نحن فيه، وهو غربلة مجاميع الحديث وخاصة ما يسمّى بصحيح البخاري ومسلم والحكم على كثير ممّا فيها من متناقضات بالمكذوبات؛ فإنّنا نعتقد أيضاً أنّ كثيراً ممّا هو منسوب إلى عائشة وإلى غيرها من الصحابة في هاتيك المجاميع مكذوب عليها وعليهم، طبعاً هذا من دون الغض عن أنّ أم المؤمنين \_ مثلاً \_ كانت تتواطأ على النبي عَيَالُهُ، ومن دون الغض عن أنّ أبا هريرة أكذبه عمر وعلي وعائشة وغيرهم كما سيأتي مفصلاً، بيد أنّنا نتحدث بلغة الموضوعية!!!.

#### أدلَّة العصمة آبية عن التخصيص:

ومع غض النظر عن الاشكالية السابقة \_ مع أنّ الغض غير ممكن \_ فإنّ ما روته عائشة وأبو هريرة بمقتضى الصناعة الاستدلالية محال أن يكون صادراً عن النبي؛ لأنّه يستلزم تناقض النبي الصريح، وبيان ذلك أنّ النبي أثبت على نفسه ما نفاه عنها، ونفى عنها عين ما أثبته لها..

ففي ما روته عائشة وأبو هريرة أنّ النبي عَيَّلِيْ ذكر أنّ الغضب يؤثر على سلوكياته وقراراته بقوله: «اللهم إنّما محمد بشر يغضب كما يغضب البشر...» الأمر الذي نفله عَيْلِهُ عن نفسه في قوله لعمرو بن العاص: «اكتب فوالذي نفس محمد بيده لا يخرج منه إلا حق» وذلك حينما منعت قريش عبد الله بن عمرو بن العاص بقولها: إنّ محمداً بشر يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب.

فالأمر الذي أثبته الرسول عَلَيْلَةً على نفسه خلال رواية أبي هريرة وعائشة، هو عين الأمر الذي نفله عن نفسه خلال رواية عبد الله بن عمرو؛ وهما لا يجتمعان؛ لأنهما \_ كما يقول المناطقة \_ متناقضان؛ فهما من قبيل قولنا: زيد قائم وزيد ليس

<sup>(</sup>١) مرّ تخريج الرواية في الفصل الأول من هذا الكتاب.

بقائم، وهو محال..

ومدار كل ذلك عزيزي القارىء اشكالية التناقض الصريح، ومتى ما وقعت هذه الاشكالية استحل التخصيص أو التقييد، فينتج من ذلك أنّ كل ما نسب إلى النبي ممّا يلل على أنّه قل باطلاً أو خطأً مكذوب لا محالة، وهذا مع ملاحظة اتفاق أهل الاسلام جميعاً بصحة ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبي في قوله: «ما يخرج منه إلا حق» وبصحة ما رواه أبو هريرة عن النبي في قوله: «إني لأمزح ولا أقول إلا حقاً» و...

ثمّ إنّ افتراض أنّ النبي بشر يغضب كما يغضب البشر مستحيل تاريخياً؛ لأن هـذا الافتراض رؤية قرشية وتراث جاهلي، وقد حاربها الرسول فيما مضى ونفى أن تكون تراثاً سماوياً، وقد رأيت أنّ ما نسب إلى الرسول بواسطة عائشة وأبي هريرة هو عين تلك الرؤية الجاهلية القرشية، فأمعن النظر!!!.

وقصارى القول فلا ريب في أنّ نتيجة ذلك هو أنّ المروي عن عائشة وأبي هريرة موضوع مكذوب، أو نقول بتناقض النبوة والقرآن!!!.

والخطير في مثل ما نحن فيه هو أن تراث الجاهلية المتجسد بالرؤية القرشية التي ما بعث الرسول عَيْرُاللهُ إلاّ لمحاربتها أضحت لتكون بواسطة أمّ المؤمنين عائشة وأبي هريرة وبقية هذا الاتجاه حديثاً نبوياً وسنة محمدية، وهذه هي قاصمة الظهر، على أنْ ليست القاصمة هي الرواية والروايتين، بل مصنع المعرفة القادر على إنتاج مئات بل آلاف الروايات المتقولة على النبي خلال هذه الطريقة العنكبوتية من التفكير.

#### الإشكائية الثانية:

من الأبواب التي أوردها البخاري في صحيحه باباً عنونه بقوله: لم يكن النبي فاحشاً ولا متفحشاً، مدرجاً تحته أحلايث تصف النبي على أعلى مرحلة من الأخلاق؛ ومن ذلك أن عائشة قالت: إن يهوداً أتوا النبي فقالوا: السام عليك. فقل عَيَّالِيُّ: وعليكم!!! فقالت عائشة: لعنكم الله وغضب الله عليكم. فقل عَيَّالِيُّ: «مهلاً يا عائشة، عليك بالرفق، وإياك عائشة: لعنكم الله وغضب الله عليكم. فقل عَيَّالِيُّ: «ألم تسمعي ما قالوا؟!. فقل عَيَّالُهُ: «ألم تسمعي ما قلت؟ رددت عليهم، فيستجاب لمي فيهم ولا يستجاب لهم في "".

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٨: ١٠٦ كتاب الدعوات.

ف الملاحظ أنّ عائشة حينما لعنت اليهود، منعها النبي، وأمرها بالرفق ومجانبة العنف والفحش، وإذا كان الأمر كذلك فهل يمكن أن نحتمل واحد في المليون أن يلعن النبي المؤمنين عن لا يستحق اللعن؟هذا أولاً..

وثانياً: فإنّ أمّ المؤمنين عائشة كما أنّها روت عن رسول الله ﷺ النبي أنّه بشر وأنّـه يلعن من لا يستحق اللعن روت هنا \_ أو روي عنها \_ أنّ النبي منعها من لعن اليهود؟ فيا سبحان الله!!!

#### الإشكائية الثالثة:

أخرج مسلم في صحيحه أحاديث تنهى عن لعن الحيوانات، أسانيدها إلى الرسول عَلَيْهِ صحيحة لا شك في ذلك، وفي بعضها أنّ النبي نهى المسلم أن يكون فحاشاً لعّاناً، فراجعها(١).

فهل تتوقع بعد ذلك أن يلعن الرسول ويسب المؤمنين والمسلمين فيما تزعم روايتا عائشة وأبي هريرة مع أنّه في أصعب الأحوال لم يلعن دابة واحلة من دواب الأرض، بل نهى عن ذلك؟.

و هل الدابة عند الرسول عَلَيْهِ أجل قدراً من المؤمنين والمسلمين؟.

أم أنَّ اليهود والدواب أعظم حرمة عند الرسول عَلَيْهُ من المؤمنين وصحابة رسول الله؟.

#### الإشكالية الرابعة:

وممّا أخرجه مسلم في صحيحه أنه قيل لرسول الله عَلَيْهُ: ادع على المشركين، فقال عَلَيْهُ: «إنه لم أبعث لعاناً وإنّما بعثت رحمة» (٢). فإذا كان الرسول عَلَيْهُ يمتنع من لعن المشركين، فهل يأتي ليلعن المؤمنين المسلمين؟!

هذه هي مصيبة ابن كثير وعشرات من مثل ابن كثير ممّن هم على منواله أو من هـ هـ و مشلهم وعـلى منوالهم مـن أسلافه؛ يؤمنون ببعض الحديث ويكفرون ببعض، وأؤكد أنّ هـذا وإن كـان تناقضاً في القـرآن والسـنة والعقل والمنطق، إلاّ أنّه ليس

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٤: ٢٠٠٤ باب النهي عن لعن الدواب.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ٤: ٢٠٠٤ ح ٨٠ ٨٧.

تناقضاً في طريقة هؤلاء القوم وهم يتعاطون الجلل (السفسطة) في كلّ مأزق يعلو فيه ذكر أهل البيت، والجلل كيان معرفي كبير ليس في قاموسه تناقض ولا تهافت، وهو أهم عناصر ما عندهم من طريقة تفكير خلال مقاطع التاريخ، لكن نتساءل عن أسباب تعاطيهم الجلل للدفاع عن خصوم أمير المؤمنين علي، وللحطّ من قيمة علي وأهل بيت النبي، لماذا؟؟؟.

ولماذا لا يتعاطون الجلل ـ بل هم أشد أعدائه ـ في كثير من مآزقهم العلمية الأخرى؟؟؟.

#### لفت نظر!!!.

أحب أن يعلم القارئ الكريم أنّ الإشكاليات من قبيل ما مرّ، وصلت عندي في مراحل استقصائي لهذه المسألة إلى ثمانين إشكالية، وهي قابلة للصعود والزيادة، كلها تعلن عن استحالة صدور ما روته عائشة وأبو هريرة عن الرسول أو نفترض أنّ النبي متناقض متهافت لا يعي ما يقول، فأي شيء نختار مع أن ما يلازم الفرض الثاني الكفر البواح؟!!!.

#### الإشكالية الخامسة :

نعود لنتأمل في مثل هذه المرويات وهذا الضرب من الأخبار الذي يحط من قدر النبي لأجل الآخرين ومن حقنا ذلك، فكما فهمت فمن حقنا أن نتأمل بجدية متناهية... إذ لماذا يروي مثل هذه الأخبار عائشة، أبو هريرة ومن لف لفهما من أهل هذا الاتجاه، ولا يرويه علي بن أبي طالب أو الحسن أو الحسين أو سيلة النساء فاطمة أو خزيمة بن ثابت الأنصاري أو أبو التيهان أو غالب الأنصار أو عموم بني هاشم؟!!!.

## هل لعن الرسول أم لا؟

الأصل في اللعن والسب فيما جاء به النبي عَلَيْكُ المبغوضية بل الحرمة، آية ذلك التشديد النبوي في هذه المسألة، هذا من هذه الجهة...

ومن جهة أخرى ثبت عن النبي أنّه لعن بعض اليهود (لا كل اليهود) وبعض المسركين (لا كل المسركين) ومن ثمّ فقد ثبت أنّه لعن بعض الصحابة..، وهؤلاء الصحابة الملعونون فيما أعلن التاريخ مرددون بين كونهم منافقين، وبين كونهم عمن

يضمرون شراً للدين من متزلزلي العقيلة (المؤلفة قلوبهم)؛ وفي هذا إيماءً إلى أنّ الذين لعنهم النبي من الصحابة هم في رتبة من لعنهم النبي من اليهود وفي رتبة من لعنهم من المشركين، فتأمل.

على أنّي أتحدى الجميع أن يأتي بمصداق من الصحابة لعنه النبي يخرج عن أحد هذين القسمين \_ المنافقين أو المؤلفة قلوبهم \_ لايستحق اللعن أو السب؛ وبرهان ذلك أنّ...

## عائشة نفسها تتناقض وتؤكد ذلك:

روى الحاكم بسند صحيح على شرط الشيخين (ولكن لم يخرجاه كما هي عادتهما) فيما نص هو أنّ معاوية لمّ بايع لابنه يزيد قال مروان: سنة أبي بكر وعمر، فقال عبد الرحمن بن أبي بكر: سنة هرقل وقيصر؛ فقال مروان لعبد الرحمن: أنت الني أنزل الله فيك: ﴿وَالَّذِي قَالَ لُوالدَيْ مُ أُن لَكُما ﴾. فبلغ ذلك عائشة فقالت: كذب والله ما هو به، ولكن رسول الله عَيْمَ أَلُهُ لَعن أبا مروان ومروان في صلبه؛ فمروان قصص من لعنة الله عز وجل(۱).

و هذا نص عن أمّ المؤمنين في أنّ من يلعنه الرسول ملعون من قبل الله تعالى؛ فأمعن النظر قليلاً في قولها: ولكن رسول الله لعن أبا مروان ومروان في صلبه؛ فمروان قصص من لعنة الله عز وجل، أضف إلى ذلك فهو نص في أنّ الرسول عَيْنِهُ إِنّا يلعن من يستحق اللعن ومن هو ملعون من قبل الله تعالى، وهذا هو ما انتهى إليه فهم أمّ المؤمنين في النص السابق، ثمّ إنّنا هنا بين خيارين ولا ثالث؛ فإمّا أن نكذب عائشة في أنّ الرسول عَيْنَهُ لم يلعن إلا من استحق اللعن عند الله والرسول، وإمّا أن نكّذب روايتها عن النبي أنّه قال: «اللهم إنّما أنا بشر، فأيّما مؤمن لعنته...» إذ كل من الحديثين صحيح على شرط الشيخين.

وقد عرفت أنّ لعائشة رصيد ثاني شخصية روائية من حديث رسول الله، فمن حي البلحث الموضوعي أن يقف عند كل مروياتها وقفة طويلة؛ فالظاهر أنّ في كثير من مروياتها المنسوبة إليها في هذا الجرى \_ تناقض!!!. على أنّنا قد أخبر ناك بإمكانية وجود خيار ثالث، وهو التشكيك بكثير ممّا روى عن عائشة أو عن بقية الصحابة عن

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٨١٠.

رسول الله في صحيح البخاري أو في صحيح مسلم أو...، والحكم عليه بأنّه مكذوب على الرسول عليه بأنّه مكذوب على الرسول على الصحابة كعائشة في المثال، وليس هناك من خيار آخر، فاختر ما شئت من هذه الثلاثة!.

ولنا أن نعاود إلفات النظر إلى أنّ طريقة ابن كثير لإثبات فضيلة لمعاوية من خلال ما روته عائشة وأبو هريرة تدليس وتعمية؛ إذ عليه أن لا يتناسى حديث عائشة الني رواه الحاكم في أنّ الرسول عَيْرُاللهُ لم يلعن إلاّ من استحق اللعن، ولا يتغافل عن فهم أمّ المؤمنين عائشة التي هي أعلم الناس بحديث رسول الله وفقهه كما يعتقد هو..

ثم إنّ حديث أم المؤمنين عائشة وإن كان في خصوص مروان وأبيه إلا أنّ المورد كما هو معلوم \_ وكما يعتقد ابن كثير \_ لا يخصص الوارد، وشيء آخر وهو أنّ على ابن كثير أن يذكر لنا مصداقاً واحداً (واحداً فقط) من الصحابة قد لعنه النبي ثمّ ندم عَيَّا على ذلك؛ لأنّه من المؤمنين أو المسلمين، إنّنا نطالب ابن كثير ومن نسج على منواله بخبر واحدٍ في هذا الشأن ولن يجد له سبيلاً حتى تشرق الشمس من المغرب..، على حين أنّنا في مقابل ذلك لدينا أدلة على أنّ الصحابة \_ كما في حديث عائشة أعلاه \_ لم يفهموا من لعن النبي إلا أنّه قرار إلهي وطرد رباني، ولم يفهموا منه فضيلة كما يفهم خصوم أمير المؤمنين على.

## عبد الله بن الزبير يؤكد ذلك أيضاً:

روى الحاكم بسنده الصحيح ـ كما نـص هو ـ أنَّ عبد الله بن الزبير قال: إنَّ رسول الله عَيِّرِ اللهِ الحكم وولده (۱).

وفي مطاوي كلام ابن كثير في كتابه (=البداية والنهاية) في خصوص خبر عبد الله ابن الزبير الآنف ما يلل على أنّ ابن الزبير فهم من لعن النبي للحكم ولنسله أنهم مستحقون للّعن، ولم ينكر ذلك ابن كثير حيث قل في كلام طويل: ...وكان السبب في ذلك أنّ عبد الله بن الزبير كان قد استولى على مكة، وكان يخطب في أيام منى وعرفة، ومقام الناس بمكة، وينل من عبد الملك ويذكر مساوئ بني مروان، ويقول: إنّ النبي صلى الله عليه وسلم لعن الحكم وما نسل، وأنّه طريد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولعينه، وكان يدعو إلى نفسه، وكان فصيحاً، فمل معظم أهل الشام إليه، وبلغ ذلك عبد الملك

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٤٨١، ولا يخفى عليك أنَّ الحكم هو والدمروان.

فمنع الناس من الحج فضجوا، فبنى القبة على الصخرة والجلمع الأقصى؛ ليشغلهم بذلك عن الحج ويستعطف قلوبهم، وكانوا يقفون عند الصخرة ويطوفون حولها كما يطوفون حول الكعبة، وينحرون يوم العيد ويحلقون رؤوسهم، ففتح بذلك على نفسه بأن شنّع ابن الزبير عليه، وكان (=ابن الزبير) يشنع عليه بمكة ويقول: ضاهى بها فعل الأكاسرة في إيوان كسرى، والخضراء، كما فعل معاوية (١)، أضف إلى ذلك فابن حجر في فتح الباري اعترف بجودة هذه الروايات فقد قل: وقد وردت أحليث في لعن الحكم والدمروان وما ولد، أخرجها الطبراني وغيره، وغالبها فيه مقل، وبعضها جيد (١).

## عبد الله بن مسعود يؤكد ذلك:

قال البخاري: حدثنا محمد بن يوسف، حدثنا سفيان، عن منصور، عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله قال: لعن الله الواشمات، والموتشمات، والمتنمصات، والمتفاجات للحسن، المُغَيَّرات خلق الله، فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقل لها أم يعقوب فجاءت فقالت: إنّه بلغني أنّك لعنت كيت وكيت!! فقل: ومالي لا ألعن من لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن هو في كتاب الله. فقالت: لقد قرأت ما بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول! فقال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه؛ أما قرأت: ﴿وَمَا آنَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾؟. قالت: بلى. قل: فإنّه عَنْهُ قد نهى عنه ".

أقول: والنص واضح لا يحتاج إلى بيان سوى أن نؤكد على أنّ اتباع النبي في لَعْنِ مَنْ لَعَنَ هو من أوضح موارد: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ بِلِ الذي يستفلا من استدلال ابن مسعود أنّ التردد في لعن من لعنه النبي ردّ على الله تعالى في قوله: ﴿وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْ تَهُوا ﴾ وعصيان واضح لما أمر الله، ويبدو أنّ في جعبة ابن مسعود رحمه الله ما هو أخطر من ذلك؛ فهو قد حكم بلعن كلّ من ردّ على رسول الله عَمَا الآية الآنفة، وهذه مصيبة!!!!!!!!!!!

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٨: ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٣: ٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٦: ٥٨.

## الرسول يبغض بني أمية

أخرج الحاكم في مستدركه بسنده الصحيح على شرط الشيخين (ولم يخرجه طبعاً) عن أبي برزة الأسلمي قال: كان أبغض الأحياء إلى رسول الله بنو أمية وبنو حنيفة وثقيف (١).

وهو حق فإنّ الرسول عَلَيْ والرسالة لم يقف في وجههما عائق كما وقف بنو أمية وبنو حنيفة وثقيف، ولسنا هنا بصدد بيان ذلك، ولكن حسبك أن تعرف أنّ ثقيف هم قوم الحجاج الذين ليس لهم موقف محمود في مبدأ الدعوة الإسلامية؛ فقد طردوا النبي وآذوه إبّانها، وأكثر من ذلك هو أنّ النبي قل: «سيخرج من ثقيف كذابان، الآخر منهما شر من الأول وهو مبير» أمّا بنو حنيفة فهم أول من ارتد عن الإسلام جهاراً، وهم كما لعلّك تعرف قوم مسيلمة الكذاب، أما بنو أمية فأحسن ما يقل في تقييمهم أنهم الطلقاء وأولاد الطلقاء الذين لم يسلموا إلا بعد فتح مكة؛ أي بعد أن خطف أبصارهم بريق السيف ولمعان الموت، وهم فيما عدا ذلك أول من سن بعد أن خطف أبصارهم بريق السيف ولمعان الموت، وهم فيما عدا ذلك أول من سن سفك دم المسلم بغير حق، وأول من أباح \_ غصباً \_ فروج البواكر المسلمات، وليس تنسى واقعة الحرّة، ثم هم أول من غدر، وأول من أخذ البيعة من صحابة رسول الله الأحرار على أنهم عبيد، وعلى هذا فالإنصناف أنّ الثلاثة من طينة واحدة.

## نتيجة البحث في أحاديث اللعن

قد عرفت أنّه على ضوء المعايير الإسلامية والثوابت النبوية والمسلمات العقلية لا يمكن صدور مانسبته عائشة وأبو هريرة عن الرسول عَيَالًا، فقد لاح للقارى الكريم \_ فيما نحسب \_ أنّ ذلك غير ممكن ومستحيل، ونحن طالبنا ونطالب بمصداق واحد من البشر لعنه الرسول عَيَالًا وهو غير مستحق للعن، أي نطالب بحديث عن النبي يصرح فيه بأنّه لعن هذا أو ذاك بالخصوص مع أنّه غير مستحق للعن، ولقد نثرنا ما بحوزتنا من أخبار فلم نجد لذلك رسماً ولا أثراً، في كل كتب المسلمين.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٤٨٠ \_ ٤٨١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٦: ٣٥١، وقد علق عليه الحاكم في المستدرك ٤: ٥٢٦ بأنَّه صحيح الإسنلا.

#### من هو المستفيد؟

لو تأملنا قليلاً في مسألة اللعن وفي دعوى أنّ النبي عَلَيْ كان يلعن من لا يستحق اللعن، نجزم بأنّ المستفيد الأوّل من هذه العملية هم بنو أمية وبنو مروان، وذلك لأنّه لم يثبت عن النبي أنّه لعن إلاّ بعض اليهود (لا كل اليهود) وبعض المشركين (لا كل المشركين) وبعض الصحابة وهم بنو أمية وبنو مروان وبعض المنافقين من غيرهم، الأمر الذي يعني أنّ من لعنهم الرسول عَلَيْ من الصحابة، هم أسوأ رتبة من بقية المسركين، لوضوح أنّ الرسول عَلَيْ لم يلعن كل اليهود ولا كل المشركين، فالتفت!!!.

ونعود لنؤكد \_ على ضوء ذلك \_ أنّه ما من منقصة منسوبة للنبي إلا ويراد منها التغطية على التغطية على فضائح المروانيين الذين هم \_ في ضوء ما تقرر \_ أسوأ رتبة من غيرهم.

وبالجملة فالنقطة النّاصعة في هذا الفصل هو أننا لم نمر بمسألة من المسائل المطروحة على عدم عصمة النبي إلا وتنطوي على دفاع مبرمج لدفائن هي فضائح للون خاص من الصحابة، وهذا الأمر يجعلنا على يقين بأنّ مسألة عدم عصمة النبي ليست هي مسألة كلامية بل هي آيديولوجية يراد منها ستر فضائح الآخرين، لكن على حساب النبوة.

لكن مع كلّ ذلك فأنصع ما في هذا الفصل هو أنّ المستفيد هم خصوم أمير المؤمنين علي، من بني أميّة ومن بني مروان..

..وهكذا فمرة أخرى نتساءل: لماذا روى في قضية خطأ النبي في اللعن والسب خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي ﷺ؟؟؟ ولماذا لم يرو أمير المؤمنين أو أحدً من ذريته وأتباعه في ذلك؟؟؟ ولا نطيل أكثر.

#### الدليل التاسع:

## النبي يخطأ (= يسهو) في الصلاة

روى البخاري عن ابن سيرين عن أبي هريرة قال: صلَّى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم إحدى صلاتي العشي، قال ابن سيرين: قد سماها أبو هريرة ولكن نسيت أنا قال: فصلى بنا ركعتين ثم سلَّم، فقام إلى خشبة معروضة في المسجد فاتكأ عليها كأنَّه غضبان، ووضع يده اليمني على اليسرى وشبك بين أصابعه ووضع خده الأيمن على ظهر كفه اليسرى وخرجت السرعان من أبواب المسجد فقالوا: قصرت الصلاة؟ وفي القوم أبو بكر وعمر فهابا أن يكلِّمه، وفي القوم رجل في يديه طول يقال له: ذو اليدين قال يا رسول الله: أنسيت أم قصرت الصلاة؟. قال عَلَيْكُ : «لم أنس ولم تقصر» فقال: « أكما يقول ذو اليدين »؟!. فقالوا: نعم، فتقدم فصلَّى ما ترك، ثم سلَّم ثم كبر وسجد مثل سجوده أو أطول ثمّ رفع رأسه وكبر، ثم كبر وسجد مثل سجوده أو أطول، ثمّ رفع رأسه وكبر فربما سألوه ثم سلم(١).

هـذا الـنص ومـا في مضـمونه رقم آخر ثرثر به المتبجحون لإثبات عدم عصمة النبي؛ بزعم أنَّ النبي سهى في الصلاة، لكن يبدو أنَّ أولئك لا توجد عندهم ضابطة لمعرفة دين الله؛ آية ذلك مجموعة من الإشكاليات..

## الإشكالية الأولى: الكذب

جزم الخليفة عمر بن الخطاب وعبد الله بن عمر وعائشة وأمير المؤمنين على وآخرون من الصحابة والتابعين بكذب أبي هريرة؛ فقد اتهموه بالكذب غير مرّة، وفي أنَّ الرجل مدلس ذو ريادة معلومة في هذا المضمار، وسنفصِّل البحث في ذلك في فصل لاحق؛ لكن آية الكذب فيما نحن فيه قوله: صلَّى بنا رسول الله إحدى...، مع أنّ قضية السهو حسب مبانى القوم ينبغي أن تكون قد وقعت قبل غزوة بدر، في حين أنّ بطل القصة أبو هريرة \_ إذ ذاك \_ لم يكن قد أسلم بعد، ولا رأى الرسول..، حتى أنّ صاحب كتاب البحر من علماء الحنفية قال: لم أر لهذا الإيراد جواباً شافياً (٢)!.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۱۲۳.

<sup>(</sup>٢) حكاه عنه ابن عبد الهادي في حاشية السندي على سنن النسائي٣: ٢١.

وقال الطحاوي في شرح معاني الأثار: إنّ أبا هريرة لم يحضر تلك الصلاة مع رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم أصلاً؛ لأنّ ذا اليدين قتل يوم بدر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو أحد الشهداء، قد ذكر ذلك محمد بن إسحاق وغيره، وقد روي عن عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنه ما يوافق ذلك...؛ عن نافع عن ابن عمر رضي الله تعالى عنه أنّه ذكر له حديث ذي اليدين فقال: كان إسلام أبي هريرة بعد ما قتل ذو اليدين ".

قل الجصاص في أحكام القرآن: وروى عبد الله بن وهب عن عبد الله بن العمري عن نافع عن ابن عمر أنّه ذكر له حديث ذي اليدين فقل: كان إسلام أبي هريرة بعد ما قتل ذو اليدين..، ثبت بذلك أنّ ما رواه أبو هريرة كان قبل إسلامه؛ لأنّ إسلامه كان عام خيبر؛ فثبت أنّ أبا هريرة لم يشهد تلك القصة وإنْ حدّث بها(٢).

هذا، وقد جزم محمد بن شهاب الزهري بذلك على ما حكاه عنه ابن حجر بقوله: ومقتضى ذلك (جزم الزهري) أنّ القصة وقعت قبل بدر، وهي قبل إسلام أبي هريرة بخمس سنين  $(^{(1)})$ , كما قد حكى ذلك عن الزهري النووي في شرح مسلم  $(^{(1)})$ , مضافاً إلى أنّ النووي نص على أنّ أبا حنيفة وأصحابه وكذلك الثوري \_ في أصح الروايتين عنه \_ جزموا بأنّ ذا اليدين استشهد في بدر  $(^{(0)})$ , بل قد ذكر الزيلعي \_ الحنفي مذهباً \_ اتفاق الأحناف على هذه المسألة بقوله: قال أصحابنا: وذو اليدين قتل يوم بدر  $(^{(1)})$ .

ويؤيد وجود مثل هذا الاتفاق قول الأحوذي: واعلم أنّ الحنفية قد استدلوا على عدم شهود أبي هريرة قصة ذي اليدين بـ....(٧)

ولكن بقية القوم لم يذعنوا لذلك حتى أنّهم اختلقوا أجوبة لا تلل إلا على

<sup>(</sup>١) شرح معاني الأثار ١: ٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص ١: ٥٤٠ ـ ٥٤١.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٣: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح مسلم للنووي ٥: ٧١.

<sup>(</sup>٥) شرح صحيح مسلم ٥: ٧٧.

<sup>(</sup>٦) نصب الراية ٢: ٨١.

<sup>(</sup>٧) تحفة الأحوذي ٢: ٣٥٣.

اختناقهم واضطرابهم، ومرجع كل تلك الأجوبة إلى دعوى أنّ المقتول ببدر ليس ذا اليدين بل ذو الشمالين، لكن هل غاب مثل هذا الشيء على الأحناف وعلى الزهري أم أنّ..

#### ..ذو اليدين هو نفسه ذو الشمالين؟!

جزم ابن سعد باتحادهما في طبقاته بقوله: ذو اليدين، ويقال ذو الشمالين، واسمه عمير بن عبد عمرو بن نظلة... (۱). كما قد جزم بذلك أبو العبّاس المبرد في الكامل على ما حكه عنه الزيلعي في نصب الراية (۱).

وفيما عدا ذلك لدينا طائفة من الروايات المعتبرة ناصة في أنهما واحد..؛ منها: ما أخرجه عبد الرزاق عن أبي هريرة أنّ النبي صلى الله عليه وسلم صلى ركعتين في صلاة العصر أو صلاة الظهر، ثمّ سلّم، فقال له ذو الشمالين ابن عبد عمرو، وكان حليفاً لبني زهرة: يا نبي الله، أخففت الصلاة أم نسيت؟ فقال عَيْمَا الله عنه المعلوب!!!.

## أبو عمرو(١) يتهم الزهري بالتخليط والخطأ!

ومع أنّ خبر عبد الرزاق الآنف صحيح على شرط الشيخين عند قاطبة القوم، إلاّ أنّهم حفاظاً على ماء وجه أبي هريرة مؤلف القصة، وإمعاناً في الحط من قدر النبي عمدوا إلى أفضل من روى حديث رسول الله عندهم وهو الزهري فخطّؤوه، واتهموه بالوهم والتخليط، وأنّه شذ فلم يتابعه أحد من الناس، وقد أفصح عن كل ذلك النووي في شرح مسلم بقوله:

وأمًا قول الزهري في حديث السهو: إنّ المتكلم ذو الشمالين، فلم يُتَابَع عليه، وقد اضطرب الزهري في حديث ذي اليدين اضطرباً أوجب عند أهل العلم بالنقل تركه من روايته خاصة، وقال أبو عمرو: رحمه الله تعالى لا أعلم أحدا من أهل العلم بالحديث، المصنفين فيه، عوّل على حديث الزهري في قصة ذي اليدين وكلهم تركوه

<sup>(</sup>۱) طبقات این سعد ۳: ۱۹۷.

<sup>(</sup>٢) نصب الراية ٢: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ٢: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) أبو عمرو هو ابن عبد البر صاحب كتابي التمهيد والاستذكار.

لاضطرابه، وأنّه لم يتم له إسناد ولا متن وإن كان إماماً عظيماً في هذا الشأن فالغلط لا يسلم منه بشر والكمال لله تعالى، وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلاّ النبي عَيْمِالله فقول الزهري أنه قتل يوم بدر متروك لتحقق غلطه فيه (١).

## مناقشة أبى عمرو!

إنّ من العجب لأبي عمرو وهو إمام المالكية في وقته، المتضلع في الفقه والحديث ونقد الرجل أن يزعم أنّ حديث الزهري الآنف لم يتم له إسناد ولا متن؛ فهل جهل أنّ ما رواه الزهري صحيح على شرط الشيخين بالاتفاق، أم أنّه زعم ذلك لغرض آخر؟!!.

وأمّا قوله بأنّ قول الزهري في حديث السهو لم يتابع عليه، فهو الآخر يتردد بين الجهل وتوأمه؛ إذ كيف لم يُتَابَع عليه مع أنّ عبد الرزاق روى في مصنّفه عن غير الزهري بسند صحيح على شرط الشيخين عن معمر عن أيوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة قل: صلى النبي صلى الله عليه وسلم الظهر أو العصر، فسلم في ركعتين، ثم انصرف، فخرج الناس، فقالوا: أخففت عنّا الصلاة؟ قل ذو الشمالين: يارسول الله! أخففت الصلاة؟ قل: فقل النبي صلى الله عليه وسلم: « ما يقول ذو اليدين»؟ قالوا: صدق، قل: فصلى الركعتين اللتين ترك، ثمّ سجد سجدتين بعدما سلم وهو جالس(٢).

فهذا نص في أنّ ذا اليدين هو ذو الشمالين، وذا الشمالين هو ذو اليدين، وهـو يشهد لما قاله الزهري بكل أمانة، هذا علاوة على أنّ النسائي روى فقال: أخبرنا عيسى بن حماد قال: حدثنا الليث عن يزيد بن أبي حبيب عن عمران بن أبي أنس عن أبي سلمة عن أبي هريرة أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم صلّى يوماً فسلم في ركعتين، ثمّ أنصرف فأدركه ذو الشمالين فقال: يارسول الله أنقصت الصلاة أم نسيت؟ فقال: «لم تنقص الصلاة ولم أنس» قال: بلى والذي بعثك بالحق. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أصدق ذو اليدين» قالوا: نعم. فصلى بالناس ركعتين. (7)

وقد علق عليه ابن الهادي قائلاً: قوله: فأدركه ذو الشمالين...، هذا يلل على أنّ

<sup>(</sup>١) شرح مسلم للنووي٥: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٢: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي ٣: ٢٣.

ذا اليدين هو ذو الشمالين...، ويلزم منه أنه قد تابع الزهري على ذلك عمران فلا يصح قول أبي عمرو: لم يتابع الزهري كما لا يخفى (١).

وهناك تابع آخر أخرجه ابن الجعد عن المقبري، عن أبي هريرة أنّ النبي صلى الله عليه وسلم انصرف من الركعتين في صلاة المكتوبة فقالله ذو الشمالين أقصرت...(٢)

أقـول: فهـل يصـح بعد ذلك أن يزعم أبو عمرو (ابن عبد البر) بأنّ الزهري لم يُتَابَع على حديثه الآنف؟.

ثمّ إنّ أبا عمرو قال: لا أعلم أحدا من أهل العلم بالحديث؛ المصنفين فيه عول على حديث الزهري في قصة ذي اليدين..

في حين علمت أنّ الثوري وأباحنيفة وقاطبة الحنفية قد عوّلوا على حديث الزهري لإثبات أنّ أبا هريرة لم يشهد القصة؛ لأنّ ذا اليدين استشهد ببدر، فهل هذا جهل آخر أم هو تناكد وعناد؟!!.

هذا، وهناك روايات أخرى عن صحابة آخرين تروي قضية السهو المزعومة، أمسكنا عن تفصيل البحث فيها؛ خشية الخروج عن المقصود، وهي مع ذلك لا تنهض لإثبات شيء، ولقد أغنانا أبو عمرو \_ نفسه \_ مؤونة التطويل والتفصيل في قوله: وقد روى قصة ذي اليدين عبد الله بن عمر ومعاوية بن حديج بضم الحاء المهملة وعمران بن حصين وابن مسعلة رجل من الصحابة رضي الله عنهم، وكلهم لم يحفظ عن النبي عيالية ولا صحبه إلا بالمدينة متأخراً ".

أقول: ومع ملاحظة ما خلصنا إليه من أنّ قضية السهو المزعومة مؤرخة قبل واقعة بدر، وأنّ ذا الشمالين هو ذو اليدين، يتضح المقصود؛ فعمران بن الحصين مثلاً حاله حال أبي هريرة؛ أسلم بعد معركة خيبر باتفاق، وعبد الله بن عمر لم يشركه النبي في معركة أحد؛ لأنّه كان صغيراً، فقس حاله على ما قبل بدر؛ مضافاً إلى أنّ ما روي عنه كان من طريق عبيد الله العمري، وهو مختلف فيه، والأكثر على خدش رواياته؛ على أنّنا لو قلنا باعتبار روايته \_ في هذا الصدد \_ كما هو رأي بعضهم، فهي نص في أنّ ابن عمر قال: كان إسلام أبي هريرة بعد مقتل ذي اليدين، وهو أمر لا

<sup>(</sup>۱) حاشية السندي على سنن النسائي ٣: ٢٣ \_ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) مسند ابن الجعد: ٤١٧.

<sup>(</sup>٣) حكاه عنه النووي في شرج مسلم ٥: ٧١.

يوافق عليه النووي أو أبو عمرو أو غيرهما..

أمّا معاوية بن حديج فقد قالوا: إنّ له صحبة، لكن لم يذكروا أيّ دليل على ذلك، وغاية ما عندهم أنّه أسلم قبل وفاة النبي بشهرين ((()) وفي هذا شكّ، لعدم الدليل، على أنّ معاوية هذا من أشد أهل النصب والعداوة لأهل بيت النبي الميني الدليل حتى أنّ الذهبي اعترف بأنّه كان من أسبّ الناس لأمير المؤمنين علي (()) علاوة على أنّه كان قائداً مبرزاً لمعاوية بن أبي سفيان في صفين، وذراعاً يمنى لعمرو بن العاص في مصر؛ فهو الذي قتل محمد بن أبي بكر رضي الله عنه، بل هو الذي جعله ـ بعد أن قتله بلا رحمة \_ في جيفة حمار ميت وحرّقه فنسفه في الصحراء نسفاً؛ فخسر وخاب.

أقول: فلعل هذا هو السبب الذي جعل البعض يدرجه في قائمة الصحابة؛ تغطية لجرائمه التي لا تعد ولا تحصى، ومادام الصحابة كلّهم عدول فلا توجد مشكلة، ولقد أنصف ابن حجر حينما شكك في صحبته بقوله: مختلف في صحبته وهو من شيعة معاوية بن أبي سفيان (۱)، وفي موضع آخر من الإصابة نقل عن أحمد بن حنبل ويعقوب بن سفيان وابن حبّان في أحد قوليه أنّ معاوية بن حديج من التابعين وليس هو من الصحابة (۱).

وأمًا ابن مسعلة؛ فهو وإن ذكره كل من ابن الأثير في أسد الغابة وابن حجر في الإصابة تحت عنوان هرم بن مسعلة، إلا أنّهما لم يذكرا دليلاً معتبراً على صحبته، سوى رواية مرسلة رواها أبو الشغب العبسي (٥)، وهو غير معروف.

## الإشكالية الثانية: اضطراب الحديث

لإثبات ذلك لن نعدو ما أخرجه البخاري في عدّة مواضع من صحيحه؛ ففي النص الذي صدرنا به هذا البحث، شك ابن سيرين في الصلاة التي سهى فيها النبي، لكنّه كان على يقين أنّها إحدى صلاتي العشاء، وفي موضع آخر من البخاري

<sup>(</sup>١) حكى ذلك الزيلعي في نصب الراية ٢: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٣: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الإصابة ٤: ٣٠٣. ذكر ابن حجر ذلك في ترجمة ابنه عبد الرحمان بن معاوية بن حديج.

<sup>(</sup>٤) الإصابة ٦: ١١٧.

<sup>(</sup>٥) أسد الغابة ٥: ٥٧، الإصابة ٦: ٥٥٠.

أنّها مرددة بين الظهر والعصر (۱)، وفي موضع ثالث من البخاري يروي ابن سيرين فيقول: إنّها إحدى صلاتي العشاء، وأكثر ظني أنّها العصر ركعتين (۱)، وفي موضع رابع من صحيح البخاري انصرف من ثنتين من دون أن يذكر صفة أو علامة (۱).

أقول: وهذا فقط في صحيح البخاري، فما بالك بمرويات بقية الصحاح والمسانيد؟!!!

#### من هو المستفيد؟!!!

المطالع لكتب التاريخ والسيرة يقف على حقيقة مذهلة؛ وهي أنّ الخليفة ابتداءً بمن نعرف وانتهاء بالعباسيين كحد أدنى، كان يجمع بين السلطتين الروحية والزمنية؛ أي الدينية والدنيوية، وكان بالنظر لذلك يؤم الناس في أوقات الصلاة اليومية والعيدين وما شابه، ولقد ذكرت لنا كتب الأدب والتاريخ والسيرة عن هؤلاء الخلفاء والأمراء ما يخجل اليراع من تسطيره في هذا الشأن؛ فمنهم من يصلّي بالناس سكران، ومنهم من يلبس جاريته لباس الخلافة فتصلي بالناس وهي جنب سكرى والناس لا يعلمون، والأمثلة على ذلك لا يمكن استقصاؤها في كتاب واحد، وعليك بالرجوع لكتب الأدب والسيرة والتاريخ لتقف على ذلك بنفسك، ولا بأس بمراجعة بالرجوع لكتب الأسراف للبلاذري!! وفي كتاب الأغاني لأبي فرج الأصفهاني أخبارً كثيرة في فضائح الخلفاء في خصوص الصلاة..

ومن الجدي أن ينسب إلى النبي أنّه يصلّي ولا يعلم أنّه سهى ضمن مشروع التغطية على الخلفاء على حساب الدين..؛ وتداعيات هذا المشروع هي أنّ معالم الصلاة النبوية قد ضيّعت ولمّا ينته العهد الإسلامي الأول، وكان الخلفاء بطبيعة الحل تخشى المواجهة لما في ذلك من حطّ الأقدار؛ فالخلفاء لا يعرفون من صلاة النبي محمد شيئاً يمكن أن يذكر، وهذا كفيل بأن يسحب بسلط المصداقية من تحت سلطانهم، وفي المقابل فمشروع نسبة سهو النبي في الصلاة يخفف عنهم وطأة ذلك.

هـذا ونعـود لنتسـاءل: لمـاذا يـروي سـهو النبي في الصلاة خصوص خصوم أمير

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢: ٦٦.

المؤمنين على؟.

وما معنى ما رواه البخاري في صحيحه عن مطرف بن عبد الله قال: صليت خلف علي بن أبي طالب أنا وعمران بن الحصين فكان إذا سجد كبر وإذا رفع رأسه كبر وإذا نهض من الركعتين كبر؛ فلما قضى الصلاة أخذ بيدي عمران بن الحصين فقال: لقد ذكرنى هذا بصلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد (۱)؟.

وما رواه الطّحاوي أيضاً عن الأسود بن يزيد قال: أبو موسى: تُذكّرنا صلاة علي بصلاة كنا نصليها مع النبي إمّا نسيناها وإمّا تركناها عمداً (۱)؟.

أقول: ما معنى ذلك؟ ومرّة أخرى نقول: هل يمكن عزو المسألة للصدفة والعشوائية، مع أنّ تخطئة النبي أضحت بالنظر لكل ما تقدم ظاهرة تاريخية تكررت بشكل فاحش عن خصوص خصوم أمير المؤمنين علي؟ وهل من الصدفة والاتفاق أنّ صلاة محمد لا يعرفها أو لم يحفظها غير على؟؟؟.

أخرج الشافعي عن وهب بن كيسان، قال: رأيت ابن الزبير يبدأ بالصلاة قبل الخطبة ثم قال (=ابن كيسان): كل سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد غيرت حتى الصلاة<sup>(۱)</sup>.

بلى، إنّ بعض أساتنة التاريخ النقدي في العالم بل بعض فلاسفة التاريخ لا يحنعون من افتراض حدوث ظاهرة تاريخية اتفاقية عشوائية، لكنّهم جازمون بأنّها لا تتكرر، وإذا ما تكررت فليست والحل هذه اتفاقية باتفاق منهم، بل هي في هذا الفرض تكشف عن وجود طائفة من العلل والأسباب المنظمة التي ينبغي أن تكون ناصعة غير خافية على باحث التاريخ، على أنّ الظاهرة التاريخية الاتفاقية (=التي لا تتكرر) لا تخرج عن نظام العلل والأسباب، لكنّ عللها وأسبابها خفية مستورة، لذلك تبدو وكأنّها عشوائية اتفاقية.

ما نريد قوله من ذلك أعلنّاه للقارىء الكريم في مطاوي ما سبق أكثر من مرّة، لكن مقصودنا التأكيد على أنّ ظاهرة تخطئة النبي عن خصوص خصوم أمير المؤمنين علي، التي تكررت بشكل فاحش في مراحل تاريخية كثيرة، لا بدّ أن تكون عللها

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۱۹۱.

<sup>(</sup>٢) شرح معاني الآثار ١: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الأم ١: ٢٦٩.

علي، التي تكررت بشكل فاحش في مراحل تاريخية كثيرة، لا بد أن تكون عللها وأسبابها ناصعة، واضحة، غير خافية لكل بلحث منصف، وإذا كان الأمر كذلك وهو كذلك ـ لا بد من افتراض بناء ضخم من المعرفة عند خصوم أمير المؤمنين علي قادر على أن يحرف بمسيرة التاريخ والإسلام إلى غير الوجهة التي أريدت لها!!!.

# وقفة مع قوله تعالى: ﴿وشَـَاوِرْهُـمُ فِي الْأَمْرِ﴾ . هل النبى في حاجة للمشاورة؟

قد يزعم البعض أنّ ظاهر قوله تعالى: ﴿وَسَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ يفيد أنّ الرسول عَلَيْهِ فِي حاجة لمشورة غيره، ويترتب على ذلك عدم كفاية المقررات النبوية لتغطية حاجات المسلمين المعرفية، وبعبارة أخرى عدم كفاية السنة النبوية إلاّ بملاحظة ما يشير به الصحابة على الرسول؛ حيث أنّ قوله تعالى: ﴿وَسَاوِرْهُمُ هُ أُمرٌ، وهو ظاهر في وجوب مشاورة الصحابة بلا ريب ولا ترديد.

وقد ذكر المباركفوري في كتابه تحفة الأحوذي مذاهب الناس في تفسير هذه الآية، وكان من ضمن الأقوال التي ذكرها ما أورده بقوله: وقالت طائفة: أمر الله الرسول بمشاورة الصحابة، فيما لم يأته عَيْمَا وحى ليبين صواب الرأي (١).

وهـو صريح في أنّ مقام النبوة غير قادر على التغطية المعرفية، وأنّه بحاجة لمشاورة الصحابة فيما ليس فيه وحي، وهو يقتضي جهل الرسول بأحكام الله في هذا الفرض، وإنّما أمره الله بالمشاورة لسد هذا الخلأ، وواضح أنّ الالتزام بذلك يوسع من مفهوم السنة النبوية إلى ما هو أكثر من قول النبي وفعله وتقريره...؛ إلى ما أشار به الصحابة عليه أيضاً.

لكن هذا الاستدلال (=التفسير) باطل بيقين؛ لأنّه لم يؤثر عن جمهور الصحابة والتابعين، على أنّي اعتقد أنّ الالتزام بمثل هذا التأويل مفتاح لما وُصِدَ من أبواب الضلال، وقد حمل عنّا مؤونة الجواب عن هذا الأمر الباطل كثير من الأعلام منهم الإمام الشافعي القائل: قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُ مُنْ عَلَى معنى استطابة أنفس المستشارين أو المستشار منهم، لا أنّ برسول الله عَيْنَ حاجة إلى مشورة أحد، والله

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي ٥: ٣٠٦.

عزوجل يؤيده عَلِيْهُ بنصره، بل لله ورسوله المنّ والطول على جميع الخلق...(١٠).

وقل في موضع آخر: قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُ مُ ... ﴾ لم يجعل الله لهم (=للصحابة) معه عَيْنِيْلُهُ أمراً؛ إنّما فرض عليهم طاعته، ولكن في المشاورة استطابة نفوسهم (١).

وروى في كـتابه الأم قـال: أخـبرنا ابن عيينة عن الزهري قال: قال أبو هريرة: ما رأيت أحداً أكثر مشاورة لأصحابه من رسول الله عَيْمَاللهُ "".

ونقل عن الحسن (=البصري) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمُ مُ شُورَى بَيْنَهُمُ ﴾ : إنّ النبي كان غنياً عن مشاورتهم، ولكنّه عَيْمَا الله أراد أن يستن بذلك الحكام (١٠).

وقال البهوتي في كشف الفناع: والحكمة أن يستن بها الحكام بعد الرسول عَلَيْكُ؛ فقد كان عَلَيْكُ غنيا عنها بالوحي(٥).

ولابن حزم كلمة جامعة في المقام يقول فيها: قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمُ مُ . . . ﴾ فيما أبيح له فعله وتركه لا في شرع الدين بما لم يأذن فيه الله تعالى، ولا في إسقاط فرض فرضه الله تعالى، ولا في إباحة ما حرمه الله تعالى، ولا في تحريم ما أحله الله تعالى، ولا في إيجاب ما لم يوجبه الله تعالى، وقد قل تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَ فيكُمْ رَسُولَ الله لَوْ يُطيعُكُمُ في كَثير من الأَمْر لَعَنتُم في فصح أنّ الأخذ برأيهم لا يجوز في الدين إلاّ حيث صححه رسولَ الله وما كان هكذا فإنّما صح طاعة لرسول الله عَيْمَا لله المناعاً (١).

وقال البخاري في صحيحه في باب قوله تعالى: ﴿وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ وقوله: ﴿وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ وقوله: ﴿وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ وقوله: ﴿وأَرْمُتُ وَالتبيين؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكُلُ عَلَى الله ﴾ فإذا عزم الرسول عَيَّا لله لم يكن لبشر التقدم على رسول الله عَيَّا الله عَيَّا أَصحابه يوم أحد في المقام والخروج، فأشاروا عليه بالخروج

<sup>(</sup>١) الأم للشافعي ٦: ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الأم للشافعي ٥: ١٩.

<sup>(</sup>٣) الأم ٧: ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) الأم ٧: ١٠٠، المجموع النووي ٢٠: ١٣٨، مغني المحتاج ٤: ٣٩١.

<sup>(</sup>٥) كشف القناع ٥: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) المحلى لابن حزم ٩: ٣٦٤.

(أي بالخروج للقتال) فلمّا لبس لامته قالوا له: أقم، فلم يمل إليهم بعد العزم، وقال عَلَيْهُ: «لا ينبغي لنبي يلبس لامته فيضعها حتى يحكم الله» (١).

وقد حكى المباركفوري عن قتادة والربيع وابن إسحاق أنّهم قالوا: أمر الله تعالى الرسول بمشاورة الصحابة في مكائد الحروب وعند لقاء العدو؛ تطييباً لنفوسهم وتأليفاً لهم على دينهم، وليروا أنّه يسمع منهم ويستعين بهم على العدو، وإن كان الله سبحانه وتعالى أغناه عن رأيهم بوحيه (٢).

وحكى؛ أي المباركفوري عن الحسن والضحاك في تفسير الآية أنهما قالا: ما أمره الله تعالى بالمشاورة لحاجته إلى رأيهم وإنّما أراد أن يعلم ما في المشورة من فضل<sup>(7)</sup>.

## ما أثر عن الرسول في تفسير الآية!!

وفيما سوى هذه الأقوال ورد \_ بسند معتبر \_ عن أنس وابن عباس أنّه لمّا نزل قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمُ فَي الْأَمْرِ ﴾ قال الرسول عَيْنِاللهُ: «أما أنّ الله ورسوله يغنيان عنها (=المشاورة) لكن جعلها الله رحمة لأمتى» (١٠).

وخرّج العجلوني في كشف الخفاء عن عائشة في تفسير الآية أنّ النبي قال: «إن الله أمرني بمداراة الناس كما أمرني بتبليغ الأحكام».

وعقب العجلوني على ذلك بقوله: وفي الباب عن أنس وابن عباس وعلي؛ يتقوى بعضها ببعض<sup>(٥)</sup>.

والمستفاد من هذه النصوص ـ المعتبرة ـ أنّ عملية المشاورة تنطوي على المداراة والرحمة بالأمة، والرسول عَلَيْكُ كما أنّه مأمور بتبليغ الدين من قبل الله تعالى، مأمور

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۸: ۱۹۲.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوني ٥: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي ٥: ٣٠٦ ومصنف بن أبي شيبة ٦: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) فيض القدير ٥: ٥٦٥، سبل الهدى والرشاد ١٠: ٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) كشف الخفاء ١: ٤٢٢، ونلفت النظر إلى أنّ الطبري في تفسيره ٤: ٢٠٤، أخرج عن الحسن البصري والضحاك والربيع بن أنس وقتادة وابن إسحاق بأسانيد كلها مأخوذ بها ومعول عليها تنص على أنّ الآية نزلت تطييباً لنفوس الصحابة ليس غير. وقد ذكر ابن الجوزي في زاد المسبر ٢: ٤٧ أنّه قول مقاتل أيضاً.

أيضاً بمداراة الصحابة، ولكن في غير شؤون الدين كما هو نص ما خرّجه العجلوني، على أنّ ما روي عن أنس وابن عباس نص في أنّ الله ورسوله يغنيان عن المشاورة، ولكن لله غرض منها وهي مداراة الصحابة والرحمة بالأمة.

#### الآية تفسر نفسها!!

تقول الآية الثامنة والخمسون بعد المائة من سورة آل عمران: ﴿ فَبِمَا رَحْمَة مِنَ اللهُ لِنُنْ اللهُ لَنْ اللهُ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلَيظً الْقَلْبِ لاَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعُفُ عَنْهُمُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَسُاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى الله ﴾ .

فيما اعتقد لا يمكننا أن نقف على مرامي الآية هذه بشكل جَيد من دون قراءة الآيات التي سبقتها من سورة آل عمران؛ فقد قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَولُواْ مَنْكُمُ لَا يَكُورُ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنْكَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَرَحْمَة وَكَانُوا عَنْدُنَا مَا مَا اللهُ عِلَى اللهُ يَحْمَى وَيُمْ عِلَى اللهُ وَرَحْمَة وَكَانُوا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ يَحْمَى وَيُمْ عَلَى اللهُ وَرَحْمَة وَكُوبِهِ مَا اللهُ وَرَحْمَة وَكُوبِهِ عَلَى اللهُ وَرَحْمَة وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ تُحْشَرُونَ بُحَمَعُونَ \* وَلَنْنُ مُتُمْ أَوْ فُتَلَتُمْ لَا إِلَى اللهُ تُحْشَرُونَ \* فَتِلْتُ مَا وَلَا اللهُ وَرَحْمَة وَلَوْكُ فَتَلْتُ مُ اللهُ اللهُ تُحْشَرُونَ \* وَلَى اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ مِنْ اللهُ وَاللهُ وَال

وإذن فهذه الآيات واردة في سياق قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تُولُوا مَنْكُمْ أَي فَرُوا وَانهزموا ﴿يَوْمُ الْتَعَى الْجَمْعَانِ ﴾ في معركة أحد، حينما باعوا الرسول عَيْظٌ بأيسر الأثمان، وحينما سلموه للمشركين شرّ تسليم؛ ولقد أجمع الناس أنّ الذي بقي يدافع عن الرسول عَيْظٌ والرسالة بما آتاه الله من قوة هو علي بن أبي طالب حيث كان الطيخ طاعة الرسول عَيْظٌ التي تذب عنه؛ مشحوناً باليقين.

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ١٥٥ ـ ١٥٨.

ولنا الحق في أن نتساءل: كيف يأمر الله سبحانه الرسول عَلَيْ بمشاورة هؤلاء الصحابة الانهزاميين الذين برهنوا على أنّهم مستعدون تمام الاستعداد لبيع الرسول عَلِيْ إذا حمى الوطيس كما حدث في أحد؟.

أو ليس الثابت أنَّ الجبان ليس أهلاً للمشاورة؟.

ليست هناك إجابة للخروج من هذه العويصة إلا أن نقول: إن قوله تعالى: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَسَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ متفرع على قوله تعالى: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ مِنَ اللهِ لَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلَيظَ الْعَلْبِ لاَتْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ أي أنَّ الله تعالى أمره بالعفو عنهم، والاستغفار لهم، ومشاورتهم، حتى لا ينفضوا من حوله، وهذا يجسد مفهوم المؤلفة قلوبهم حذو القنة بالقنة؛ إذ الحكمة تقتضي العفو عنهم؛ فالإسلام \_ على أيسر القول \_ مهدد الوجود؛ لأنه ما زال غضاً طرياً؛ خاصة أنّ المسلمين قد خسروا المعركة في أحد..

آية ذلك أنّ الله ورسوله استثنيا الصحابة من حكم شرعي مجمع عليه بين أهل القبلة حينما عفوا عنهم بسبب الفرار من الزحف؛ فقد اتفق المسلمون أنّ الفرار من الزحف الذي يقوده المعصوم كبيرة لا تغتفر، وإثم لا يوازيه إثم، لكن مع ذلك عفى الله ورسوله عنهم؛ ائتلافاً لهم، وتطييباً لنفوسهم، وإبقاءً لبيضة الدين، والأهم من ذلك رحمة لهم أو بهم؛ كيما لايدخلوا النّار.

وإذن فقوله تعالى: ﴿وشَاوِرْهُمْ ﴾ ينطوي على حكمة ائتلافهم حتى لا ينفضوا من حول الرسول عَلَيْ والدين ما زال غضاً طرياً، وليرحموا، لا أنّهم أهل للمشاورة ؛ إذ قد أثبتوا \_ بنجاح \_ أنّهم ليسوا بأهل ذلك؛ لأنّ عقلاء الأرض في طول التاريخ لا يستشيرون الانهزامي الجبان، المستعد لبيع مبادئه لأيّ سبب، فكيف بمن يرجح مجرد الفرار، والجبن، على الله العظيم ورسوله الأمين ؟.

## من هو القصود الأول بالمشاورة؟

روى الحاكم بسنده عن سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار عن ابن عباس أنه قل في قوله تعالى: ﴿وشَــَاوِرْهُــمْ فِي الْأَمْرِ﴾: أبو بكر وعمر.

وقد علق عليه الحاكم في المستدرك بقوله: هذا حديث على شرط الشيخين ولم

يخرجه (١)، وقد تابعه الذهبي على ذلك في تلخيص المستدرك (١).

ومجموع ذلك يبين أنّ الرسول عَيْلِهُ إنّما عفى عن الخليفتين أبي بكر وعمر وعن بقية الصحابة الفارّين عن الزحف، المنهزمين من المعركة؛ لائتلافهم، كيما لا ينفضوا من حوله؛ والأمر هو الأمر في حكمة المشاورة واللين، ومن التحريف الواضح تفسير الآية \_ كما يحلو للبعض أن يفسرها \_ بحاجة الرسول عَيْلُهُ إلى آراء الصحابة فيما لم ينزل فيه وحي، وما هو أعظم من هذه المصيبة أن يجعل من قوله تعالى: ﴿ . . . وشَاوِرُهُمُ مُ . . . ﴾ فضيلة للشيخين الخليفتين أبي بكر وعمر؛ حيث الختصهما الوحي (كمصداق أكمل) بالمشاورة تقديماً لهما على بقية الصحابة.

إنّ التركيب الأدبي للآية يجزم بأنّ الوحي والرسول والدين كل في مرتبته يتوقعون انفلات هؤلاء الصحابة الذين استزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا، عن الصراط المستقيم، وعن طريقة سيد الأنبياء والمرسلين، وعن مبادئ الدين، وما مسألة الأمر بالمشاورة واللين والعفو إلاّ دواءً قادرٌ على قمع ذلك الداء، والتعبير القرآني عنه بالانفضاض من حول الرسول عَلَيْهُ أروع تعبير..

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ۳: ۷۰.

<sup>(</sup>٢) تلخيص المستدرك ٣: ٧٠.

#### تساؤل مهم!

لماذا يقدم الرسول الشيخين على الصحابة في المشاورة؟!!!

هناك تساؤل مهم مطروح في المجتمع الإسلامي بقسميه السني والشيعي على مدى قرون عديدة، لم يجب عنه السنة ولا الشيعة بشكل مقنع حتى هذه اللحظة..

قىال ابن تيمية: وكان النبي في مشاورته لأهل الفقه والرأي يقدم في الشورى أبا بكر وعمر، فهما اللذان يتكلمان في العلم، ويتقدمان بحضرته على سائر الصحابة مثل مشاورته في أسارى بدر وغير ذلك(١).

وحاصله: أنّنا نجد أبا بكر وعمر شاخصين مقدّمين على الصحابة في كل مواقف الرسول عَلَيْلَةً المحورية بل والخطيرة، حيث يقدّمهما في المشاورة فلماذا ذلك؟. فمثلاً في معركة خيبر نجد أنّ أبا بكر وعمر هما المقدّمان على الصحابة بمباشرة المعركة، ولما أثبتا فشلهما، وجاءا يجبنان من معهما، ومن معهما يجبنهما، قال الرسول عَلَيْلَةً حينذاك: «لأ بعثن رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يقاتلهم حتى يفتح الله ليس بفرار» فبعث علياً الليم الله وسوله ويحبه الله ويسوله يقاتلهم حتى يفتح الله ليس بفرار» فبعث علياً الليم الله المناس بفرار» فبعث علياً الليم الله وسوله يقاتلهم حتى يفتح الله ليس بفرار» فبعث علياً الليم الله ويسوله المناس المناس

فهذا مثال من عشرات الأمثلة، والتساؤل هنا: هو أننّا إمّا أن نفترض أن قرار الرسول عَيْرِ للله المعركة؛ مع الرسول عَيْرِ للله المعركة؛ مع علمه بأنّهما يمكن أن يفرّا كما حصل في أحد وحنين والأحزاب وغير ذلك..، وإمّا أن نفترض أنّ هناك دافعاً سماوياً لأن يقدمهما الرسول على بقية الصحابة.

والاحتمال الأول لا يصار إليه إلا بالخروج من الدين، فلم يبق إلا الاحتمال الثاني، وهو على ضوء ما قدّمنا ليس غير تطييب النفوس وائتلاف القلوب ومراعاة الشعور والعقول؛ وقد أثبتت النصوص والأخبار أنّ الصحابة عموماً كانوا يتطاولون لإثبات بطولاتهم أمام الرسول عَيْرُهُ، لكن النتيجة أنّهم كانوا يفشلون في الاختبار على الأعم الأغلب!! وكان على الرسول أن يعطيهم الفرصة بل الفرص؛ لأنّه مأمور من الله بذلك، وقل مثل ذلك حينما تجد في كتب التاريخ والحديث والسيرة أنّ النبي الصحابيين الشاخصين في قضية أسرى بدر هما أبو بكر وعمر؛ فالذي نجده أنّ النبي

<sup>(</sup>١) منهاج السنَّة ٤: ٢١٢. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة ٨: ٢٢٥، مستدرك الحاكم ٣: ٣٧.

قدّمهما على من سواهما من الصحابة في قضية التخيير بين القتل وأخذ الفداء، فلماذا؟.

جواب ذلك على ضوء نص ابن عباس وعلى ضوء ما قدمنا؛ تطييباً لنفسيهما؛ لائتلافهما حتى لا ينفضا من حول الرسول، ولابد من التنبيه إلى أنّ الغرض السماوي من تقديمها لا يقف أمره على الائتلاف وتطييب النفوس؛ فهناك أغراض سماوية أخرى لا تقل أهمية عن ذلك؛ كجعل الصحابة على الحك، لرفع الستار عن معادنهم وجواهرهم وثباتهم وقابليتهم وغير ذلك...، وحتى يتوفر الجواب للأجيل اللاحقة إذا ما واجهتهم أسئلة من مثل من يستحق الخلافة من الصحابة مثلاً؟ أهم الراسخون الثابتون أم المهلهلون الذين يميلون مع كل ريح؟!!!...

وقل مثل ذلك حينما تجد أبا بكر وعمر هما الشاخصين المقدمين على الصحابة في قضية قتل المصلي؛ أي ذاك الذي دخل المسجد فأمر الرسول بقتله، فأراد أبو بكر وأراد عمر أن يفوزا بطاعة الرسول عَلَيْقٍ بامتثال هذا الأمر، فقدّمهما الرسول لذلك، ولكنّهما كما أعلن التاريخ فشلا مرة أخرى، فبعث علياً لكن لم يجده.

وهنا يتجلى التساؤل بهذه الصيغة؛ إذ ألم يجرب الرسول عَلَيْظُ وهو أكثر الخلق حكمة أبا بكر وعمر في مواقف اختبارية خطيرة وفشلا، فكيف يقدمهما في مسألة خطيرة من مثل هذه؟.

بلى إنها خطيرة: لأنّ النبي ﷺ قال بعد أن فشل أبو بكر وعمر في الاختبار وبعد أن بعث علياً عقبيهما فلم يجده: «لو قتل هذا ما اختلف من أمتى رجلان» (١٠).

وإذن فالرسول عَلَيْهُ إنّما قدم أبا بكر وعمر في هذه الأمور وعشرات غيرها عما يعسر علينا استقصاؤها هنا؛ لأنهما في ضوء ما رواه ابن عبّاس مقصودان بالمداراة بالذات، وعلة ذلك حتى لا ينفضا من حوله؛ أي حتى تحفظ بيضة الدين، لكن بهذه الطريقة المُرّة..

وتحسن الإشارة إلى إشكالية أخرى؛ كثيراً ما يطرحها أهل السنة في مجادلاتهم

<sup>(</sup>۱) الإصابة ۲: ۳٤۱، مسند أبي يعلي ۷: ۱۹۹، وفيه: أنّ المصلي هو ذو الثدية زعيم الخوارج؛ الذين وصفهم الرسول بأنهم: «كلاب أهل النار» ومن حقنا أن نتساءل: هل أنّ هذا الوصف كلاب أهل النار ينطبق على كل من استحل قتل أمير المؤمنين علي وهو ظالم له أم الخوارج فقط؟!!! ينبغي إمعان البحث في ذلك.

الكلامية مع الشيعة حول من يستحق الإمامة؛ وحاصلها: إنّ النبي لو كان أوصى لعلي بالخلافة ونص عليه؛ فكيف سكت علي عن حقه مع أنّ السكوت حرام، ولماذا نجد عليّاً لا يبخل عليهم بنصيحة في حرب أو في سلم؟ ولماذا يصلي بصلاتهم ويحضر مجالسهم و...؟

أحسب أنّ جواب ذلك اتضح في ضوء كل ما قدمنا، وهو أنّ النبي إذا كان مأموراً بمداراة الصحابة وبالذات أبي بكر وعمر طبقاً لنص ابن عباس حتى لا ينفضوا، فما هي وظيفة أمير المؤمنين علي وهو حيال ما كان الرسول حياله؟!!!.

هذا ولابد من الإشارة إلى أنّ المنهج الذي تعاطيناه في تفسير الآية الذي اعتمد بالدرجة الأساس على النصوص النبوية المعتبرة والصحيحة وعلى الدلالات القرآنية الواضحة، قد كشف اللثام عن قيمة الصحابة في حسابات الوحي وعن معادنهم، وأنّهم على الأعمّ الأغلب إن صعدوا وإن نزلوا يُتَوقع منهم الانفضاض من حول الرسول، ثمّ من الدين، بين الفينة والأخرى، كما قد كشف اللثام عن عظمة طريقة تفكير المصطفى الأمجد محمد؛ وأنّه كان يقاتل في جبهتين. الأولى: جبهة الكفار، والثانية: جبهة الصحابة الذين: ﴿اسْتَرْلُهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا﴾ والثانية: جبهة الصحابة الذين: ﴿اسْتَرْلُهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا﴾ وكظم الغيظ والعفو واللين و...، هذا من هذا الجانب..

ومن الجانب الآخر وبملاحظة مناهج الآخرين في تفسير الآية نجد أنّ قيمة الرسول عَلَيْ \_ خلال مناهجهم تلك \_ هزيلة جدّاً قياساً بقيمة الصحابة، بل نجد الرسول مخطئاً والصحابي معصوماً، ضاربة هذه المناهج بالحقائق القرآنية والوقائع الوجدانية عرض الجدار، وذلك إلى درجة أنّك إذا تحدثت أياماً وأسابيع في أخطاء النبي عَلَيْ المزعومة وأنّه ليس بمعصوم لا يرى المتطرفون بذلك بأساً، لكن إذا قلت: إنّ فلاناً من الصحابة قد أخطأ، وقد استزله الشيطان ببعض ما كسب؛ في أحد مثلاً، كما نصّت الآيات الآنفة، وكما نصّت مصادر أولئك المتطرفين المعتملة عندهم، حكم وا عليك بالكفر والزندقة والضلال، فلماذا كل ذلك؟ وما هو الغرض من مشروع الحط من قدر النبي عَلَيْ من أجل الصحابة؟؟؟؟.

## خلاصة البحث في عصمة النبي عَيْظٌ

ينبغي أن ننبه إلى أنّ هناك مزاعم أخرى لعدم عصمة النبي، لم نر حاجة في المتعرض لها؛ لأنها في الحقيقة لا تستحق ذلك؛ فما عرضنا له آنفاً أقوى ما في جعبة النافين للعصمة من أدلّة، ولك أن تقيس على ذلك المزاعم الباقيات، والدعاوى الأخرى الفارغات التي يتعبّد بها خصوم علي، مضافاً إلى أنّ دراستنا هذه لا تهدف لأنّ تجعل من العصمة موضوعها الأول إلاّ بالمقدار الذي بان، فإنّ زج مسألة عصمة النبي في مثل هذه الدراسة الإسلامية المرتبطة ارتباطاً وثيقاً بمنظومة العقائد الأم، إنّما هو لما يترتب على القول بالعصمة من آثار شرعية وعقائدية؛ الأمر الذي يحدد لنا بشكل دقيق - كبرى المقولات الإسلامية؛ المرتبطة عضوياً بنظرية المعرفة الإسلامية، ومن ذلك مقولة السنة النبوية على صاحبها وآله أفضل الصلاة والسلام.

فمقولة طاعة الرسول عَلَيْهِ التي أكثر القرآن من ذكرها والتأكيد عليها ترتبط بمسألة العصمة ارتباطاً وثيقاً؛ فحدود هذه المقولة تابعة لحدود مقولة العصمة حذو القنة بالقنة؛ فمتى ما اعتقدنا \_ كما هو الحق \_ أنّ النبي معصوم في كل شيء وجب علينا طاعته في كل شيء، ومتى ما كان العكس فلا طاعة تذكر.

وهكذا الحل في مقولة سنة النبي التي هي توأم شرعي لمقولة العصمة؛ فمساحة السنة مع القول بالعصمة تتوسع لكل شيء..؛ لكل أقوال النبي ولكل أفعاله ولكل تقريراته؛ في أكله وفي شربه وفي مزاحه وفي غضبه وفي رضاه وفي مرضه، في أمور الدنيا وفي أمور الآخرة وفي كل شيء؛ لأنّه لا يقول إلا حقاً ولا يفعل إلاّ حقاً، لكن مع افتراض عدم العصمة فالسنة تتضيق للغاية، خضوعاً لسلطة المصالح والأهواء...

#### مقولة عدم العصمة = آيويديولوجية

وفيما اعتقد فإن أجل ما خلصنا إليه من مجموع مبحثي هذا الفصل، هو الملازمة بين القول بعدم عصمة النبي وبين عدة قضايا..، ثم إنّك جدّ عليم بأنّ مثل هذه الملازمة تسفر عن أنّ عدم العصمة مقولة معرفية كبيرة وليست هي مسألة طارئة أو مصطلحاً عارضاً على هذا العلم أو ذاك؛ فإليك..

- ١ ـ الجرأة على الرسول.
- ٢ \_ تخطئة النبوة بأدنى سبب.

٣ \_ التخطيط للتواطؤ على رسول الله ﷺ وجهاً لوجه، كما نصّت أم المؤمنين على ذلك وكما فعلت حفصة.

- ٤ \_ إغضاب النبي لأدنى سبب، كما جزمت بذلك أم المؤمنين حفصة في رواية البخارى وفي غيره.
- ٥ \_ الاكتفاء بكتاب الله والازورار عن السنة، بل رميها في سلة المهملات القرشية تحت شعار حسبنا كتاب الله.
  - ٦ \_ التدخل في شؤون النبوة؛ كتدخل الخليفة عمر في الشفاعة مثلاً.
- ٧ ـ القول بالرأي في دين الله؛ وهذا على حساب القرآن والسنة، وهو من نتائج
   آيديولوجية: حسبنا كتاب الله، كما في: نعمت البدعة هذه، ورأي رأيته، ولا أرى بذلك بأساً..
- ٨ ـ عدم الحرج بقتل أولاد النبيين، كما فعل القرشيون بأل محمد في كربلاء، وفي غير كربلاء، مع أن آل محمد هم أوعية السنة كما سيتبين ذلك لاحقاً.
- ٩ \_ بغض آل محمد، كما جزم بذلك ابن الزبير ومعاوية، بل عموم قريش فيما نص الخليفة عمر بن الخطاب بقوله لابن عباس: كرهت قريش أن تجتمع فيكم النبوة والخلافة فتبجحوا بجحاً وغير ذلك من النصوص والمواقف.
  - ١٠ \_ حسد النبوة اللامتناهي، كالذي أنكره المغيرة بن شعبة على معاوية.
  - ١١ \_ ترك السنة بغضاً لعلى ولآل محمد، كما نص على ذلك ابن عباس.
    - ١٢ \_ الحط من قدر النبوة.
    - ١٣ \_ الشك في النبوة، كما وقع للخليفة عمر في صلح الحديبية.
- ١٤ ـ التستر على فضائح الصحابة الكبار، فما من دليل على عدم العصمة إلا وله توأم قبيح المنظر من فضائح ذلك الخط.
- ١٥ \_ التشابه الغريب \_ في تقييم الأنبياء \_ بين طريقتي تفكير اليهود والقائلين بعدم عصمة النبي عَمَالِيُهُمْ من المسلمين.
- ١٦ \_ خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيته وعموم أتباعه هم القائلون بعدم عصمة النبي عَلِيلًا .
- ١٧ \_ خصوم أمير المؤمنين علي هم من روى الأخبار في عدم عصمة النبي. وإذن فالقول بعدم عصمة النبي عَلَيْهِ بملاحظة كل هذه الأصور ينبىء عن

آيديولوجية ضخمة، بل لا إسراف فيما إذا ذهبنا إلى أنّ نفس هذا القول هو آيديولوجية، وإذا ما قبلنا باليسير فأقل ما يمكن افتراضه هو أنّ القول بعدم العصمة أوفر عناصر الآيديولوجية وأكثرها دسومة...، ونعاود التأكيد على أنّ القول بعدم عصمة النبي عَيَّالُهُ بملاحظة ما يلازمه من هذه الأمور السبعة عشر وربما غيرها، وبملاحظة أولويات القرآن ومعطياته، والتاريخ ومسلماته، ليس قولاً ابتكره القرشيون حديثاً في القرن السابع الميلادي (الأول الهجري) إذ أنّنا نجد تشابهاً مذهلاً بين المنظومة العقائدية للقائلين بعدم عصمة النبي وبين منظومة العقائد اليهودية؛ فمع إمعان النظر البسيط في كتب التفسير والتاريخ نجد أنّ جلّ عناصر الآيديولوجية السابقة بل كلّها موجودة قبل مجيء الإسلام بمئات السنين؛ والقرآن خلال آياته الحكمة التي هي بالعشرات ينسبها لليهود، ويلصقها بطريقتهم في فهم الدين، وفي التعامل مع بالعشرات ينسبها لليهود، ويلصقها بطريقتهم في فهم الدين، وفي التعامل مع عقائدهم – من هذه الزاوية – هي عينها التي عند اليهود؟ فقد عرفت أنّ الجميع يحاول الحط من قدر النبوة والخدشة بمقامها!!!.

إنّ هذا إن دل فإنّما يلل - على الأقل - أنّ القول بعدم عصمة النبي عَيَالِهُ فرضية يهودية، وليست هي نظرية ابتكرها القرشيون!! بلى، هذه هي الحقيقة، ولكن الذي نعجب له أنّ ما فعله الأمويون في كربلاء وفي واقعة الحرة، وسب أمير المؤمنين علي وآل محمد ثمانين سنة على منابر الإلحاد والعناد مع أنّه سب لنفس الرسول، وقتل شيعته بطرق تقشعر لها الأبدان والاستهتار بكل شيء و...، أمر لم نألف شدّته إلا عن اليهود في الأخبار التي تتحدث عنهم، هذا من جهة..، ومن جهة أخرى هناك صلة رحم بين عدة مقولات؛ فالسنة النبوية، عصمة النبي، طاعة النبي، دخول الجنة، السقوط في النار، الاحباط، الثواب، العقاب، الحشر، الحساب، العذاب الأليم، الفوز العظيم، البناء الاجتماعي، الصلاح الإنساني، التدهور الأخلاقي، اطمئنان القلوب، وغيرها الكثير، كلها متلازمة بنحو من أنحاء التلازم الذاتي..، وهذا هو عين الذي توصلنا إليه في بحوثنا القرآنية السابقة.

وإذن فالبحث الموضوعي في السنة النبوية لا يقف عند القول والفعل والتقرير كما هو ديدن الدراسات البسيطة، بل يتعدى ذلك إلى البحث حول منظومة العقائد الإسلامية التي تتألف من مجموع تلك المقولات؛ أي تلك التي تجمعها بالسنة النبوية

ملازمة ذاتية غير منفكة، وهذا هو الذي دعانا لتطويل البحث في عصمة النبي عَلَيْقُهُ، فافهم ذلك..

#### ..وأهمّ ما خلصنا إليه..

..هو أنّ خصوم أمير المؤمنين علي ـ كما أثبتت الأرقام ـ هم وليس غيرهم القائلون بعدم عصمة النبي عَلَيْهُ، ومن ثمّ فهم دون غيرهم من روى الأخبار المكذوبة في ذلك، وهم من أصر على روايتها خلفاً عن سلف، وهذه النتيجة التاريخية، العلمية، المهمّة، كافية لأن تعلن عن طريقة تفكير هذا النمط من الصحابة، وهي كافية لأن تبرهن على أنّ القول بعدم عصمة النبي بمثابة عنصر مهمّ جدّاً من عناصر تلك الطريقة الأخطبوطية من التفكير، بلى هذه النقطة المضيئة كافية ـ لعمر الله ـ لإثبات ذلك، لكن ماذا لو ضممنا إليها بقية الأمور الستة عشر الماضية؟؟؟ لا شيء سوى آيديولوجية ضخمة..

وحتى لا ينسى القارىء الكريم فإنّ غرضي الأسمى من هذا الفصل على الأقل، ومن هذه الدراسة على الأكثر، هو استلال ما يتسنّى لي استلاله من عناصر تلك الطريقة اللامشروعة في التفكير، وهذا هو عين الهدف الذي أسعى إليه في أكثر الفصول اللاحقة..؛ كل ذلك لأجل تسليط الضوء على شبح آيديولوجية ترك السنة النبوية من بغض أمير المؤمنين علي، والغوص في أعماقها لاستلال عناصرها عنصراً عنصراً؛ حتى أراها - وتراها - كما هي، على حقيقتها، بلا أقنعة...، ولقد أمعنت التوضيح في مقدّمة هذه الدراسة أنّ أزمة الصراع فيما بين المسلمين بل كلّ الأفكار ليست هي النصوص بما هي نصوص، مقدّسة أو غير مقدّسة، ولا المعطيات التاريخية بم معطيات، ولا غير ذلك..

إنّ الأزمة \_ كلّ الأزمة \_ فيما أعتقد به وأدين، ضياع الرؤية (=المنهج) التي على ضوئها ننصهر في قوله تعالى \_ مثلاً \_ : ﴿ أَطْبِعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ فهل نفعل ذلك على ضوء طريقة تفكير هذا الصحابي أم ذاك؟ تلك الفئة أم أختها؟ مع أنّها متقاطعة تماماً؟ فهذا هو المهم؛ لأجل ذلك فأسمى أغراض الدراسة اللاحقة \_ في عرض ذلك الغرض \_ هو محاولة رسم حدود طريقة تفكير النبوة وهي حيل ذلك الأخطبوط الذي لا يحيى أو لا يريد أن يحيى إلا على بغض أمير المؤمنين علي وترك سنة النبي لأجل ذلك البغض الأيديولوجي!!!.

وعلى هذا الأساس فقد أتعب نفسه نصر حامد أبو زيد ـ وغيره من الجدلين ـ كثيراً وهو يحاول إيجاد آليات مجدية لقرائة النصوص الإسلامية المقدّسة كيما يتطور العقل الإسلامي فيما يهدف هو، لكن لا أدري هل يغيب عليه أنّ النص القرآني أو النص النبي عليه أنّ النبي عليه أنّ النص القرآني أو النبص النبوي لا يمكن أن يقرأ إلا في حريم طريقة تفكير النبي عليه فقط وفقط؟ فكيف يريد منّا أن نقرأ تلكم النصوص من منطلق طريقة تفكير معلبة جاء بها من الغرب المسيحي، البروتستانتي، النّاقم على الكنيسة؟!!.

فهل يقبل منّا أبو زيد مثلاً ان نقرأ مقولة العولمة وهي مقولة آيديولوجية مسيحية غربية خلال طريقة تفكير إسلامية؛ أي من منطلق ما يقرره القرآن مثلاً (١٠٠٠) أنا أعلم أنّه سيستلقي ويضحك!!. فكيف يريد هو \_ إذن \_ أن يقرأ القرآن كلّه وسنّة النبي كلّها بطريقة تفكير مستعارة عن البروتستانت النّاقم على الكاثوليك؟؟؟. ماذا سينتظر منّا أبو زيد؟!!!.

أريد أن أقول \_ فيما أنا فيه \_ : إنّه لا يمكن لأحد \_ حتى المسلم \_ أن يزعم أنّه قادر على قرائة النصوص المقدّسة، القرآنية والنبوية، من دون أن يقف على طريقة تفكير النبي عَيَّاتُهُ ، لكن لمّا كان المسلمون متقاطعون في ذلك فيما هو معلوم، فطريقة تفكير النبي ضائعة أو مغيّبة ..، وأيضاً لمّا كان المسلمون متقاطعون خلال أربعة عشر قرناً من الزمان، فطريقة تفكير النبي عَيَّاتُهُ ضائعة أو مغيّبة أربعة عشر قرناً من الزمان؛ وللتغييب والتضييع أسباب سنأتي عليها بالتفصيل في الفصول اللاحقة..

<sup>(</sup>١) من نتائج هذه القرائة إعلان الأذان المحمدي من على أعلى قمّة في الفاتكان، ومن فوق برج إيفل، ومن على سطح البيت الأبيض في أميركا.

<sup>(</sup>٢) إذا كان البحث في الأرض، وفي طبقاتها، لاكتشاف أسرارها العلمية، يسمّى بحثاً جيولوجيًا عند الجيولوجيين، فالبحث في مراحل التاريخ المنصرمة =طبقاته لاكتشاف لباب الحقائق التاريخية القديمة، خلال ما وصل إلينا من آثار تاريخية قيّمة، يسمّى بحثاً أركبولوجيًا عند فلاسفة التاريخ وأساتذته النقديين.

# الفصل الثالث

# تعريف السنة وبعض البحوث اللغوية



# تعريف السنة وبعض البحوث اللغوية

كان من المناسب أن تكون رتبة هذا الفصل في بداية هذه الدراسة، جرياً مع عادة المستغلين بعلوم الحديث النبوي، وفيما اعتقد فهذا من أكبر الأخطاء التي تعاطاها أولئك المستغلون؛ ذلك لأنّنا ـ بادىء ذي بدء ـ لا نستطيع الوقوف على حدود هذه المقولة من خلال القاموس العربي فقط؛ لقوة احتمال أنّها مقولة سماوية فضلاً عن كونها كلمة عربية؛ وإذا كان الأمر كذلك ـ على ما بان ـ فمن السذاجة بمكان أن نجتزىء في تعريفها على مقررات لغة العرب فقط من دون ملاحظة الحسابات النبوية والاستعمالات القرآنية في هذا الأمر؛ وآية ذلك ـ فيما عرفت ـ أنّ مثل الصلاة والصوم والحج وكل فروع الدين يمثل الجميع مساحة عظيمة من محتوى السنة، ولا ربيب في أنّ العرب قبل الإسلام لم يألفوا هذا المعنى من الحلال والحرام، ولم يخطر ببالهم هذا النوع من الاستعمال، وهنا ـ في الحقيقة ـ يظهر عجز القاموس العربي في التعريف بمقولات الدين الحنيف..، وبإضافة فهم الصحابة لحدود مقولة السنة؛ الأمر الني لا ينبغي تناسيه في عملية تحديد المفاهيم الإسلامية، والمقولات السماوية، يزداد الأمر وضوحاً؛ إذ لا ربب في أنّهم ـ أي الصحابة ـ أكثر النّاس إحاطة وأقرب فهما. وإذا كان الأمر كذلك لابد من الاعتماد على نتائج الفصول السابقة التي من خلالها ـ بالدرجة الأساس ـ تتكون صورة إجمالية لحدود مقولة السنة، ونحن لهذا خلالها ـ بالدرجة الأساس ـ تتكون صورة إجالية لحدود مقولة السنة، ونحن لهذا

الغرض أرجأنا هذا البحث إلى هذا المقطع من الدراسة، وهو في مبحثين..

# المبحث الأول:

# السنة بين اللغة والاصطلاح

#### السنة في القاموس العربي:

ومن الضروري \_ أيضاً \_ الوقوف على معنى السنة في القاموس العربي جرياً مع عادة أولئك المستغلين؛ لما في ذلك من فوائد جمّة؛ أيسرها تعيين المناسبة بين لفظة السنة في القاموسين العربي والوحيوي النبوي..

قال ابن منظور في لسان العرب: السنة: الطريقة، وذكر أيضاً أنّ السنة، هي السيرة حسنة كانت أو قبيحة، كما قد ذكر أنّها مأخوذة من السنن وهو الطريق(١).

وقد قيد الأزهري السنة بأنها الطريقة المحمودة لا كل طريقة، مستدلاً على ذلك بقوله: ولذلك قيل: فلان من أهل السنة؛ معناه من أهل الطريقة المحمودة المستقيمة (٢).

لكن يرد على الأزهري أنّنا لم نعثر في كل قواميس اللغة العربية أنّ لفظة السنة مضيقة بالطريقة المحمودة؛ فكل مصادر اللغة، ومراجع الأدب، أعلنت أنّ السنة هي الطريقة، من دون تقييد بالمحمودة، هذا أولاً..

وثانياً: فقوله: ولذلك قيل: فلان من أهل السنة؛ معناه من أهل الطريقة المحمودة، هفوة عجيبة منه؛ إذ هذا المعنى مضيّقٌ باستعمال المتشرعة لا بأصل الوضع اللغوي، وأكثر من ذلك وهو أنّ استعمال السنة في خصوص الطريقة المحمودة ليس استعمالاً متشرعياً لكل المتشرعة؛ وآية ذلك أنّه لا يوجد في عرف متشرعة الشيعة هذا الاستعمال، وعلى أي حل فهذه هفوة كبرة من مثل الأزهري.

<sup>(</sup>١) راجع لسان العرب ١٣: ٢٢٤ ـ ٢٢٦ مادة سنن.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٣ ـ ٢٢٦ مادة سنن.

فتحصل ممّا سبق أنّ السنة في اللغة هي: الطريقة، من دون تقييد بالمحمودة، ثمّ قد حكي عن الكسائي أنّ السنة هي: الدوام (۱)، لكن إذا أراد الكسائي تعريف الشيء بلازمه أمكن أن يتأمل فيه، وأن يكون له وجه؛ لإمكان أن يكون الدوام من لوازم السنة، وإن أراد أنّ الدوام هو معنى السنة، فهو خطأ؛ إذ لم نجد في قواميس اللغة \_ عن العرب \_ هذا المعنى، فالتفت.

ثم إنّ البحث وبسط الكلام في هذا الأمر طويل لا يسعه مختصر ما نحن فيه، وما ذكرناه \_ فيما نحسب \_ يفي بالمقصود؛ خاصة وأنّ قواميس اللغة في حدود تتبعي \_ القاصر \_ أجمعت على أنّ السنة هي الطريقة.

وعلى هذا \_ في حدود ما ينهض ببيانه القاموس العربي \_ فالمقصود من سنة النبي عَيْرُاللهُ: طريقة النبي عَيْرُاللهُ.

# السنة في الاصطلاح الفقهي

# مناقشة الفقهاء في هذا الاصطلاح:

هناك أقوال أخرى للفقهاء تصب في هذا المصب؛ أي ما يرادف المندوب والمستحب، تركنا التعرض لها اكتفاءً بما ذكرنا..؛ لكن الملاحظ على هذا الاصطلاح أنّه لم ينزل الله والرسول عَلَيْهِ به من سلطان، بل هو شيء تعارف عليه الفقهاء أو بعضهم، لا أكثر ولا أقل، وإلاّ فلا دليل على تضييق معنى السنة بالمندوب

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول للشوكاني: ٣١.

<sup>(</sup>٢) شرح جمع الجوامع المطبوع بهامش حاشية البناني ١: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) المنهاج: ٥.

<sup>(</sup>٤) حاشية البناني ١: ٥١، وانظر البحر الرائق ١: ١٧٠

والمستحب دون غيره ممّا هو واجب أو حرام أو مكروه أو مباح ممّا جاء به النبي؛ فمثل هذا التضيق غريب منحول في منظومة المعرفة الإسلامية..

وربما يدعونا لهذا القول \_ الحاد \_ أنّ الشارع الإسلامي بمستوياته المختلفة مرتبك فكرياً في هذا الأمر؛ إذ أنّك إذا ذكرت لهم واجباً من الواجبات الإسلامية، أو محرماً وقلت لهم: هذه هي سنة النبي قال لك بعضهم: أليست سنة النبي تعني المسنونات والمستحبات؟.

مهما يكن من ذلك لا داعي لأن يضيق الفقهاء معنى السنة بالمندوب دون غيره؟ بل فيه \_ فيما نرى \_ محذور ارتباك المفاهيم الإسلامية وهو أمر خطير وجلل، فطبيعي أن تكون لنا رغبة عن مثله.

بلى، ربحا ورد في بعض النصوص عن النبي أنّه أطلق على ما هو مندوب سنة، لكنه لا ينفع في إثبات شيء في المقام؛ ففي الوقت الذي فعل عَيَّا ذلك ثبت عنه أنّه أطلق السنة على ما هو مكروه، وهذا أطلق السنة على ما هو واجب، وعلى ما هو حرام، وعلى ما هو مكروه، وهذا الإطلاق من باب إطلاق الكل وإرادة الجزء؛ فكما أنّه أطلق السنة وأراد المستحب من باب إطلاق الكل وإرادة الجزء، فقد أطلق عَيْن السنة وأراد بها الواجب من هذا الباب أيضاً، وكذلك ثبت أنّه أطلق السنة وأراد بها الحرام (أي اجتناب الحرام) و....

وإذا كان الأمر كذلك فلا ترجيح في البين لأحد أقسام السنة على غيره؛ أضف إلى ذلك أنّ الأمة الإسلامية بمختلف طوائفها أطلقت على ما يحمد فاعله ولا يذم تاركه بالمستحب أو المندوب، ومع هذا فهل هناك من حاجة لأن يتزيد بعض الأمّة ويطلق السنة على خصوص المندوب؟ ولله در القائل: العلم نقطة كثرها الجاهلون.

# السنة في الاصطلاح الأصولي

ننبه على أنّه مهما يكن معنى السنة في قاموس المصطفى الأمجد محمد، فلا بدّ أن تجمعه بالمعنى المذكور في قواميس العرب مناسبة معينة وأصل لغوي؛ كالمناسبة بين الصلاة بمعنى الدعاء في القاموس العربي، والصلاة ذات الأجزاء العشرة أو التسعة من تكبير وسجود وركوع وقرائة في قاموس النبي عَيْرَا أُو قل قاموس الوحي، والتي تتضمن معنى الدعاء أيضاً..

وقد عرَّفها الأصوليون (علم أصول الفقه): بأنَّها: قول النبي وفعله وتقريره...،

وأورد عليه بأنّه غير مانع؛ لأنّ القرآن يمكن أن يعد من أقوال النبي؛ لأنّه عَلَيْهُ هُوَ النّبي تلاه على الأمة، فعلى هذا فالقرآن نفسه سنة، وهو باطل بالضرورة والإجماع؛ لذلك عرّفها العضد \_ تلافياً لهذه الإشكالية \_ بقوله: ما صدر عن سيدنا محمد رسول الله عَلَيْهُ، غير القرآن، من فعل أو قول أو تقرير (۱)..

وقد عرفها الأسنوي بأنها: قول النبي الصادر ليس للإعجاز وفعله وتقريره (۱)، فراراً من هنه الإشكالية، ومن إشكالية أخرى تتعلق بالقرآن الذي يحكيه النبي عن الله سبحانه وتعالى في إطار القراءة الشافة مثلاً، مستبدلاً قيد غير القرآن بـ: الصادر ليس للإعجاز.

# مناقشة معنى السنة في الاصطلاح الأصولي:

إنّ تعريف السنة بأنها قول النبي عَلَيْلُهُ \_ فيما عدا القرآن \_ وفعله وتقريره في الوقت الذي لا نستطيع أن نقول إنّه خطأ لا نستطيع أيضاً أن نلتزم به مع ما فيه من علاّت، وأوّل هنه العلات أنّه مجمل لا يحدد لنا المعنى الدقيق للسنة؛ فمثلاً كيف يمكن أن نلائم بينه وبين قول النبي في قضية تأبير نخل أهل المدينة: «لو تركتم تأبيره هذا العام»؟

لقد قل غير الشيعة أنّ النبي في هذه القضية وفي قضايا أخرى أخطأ في قوله وفعله وتقريره، ولازم ذلك أنّ بعض أقوال النبي وأفعاله ليست من السنّة، اللهم إلا إذا قيل: إنّ كل أقوال النبي سنة سواء أكانت حقاً أم كانت باطلاً، ولكن لم يقل بذلك من أحد!.

والحق فنحن بين أمرين فإمّا أن نقول إنّ تعريف الأصوليين الآنف للسنّة خطأ (غير مانع) وإمّا أن نقول ببطلان ما نسب إلى النبي من قول في قضية تأبير النخل وفي قضية الغرانيق وفي غير ذلك..، ونشير إلى أنّ معاشر الشيعة الإماميّة الاثني عشرية لا يواجهون مشكلة في هذا الأمر، لأنهم جازمون ببطلان كل ما ألصق بالنبي من أخطاء من قبيل قضية التأبير والغرانيق و...؛ لإجماعهم على عصمته المطلقة، وكان مقصودنا من هذه الإشارة تنبيه إخواننا أهل السنة على بعض التناقض الذي عندهم.

<sup>(</sup>۱) شرح مختصر ابن الحلجب ۲: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج للأسنوي ٢: ٢٣٨.

وعصارة القول فتعريف السنة بأنها قول النبي الصادر ليس للإعجاز (إخراجاً للقرآن) وفعله وتقريره، وإن كان صحيحاً في الجملة إلا أنه على نحو التفصيل مشحون بالإشكاليات، ولعل أهم هذه الإشكاليات أنّه ليس سللاً من الإجمل والإبهام والخفاء؛ إذ أهل السنة لم يوضحوا لنا (من خلال هذا التعريف) ما هو الحجة من أقوال النبي، وبعبارة أخرى لم يوضحوا لنا هل أنّ كل أقوال النبي حجة (= سنة) أم أنّ السنة بعض أقواله دون البعض الآخر!!!

ومن أمثلة ذلك ما مر عليك من أن مسلماً روى في صحيحه بسنده عن أبي هريرة أن النبي قال: «اللهم أنّي اتخذ عندك عهداً لن تخلفنيه فإنما أنا بشر؛ فأي المؤمنين آذيته شتمته، لعنته، جلدته، فاجعلها له صلاة وقربة تقربه بها إليك يوم القيامة» (۱) وكذلك ما روي عن عائشة (۱) في هذا المضمون.

وعلى ذلك فعلى غير الشيعة أن يعيدوا حساباتهم فيما يطرحون من مفاهيم إسلامية كبيرة.

# السنة في قاموس الرسول

بملاحظة كلّ ما تقدم من نتائج في الفصول السابقة فالسنة النبوية ينبغي تعريفها بهذا النحو:

كل ما أُثِرَ عن النبي عَلِيلَ وكل أراده من الأمّة؛ مطلقاً؛ في كل حل؛ في الرضا وفي الغضب، في المرض وفي غيره، في الحرب وفي السلم، في الأحكام وفي غير الأحكام؛ في المزاح وفي الجد....

وفي الحقيقة فالنبي عَلَيْلَ هو من وضع هذه القيود؛ فقيد في الرضا وفي الغضب هو ما أعلنه عَلَيْلُ للناس حسبما روى ذلك عبد الله بن عمرو بن العاص، وقيد في الحرب وفي السلم هو ما أعلنه عَلَيْلُ للصحابة وهو يمتثل أمر الله في قوله: ﴿وَشَاوِرْهُمْ مُ عَلَى ما مر عليك، وفي المزاح وفي الجد هو ما أعلنه عَلَيْلُ للصحابة على ما مر عليك أيضاً، وهكذا بقية القيود، على أنّ قيد: ما أراده من للصحابة على ما مر عليك أيضاً، وهكذا بقية القيود، على أنّ قيد: ما أراده من

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۸: ۲۵.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٨: ٢٤.

الأمّة؛ لإخراج الأخبار التي موضوعها النبي ممّا ليس من السنّة في اصطلاح غير المحدثين، كأخبار ولادته الشريفة، وأخبار زواج أمّه وأبيه الميّلا أجمعين وغير ذلك، وسيأتى التوضيح قريباً..

وتجدر الإشارة إلى أننا لسنا بحاجة إلى إضافة قيد أي غير القرآن أو قيد: الصادر ليس للاعجاز كما فعل البعض؛ بداهة أنّ قول النبي ينصرف إلى غير القرآن قطعاً، ومع هذا الانصراف \_ وهو دلالة قوية جدّاً \_ لا حاجة للقيود، كما تجدر الإشارة إلى أنّ هناك قيداً تناسيناه عن عمد في هذه المرحلة من الدراسة، سوف لن ننسى أن نفصل البحث فيه في حينه (۱)، وهو يتعلق بقسم السنة الذي أخذ على عاتقه وظيفة الإبقاء على الدين..، ففي السنة ما ليس بحلال ولا حرام بالمعنى المطروح، مجموعه يمثل مشروع سماوي لإضفاء مصداقية الخاتمية على ديننا الجنيف، وأنّه باقي ما بقي الليل والنهار، وسيأتى الكلام، وعلى أيّ حال لا بأس بأن نعرض بالذكر لـ ...

# السنة في اصطلاح المحدثين

وهي عندهم: كل الأخبار التي موضوعها \_ الأول \_ النبي نفسه، فهي على هذا: كل ما أثر عن النبي من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خلقية أو خلقية أو سيرة، سواء أكان قبل البعثة أم بعدها، وهي ترادف الحديث عند أكثرهم (٢)..

.. لذلك نجد كتب الحديث الكبرى ـ السنية والشيعية ـ موضوعها أوسع من السنة في مصطلح الأصولين؛ فهي علاوة على ذلك تشتمل على مواضيع أخرى لا علاقة لها بالسنة بالمعنى الأنف..؛ كالأخبار في طول وقصر النبي، وفي لون بشرته الشريفة، وفي طريقة مشيه، وفي تاريخ موله المبارك، وكيفيته، وفي أنّه ابن عبد الله بن عبد المطلب وابن آمنة بنت وهب المهلي أجمعين..، وغير ذلك من الأخبار الكثيرة التي يحكيها الآخرون عنه، والمعيار في الفرق بين السُنتين؛ في الاصطلاحين الأصولي والحديثي، هو أنّ السنة في الاصطلاح الثاني ليست عن النبي، وإنّما يحكيها الآخرون عنه، وهي ـ بذلك ـ خارجة عن حدود قول النبي وفعله وتقريره خروجاً موضوعياً تخصصياً..

<sup>(</sup>١) في الفصل السابع من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) راجع توجيه النظر للجزائري: ٢. دار المعرفة / بيروت.

..فلولا أنّ أولئك الآخرين من الصحابة أخبرونا بها، لم تصل إلينا، ولا عرفنا مثلاً \_ أنّ النبي أبيض مشرب بحمرة، أو أنّه أرواحنا لذكره الفداء يتكفّأ في مشيه (١٠) فالنبي لم يخبر أحداً بذلك، كما أنّه عَلَيْ للله يخبر أحداً عمّا كان يفعل داخل بيته، ولولا أنّ أمّ المؤمنين عائشة أخبرتنا \_ فيما يروي البخاري \_ أنّ النبي كان ربمّا صلّى وهي معترضة قبلته لما عرفنا ذلك، ولما عرفنا أنّه بعيد ما بين المنكبين لولا أنْ أخبرنا الصحابة أو أهل بيته بذلك، وهكذا.

وفيما نعتقد فإنّ ما فعله المحدثون بجمعهم أطراف تلك الأخبار التي موضوعها النبي ممّا هو ليس بسنّة في الاصطلاح الشرعي، هو من أفضل ما فعلوه، ومن منّا يملّ أو يشبع من قرائة تلك الأخبار التي تذكر سيرته المباركة؟ لا وحق الله لا نشبع ولا نملّ..

إنّ كثيراً منّا ربما يمرّ بالخبر الذي يتناول مولده المبارك ـ مثلاً ـ فلا ينتهي من قرائته حتى يتضاعف شوقه لقرائته مرّة أخرى، وهكذا أخباره في عهد الطفولة المباركة، حيث كان يخدمه جبرائيل نفسه..، وهكذا أخبار سفره مع كفيل النبّوة أبي طالب، وما شاكل..

وليس غلواً أن نقول: إنّك إذا أطلت النظر في هذه الأخبار المقدّسة تولّد عندك شعور عارم يدفعك لحب كلّ النّاس وكل المخلوقات، شجر وحيوان وجماد، في حين أنّـك إذا قرأت أخبار فرعون وهامان والنمرود وأبي جهل ومعاوية ومروان ويزيد بن معاوية والحجاج و...، كرهت كلّ شيء، حتّى ـ ربّا ـ نفسك!!!.

ما نريد قوله هو أنّ ما فعله المحدثون بسردهم تلك الأخبار النبوية الجليلة ممّا هو ليس بسنّة \_ في الاصطلاح الشرعي \_ هو من الأمر الضروري؛ وأيسر دليل على ذلك أنّ المسلمين جميعاً، عالمهم وجاهلهم، يعتقدون \_ بحق \_ أنّ مجرد ذكر النبي عَلَيْقَا عالمهم عادة..

لكن مع كل هذه الأمور الجليلة \_ نظن أنّه \_ لا يسوغ للمحدثين أن يتصرّفوا في موضوع الأمور التوقيفية سعةً وضيقاً؛ إذ الأرجح بالنظر لما تقدم في الفصول السابقة ولما سيأتي، أنّ السنّة مقولة سماوية مقدّسة، ومفهوم توقيفي من الشرع، كما لا ريب في أنّ السنّة في لسان النبي هي كل ما أراده من الأمّة بقول أو بفعل أو بتقرير، دون الأخبار الأخرى مع جلالتها..، بلى قد يقل: إنّ مجرّد تذاكر سيرة النبي عَلَيْهِمْ، أمرً

<sup>(</sup>١) التكفُّو في المشي: الثقل والرزانة وعدم الاضطراب فيه.

مرغوب شرعًا، وكلّ ما هو مرغوب شرعًا يريده الرسول من الأمّة حتماً..، ولا يخلو من قوّة!!

# القرآن والسنة..؛ الاجتماع والافتراق!!

لا ريب في أنّ سنّة النبي ـ بناء على ما تقدم ـ تشرع من نفس المشرعة التي فاض منها القرآن عظّم الله شأنه؛ فكلّ منهما عن النبي عن جبرائيل عن الله تعالى، ولنا أن نقول: إنّ كلاً منهما وحي من عند الله لا يأتيه الباطل؛ لذلك فهما لم ولن يتنافيا في شيء من الأشياء أو في حقيقة من الحقائق، هذا من ناحية الجوهر والمضمون..

أمّا الشكل والحتوى وطريقة العرض، فالقرآن الكريم يفترق عن السنّة والسنّة والسنّة تفترق عن القرآن؛ آية ذلك أنّ القرآن معجز كلّه؛ وحسبنا أن نتلو قوله تعالى: ﴿قُلُ لَيْنَ اجْتَمَعَت الإِنسُ والْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمثْلَه وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَبَعْضَ ظُهِيراً ﴾ (١) لنقف على هذه الحقيقة، في حين أنّ السنّة والربنة باتفاق \_ ليست كالقرآن من هذه الجهة، فينتج أنّ القرآن مقدم على السنّة في الرببة السماوية، علاوة على أنّه صياغة سماوية لإرادة المطلق صيغت بريشة التوحيد، وليس هذا هو شكل السنّة المرسومة بقصبة النبوة، هذا من جهة..

ومن جهة أخرى فالقرآن \_ في الجملة \_ مجمل، والسنة مبينة لما فيه، وهي مفتاح كنوزه، وقد قال تعالى في هذا الصدد: ﴿ وَأَنْرَلْنَا إَلَيْكَ الذَّكُرَ لَتُبَيّنَ لَلنّاسِ مَا نُزِلَ إَلَيْهِمْ وَلَعَلّهُمْ يَتَعَكّرُونَ ﴿ " وكذلك قوله: ﴿ وَمَا أَنْرَلْنَا عَلَيْكَ الْحَتّابَ إِلّا لَتُبَيّنَ لَهُمُ الّذي اخْتَلَفُوا فيه وَهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُوْمنُونَ ﴾ " النّي النّي اخْتَلَفُوا فيه وَهُدى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُوْمنُونَ ﴾ " وقوله: ﴿ وَلَا رَحْتَا اللّهُ النّاهُ إَلَيْكَ لَتُحْرِجُ النّاسَ مِنَ الظّلُمَاتِ إِلَى النّبورِ بِإِذْنِ رَبِهِمْ إِلَى صَرَاط الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ " أي من ظلمات الجهل والشرور إلى نور رَبِهِمْ إلى صَرَاط الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ " أي من ظلمات الجهل والشرور إلى نور

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابراهيم: ١٠

المعرفة والعلم والخير..

ومعلوم للمتشرعة وعموم أهل العلم، بل قاطبة العقلاء أنّ قواعد الجمع العرفي كما أنّها قاضية بتقديم الخاص على العام، والمقيد على المطلق، والناسخ على المنسوخ، هي \_ كذلك \_ قاضية بتقديم المبيّن على المجمل، فعلى هذا فالسنّة مقدّمة على القرآن من هذه الزاوية.

ثم إنّ الآية الثانية \_ بملاحظة النفي والاستثناء \_ قد يدّعي أنّها ظاهرة في أنّ حكمة (أو علّة) إنزال الكتاب محصورة ببيان الرسول عَلَيْكُولُهُ..

قلنا: أمّا الحصر - في الجملة - فلا مناص منه، ولا محيد عنه، لكن من الخطأ بمكان أن تكون العلّة محصورة ببيان الرسول عَلَيْلُهُ؛ فالآية أضافت جزئين آخرين للعلّة هما: الهدى والرحمة، فعلى هذا فعلّة إنزال القرآن الكاملة - فيما تنص الآية - مؤلفة ثلاثة على جزئية هي: بيان الرسول، والهدى، والرحمة...، ومقصودنا من ذلك أنّ الغرض المطوي في تلك الآية لا يقف على بيان الرسول عَلَيْلُهُ كيما تهتدي الأمّة فحسب، بل لترحم الأمّة علاوة على الهداية والبيان، وهذا إشكالية لا يستطيع نصر حامد أبو زيد الفرار منها وهو يفترض أنّ حضارة الإسلام هي حضارة النّص؛ فرحمة البشر - إذن - هي غاية أهداف الله والرسول عَلَيْلُهُ، وليس النص أو بيانه على طريقة الببغاوات.

#### هل كل السنة بيان للقرآن أم بعضها؟.

هذا البحث خاض فيه المتقدمون والمتأخرون، ولشدّما اختلفوا فيه، ولا نرى صلاحاً في نقل كل كلماتهم على ما فيها من نقض وإبرام طويلين، بل قد كتب البعض في هذا الشأن كتابات كثيرة مطنبة، لكن، فيما أرى، لا ثمرة في إطنابها؛ ذلك لأنّ إمعان النظر في هذه المسألة زرع لا حصاد فيه، اللهمّ إلاّ من أجل الاطّلاع الهادف لا أكثر..

وعلى أيّ حل فالموضوع لا يستحق كلّ هذا العناء؛ فجميع المسلمين عالمهم وجاهلهم يعتقد في أصل المبدأ في أنّ القرآن لولا بيان الرسول عَلَيْقُ الموحى إليه لما وقف على سلحله أحد من البشر، هذا أولاً..، وثانياً فإنّ سنّة النبي كلّ السنّة وحيّ من الله ومطلوبة من الأمّة؛ سواء أكانت بياناً للقرآن أم كانت غير ذلك، وعلى هذا فليس مهمّاً الخوض في البحث المتقدم، فيندفع من الأساس..

بلى، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تَبْيَانًا لَكُلَّ شَيْء وَهُدَى وَرَحْمَة وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (() وهذا نص في أنّ كل ما يحتلجه البشر من أمور الدين موجود في القرآن، وقد أجمع على هذا المعنى كل علماء الإسلام سنّة وشيعة (())، ولقد جمع ذلك ابن منظور قوله عز وجل: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانًا لِكُلِّ شَيْء ﴾ أي بيّن لك فيه كل ما تحتاج إليه أنت وأمتك من أمر الدين، وهذا من اللفظ العام الذي أريد به الخاص (())، فهذا شيء..

والشيء الآخر هو أنّ النبي ـ دون سواه ـ مكلّف من الله ببيان القرآن كما نصت الآية: ﴿وَمَا أَنزُلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ إِلاّ لتُبَيِّنَ لَهُمُ وَمِحْمُوعُ وَمِحْمُوعُ وَلَا أَصلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ تبيين الرسول للقرآن \_ وهو حيّ \_ وظيفة لا ينهض بأعبائها سواه من بني آدم؛ بنصّ الآية السابقة، وإذا كان الأمر كذلك فهل هناك من يقدر على النهوض بأعباء هنه الوظيفة حينما يختاره الله لأفضل جوار؟. ستأتيك الإجابة في نظرية تقسيم النصوص لاحقاً!!

هذا وقد ذكر المفسّرون وأهل اللغة \_ كابن منظور في نصّه الآنف \_ أنّ: ﴿ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ وإن كان نصاً \_ من قبيل العام الذي يريد به الخاص؛ أي أنّ: ﴿ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ وإن كان نصاً عاماً \_ في أنّ في القرآن كل المعارف وكل العلوم إلاّ أنّ المراد هو خصوص علوم الشرع وأمور الدين ممّا يجتاجه البشر..

وهذا كما لو أنّ أحداً أَوْلَمَ فدعي رفاقه أو جيرانه فقط وقال حينما حضروا: لقد

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) التبيان للشيخ الطوسي ٦: ٤١٧، مجمع البيان للشيخ الطبرسي ٦: ١٩٠، تفسير الطبري ١٤ (٢) التبيان للشيخ الطوسي ٣: ٢٦، أحكام القرآن للجصاص ٣: ٢٤٦، زاد المسير لابن الجوزي ٣: ٢٦ وغيرها من المصادر

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ١٣: ٦٨.

جاء كلّ الناس، فهذا عام يراد به خاص؛ ومقصود من أولم: كل النّاس الذين دعاهم دون من لم يدعهم، ثمّ إنّ علاقة الخاص والعام تعاطاها العرب الأوائل بكثرة، على أنّ القرآن قد تعاطاها في غير موضع منه..

لكن من العجيب أن يقول المفسرون بعلاقة الخاص والعام في قوله: وكُلِّ شَيْءٍ إذ ألا ينبغي أن يذكروا قرينة على ما قالوا من التضييق؟؟ فلقد أمعنّا النظر فلم نقف على مثل هذه القرينة، وينتج عن ذلك أنّ العموم على حاله لا يخدش حجيته مثل هذا التضييق (=التخصيص) الذي لا دليل عليه..

وإذا كان الرسول عَلِيْلَةُ هـو المبين لهذا الـ: ﴿كُلِّ شَيْءٍ﴾ ينتج قهراً أنّ سنّة رسول الله ـ في أصل المبدأ ـ هي الأخرى بيان (أو تبيان): ﴿كُلِّ شَيْءٍ﴾ وقادرة على تغطية كل ما يجهله البشر من المعارف والعلوم، وهذه هي عقيدتي..

ثم لا يناسب أن نفترض عالمية الدين الإسلامي في الجالات السياسية والإقتصادية، وحتى العلوم المادية، وكذلك قدرته على إدارة العالم، مع القول بأنّ القرآن ليس فيه غير مسائل الشرع والعقيدة؛ ففيما نعتقد ـ كمسلمين ـ أنّ القرآن هـ و الدستور العالمي الأول لكل بني البشر في كلّ مجالات المعرفة، والبشر محكومون بتغيرات الكون الماديّة وغير الماديّة، ولا يلائم هذه التغيرات تضييق الآية والقرآن بما ذكروا ممّا لا دليل عليه، بل من المحال أن يكون القرآن وكذلك سنّة النبي كما ذكروا... ولقد ورد في بعض الأخبار الصحيحة عن أهل البيت فيما رواه الفريقان في هذا الشأن أنّهم المجالي قالوا: ... كتاب الله؛ فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل (۱).

لكن مع ذلك فهذه النتيجة محكومة بأمرين؛ الأول: أنّ القرآن لا تنفتح خزائنه اعتباطاً حسب الطلب عير المسؤول بلا حكمة...؛ فكما أنّ نفس القرآن ونفس التشريع وهو أهون الخطب نزل منجّماً ليتلائم مع طبيعة العقل البشري، فالأولى أن تكون معارفه وعلومه لغرض التلائم مع مستويات هذا العقل المتعبة منجّمةً كذلك، والأمر الثاني هو أنّ بيان الرسول محكوم بإذن من الله عن طريق الوحي..

فما نخلص إليه هو أنّ سنّة النبي - هي الأخرى - منجّمة بالنظر لذلك، وفي

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٤: ٤٢٥، الكافي للكليني ١: ٦١.

الفصل الثامن من هذه الدراسة سنبين أنّ مقطعاً عظيماً من السنّة ما كان الرسول ليَفوُه به النبي ﷺ لولا شروط معيّنة، كما أنّ شيئاً من السنّة، سكت عنه الرسول، ولم يفه ﷺ به؛ لشروط أخرى مغايرة، وآية ذلك كما ورد في الصحيح بل المتواتر أنّ النبي سكت عن أشياء لم يبيّنها رحمة بالأمّة.

# معنى الخبر والنبأ والحديث

اختلف العلماء في بيان هذه الكلمات كثيراً، لكن \_ بادىء ذي بدء \_ لا خطورة كبيرة في مثل هذا الاختلاف؛ فليس هو اختلاف تضاد أولاً، ولعدم الثمرة فيه ثانياً؛ ولأنّ الحجّة \_ باتفاق \_ إنّما هي فيما يضاف إلى الرسول دون ما يضاف إلى غيره ثالثاً؛ فإذا ما قيل: إنّ الحديث ما يضاف إلى النبي والخبر ما يضاف إلى غيره...، أو إذا قيل: إنّ الحديث ما يضاف إلى النبي والخبر ما يضاف إليه وإلى غيره، أو إذا قيل: إنّ الأثر يرادف الخبر، أو إذا قيل: إنّ الحديث يشمل المرفوع عن النبي والموقوف على الصحابي سواء...، وغير ذلك من الأقوال، فلا حاصل من ذلك؛ للإتفاق \_ مبدئياً \_ على أنّ الحجّة في قول النبي وفيما يضاف إليه دون غيره.

لكن هذا لا يمنعنا من أن نعرض لرأي مشهور علماء الأمّة في هذه المسألة، فهو أمر لا يخلو من ضرورة، ولغرض آخر أهم سيأتيك قريباً...، على أيّ حال سنعرض لمعانى هذه الكلمات في اللغة وفي الاصطلاح بما يلائم عجالة ما نحن فيه..

# الخبر والنبأ والحديث.. في اللغة!

عرّف الزبيلي الخُبَرَ في التّاج بقوله: ما ينقل عن الغير، وزاد فيه أهل العربية: واحتمل الصدق والكذب لذاته (١٠).

أقول: قوله: وزاد فيه أهل العربية: واحتمل الصدق والكذب لذاته، خطأ فاحش من مثل الزبيدي؛ فهذه الزيادة ليست عن أهل المعربية، بل هي عن أهل المنطق والفلسفة، وأهل العربية \_ في العهد الأموي \_ لا عهد لهم بمثل هذه المصطلحات

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٣: ١٦٦.

بيقين..، ومن هذا القبيل قول بعضهم: الخبر هو الكلام الذي لنسبته خارج (۱)، الذي لم يعرفه العرب قبل العهد العبّاسي أو الأموي..

ثمّ الخبر على قسمين؛ فتارة عن أمر عظيم وخطر جليل، وأخرى عن أمر عاديّ صغير، والأول هو النبأ فيما جزم به الراغب في المفردات، بل قد ذكر أنّ حق الخبر الذي يقال عنه: نبأ، أن يتعرّى عن الكذب(٢٠).

فعلى هذا فبين الخبر والنبأ علاقة العموم والخصوص المطلق؛ فكل نبأ هو خبر، وقسم من الخبر هو نبأ.

أمّـا الحديث فهو \_ في اللغة \_ ضدّ القديم، ويقال: حدث أمرٌ؛ أي وقع بعد أن لم يكن "، وفي مجمع البحرين: الحديث ما يرادف الكلام، سمّي به لتجدّده شيئاً فشيئاً فشيئاً ويقال: حدّث أي تكلّم.

وقال أبو البقاء في كلّياته: الحديث إسم من التحديث، وهو (=التحديث) الإخبار (٥).

وقال الفيومي في المصباح: الحديث ما يتحدث به وينقل(٢٠).

أقول: على هذا وبملاحظة ما ذكره الزبيدي في تعريف الخبر وأنّه: ما ينقل عن الغير، فالحديث \_ في اللغة \_ يرادف الخبر؛ فكلاهما ينقل، فتأمل.

أضف إلى ذلك، فالحديث مصدر حَدَثَ، أمّا التحديث فهو مصدر حَدَّث، فلا يصح أن يُقال: حَدَّثَ حديثاً على أنّه مصدر؛ لأنّ التحديث هو المصدر، وإذا كان التحديث هو الإخبار كما قال أبو البقاء، فالحديث هو الخبر كما ذكر الفيّومي، أو هو

<sup>(</sup>١) أي خارج مدلول اللفظ، والمقصود هو إخراج الإنشاء عن حدّ الخبر؛ فالإنشاء ليس لنسبته خارج؛ لأنّ كل مايراد منه في أصل الوضع هو إيجاد المعنى في اللفظ، كما في الأوامر والنواهي والاستفهام والتعجب والنداء وغير ذلك، وليس الخبر كذلك؛ لأنّ لنسبته خارج في الأزمنة الثلاثة ولو ذهنيّاً.

<sup>(</sup>٢) المفرادت للراغب الأصفهاني: ٤٨١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ٢: ١٣١.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين ٢: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) كليات أبي البقاء: ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) المصباح المنير للفيّومي ١٧١.

السنَّة بين اللغة والاصطلاح .....

# الكلام، كما جزم الطريحي.

ولا بد من التنبية على أن للحديث \_ بالنظر لما ذكرنا آنفاً \_ معنيان الأول هو: الجديد، والثاني هو: الكلام، والعلاقة بين هذيبن المعنيين هي علاقة الإشتراك اللفظي، وهكذا العلاقة في معاني المائة الواحدة المختلفة المنثورة في قواميس اللغة العربية، كما في لفظة العين؛ فهي تارة الباصرة، وأخرى نبع الماء، وثالثة الذهب، وهكذا، كما ننبه إلى أنّ الأرجح في مجل التحقيق اللغوي أنّ معاني المائة الواحدة وإن كانت متقابلة متغايرة تحت سماء الإشتراك اللفظي، إلا أنّ هذا لا يمنع أن تكون هناك مناسبة تجمعها كلّها، كما هي المناسبة فيما نحن فيه، فالحديث وإن كان له معنيان متغايران هما الجديد والكلام، لكن حدوث أجزاء الكلام شيئاً فشيئاً وتجدّده، مناسبة تجمع بين المعنيين، كما ذكر أئمة اللغة، وقس على ذلك كل معاني المائة الواحدة، السابحة في فضاء الاشتراك اللفظي في قاموس العرب..

ومهما يكن من ذلك فالحديث لغة \_ فيما نحن فيه \_ هو الكلام، وفيما يظهر من السائغ لنا أن نقول: إنّه مرادف للخبر.

#### الخبر والنبأ والحديث.. في الإصطلاح!

في مضمار ما نحن فيه ليس للنبأ من ذكر في قاموس المصطلح؛ أقصد لم يصطلح أهل الشأن بالنبأ على حديث رسول الله... لكن قد أطنبوا في بيان الفرق بين الخبر والحديث بسبب ذلك... هذا بعد التسليم بأنّهما يتصدّران قاموس مصطلحات علم الحديث النبوى..

وفي الحقيقة فقد اختلفوا كثيراً في بيان الفرق بينهما حتى تكاد تشهد أنهم اتفقوا على ألا يتفقوا؛ فبعضهم قال ـ كما مرّ عليك آنفاً ـ : إنّ الحديث ما يضاف إلى النبي والخبر ما يضاف إلى غيره، وهذا فيما قد يبدو لأول وهلة هو المشهور عندهم، لكن مع ذلك \_ وهذا هو المهم \_ اتفقوا في أقلّ التقادير على اصطلاح الحديث على كلام رسول الله وقوله الشريف..

في حين نجد أنّ هناك من عمم الحديث على أفعال النبي عَيَّالِهُ وعلى إقراراته، ليكون الجميع حديثًا؛ وآية ذلك أنّ مجاميع الحديث السنيّة منذ أن صُنفت في القرون الخالية حتّى هذا اليوم اصطلحت على أن يكون مجموع ذلك حديثًا، بلا خلاف فيما بينها؛ فهذه الجاميع لم تنقل أقوال النبي فقط، فكما هو معلوم للجميع بالضرورة

أمعنت \_ علاوة على ذلك \_ في جمع ما فعل وما أمضى عَلَيْلُهُ، وعلى هذا فحديث النبي في هذه المجاميع هي سنّته، وكل ما يضاف إليه، لا قوله عَلِيْلُهُ فقط..

ثم إن هذه المجاميع - كصحيح البخاري - فيها ما ليس بسنة بالمعنى الشرعي؛ أي ما ليس بحديث؛ فقد مر عليك أن المحدثين سردوا في مجاميعهم أخباراً مباركة موضوعها النبي وأحواله..، يحكيها في أحواله الآخرون، ليست هي قولاً للنبي عَيَّالًا ولا فعلاً له ولا تقريرا، بل أكثر من ذلك أنهم سردوا أقوالاً لآخرين هي موقوفات وتعليقات ليس موضوعها النبوة، لكن مع ذلك يصطلح عليها مثل البخاري - وهو إمام في هذه الصنعة - حديثاً..

ذكر ابن حجر قال: قال الحافظ أبو ذر الهروي: سمعت أبا الهيثم محمد بن مكي الكشميهني يقول: سمعت محمد بن يوسف الفربري يقول: قال البخاري: ما كتبت في كتاب الصحيح حديثاً إلا اغتسلت قبل ذلك وصليت ركعتين، وقال أبو علي الغساني: روي عنه (=البخاري) أنّه قال: خَرَّجْتُ الصحيحَ من ستمائة ألف حديث (۱).

وهـذا نـص عـلى أنّ الحديث عند البخاري \_ في صحيحه \_ هو الأعم من كلّ ما يضاف إلى النبي عَمَالُهُ، وأكثر من ذلك وهو أنّ المحدّثين \_ فيما يبدو \_ جعلوا من كلام الصحابة الشخصى وكذلك التابعين، حديثاً بالمعنى المصطلح..

أعلن عن ذلك المزي حيث أخرج عن أحمد بن حنبل أنّه قال: صح من الحديث سبع مئة ألف حديث وكسر، وهذا الفتى ـ يعني أبا زرعة ـ قد حفظ ست مئة ألف حديث، قال البيهقي: وإنما أراد ـ والله أعلم ـ ما صح من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وأقاويل الصحابة وفتاوى من أخذ عنهم من التابعين (٢).

وتصريحات أهل الشأن من أئمة أهل السنّة في هذا القبيل كثيرة؛ ولنا فيما قلل البخاري وأحمد \_ وهما هما \_ رغبة عن الأقوال الأخرى، لكن لا بأس بالإشارة إلى أنّ كتب أهل السنّة الحديثية، التسعة، صنّفت على ضوء هذه الرؤية التعميمية، وليس من منطلق الدوران على قول النبي وفعله وتقريره، وما يضاف إليه فقط..

على أيّ حال قد يقال: لا مشاحّة في الاصطلاح، إذ لا ضير إذا ما اصطلح أحدّ

<sup>(</sup>١) مقدمة فتح الباري: ٥.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمال للمزى ١٩: ٩٦.

بالحديث على غير كلام النبي اعتماداً على الأصل اللغوي!!!.

لكن ربما يقال: هذا متوقف على توقيفية الاطلاق؛ أشرعيٌّ هو أم عرفيٌّ؟.

فإن كان الأول فما ارتكبه محدّثو أهل السنّة من التعميم لا يجانب المحذور الشرعي، وإن كان الثاني فكما قيل: لا مشاحّة..، فلا بدّ لذن من الفحص في ما أثر عن الشرع والمتشرّعة الأوائل (=الصحابة) في هذه المسألة.

وفيما تعلم يحتاج هذا لإمعان طويل في كتب الحديث والأخبار، الأمر الذي \_ ربما \_ لم نفعله من أجل هذه الدراسة، لعدم الضرورة إليه فيما نحن فيه على أغلب الظنّ..

على أيّ حال فأنا أظنّ أنّ إطلاق لفظ الحديث على ما يضاف إلى النبي وعلى ما يضاف إلى النبي وعلى ما يضاف إلى غيره بسواء، من الجازفات \_ المحتملة \_ في دين الله؛ ففيما أرى هو اختصاص ذلك بالنبي عَلَيْلِهُ دون غيره؛ آية ذلك أنّنا لم نجد في كل كتب الأدب \_ العربي وغير العربي \_ إطلاق لفظ الحديث مع عناية الاختصاص على ما يضاف إلى كلّ شخص من قول وفعل تقرير، فهذا المصطلح مع ما ينطوي عليه من الأمور الثلاثة لم يؤثر عن النّاس إلا بعد أن بعث النبي عَلَيْلُهُ، هذا شيء..

وإذا ما تسائلنا عن علّة شرعية ـ لا عرفية ـ لإطلاق خصوص لفظ الحديث دون غيره على ما يضاف إلى النبي عَيَّالًا بالخصوص، فربما يقال: لا توجد مثل هذه العلّة، لأنّ الححمل قوياً أنّ مثل هذا الإطلاق عرفي تبانى عليه علماء هذه الأمّة صحابة أو تابعون، وهذا مضافاً إلى أنّ الحديث والمحديث فيما يعلم بالضروة يطلق ـ لغة أو عرفاً ـ على الكلام والمتكلم والتكلّم بلا اختصاص بهذا أو بذاك..

لكن قوله: ﴿وَأَمَّا بِنعْمَة رَبِكَ فَحَدَثُ ﴿ () رَبَا يضعنا في دائرة الإحتمال الشرعي المعقول، وليس أيسر من احتمال أنَّ كل ما يريده النبي عَيَّا من البشر، والذي هو السنّة بالمعنى الإصطلاحي، مطوي في قوله تعالى: ﴿ فَحَدَثُ ﴾ ..

وواضح أنّه أمرٌ خاص بالنبي ظاهره \_ في حقّه الشريف \_ الوجوب، وإذا كان النبي كبقية البشر عليه امتثال أحكام الله تعالى، فهو ينفرد عنهم جميعاً في هذه المرحلة بوظيفة التحديث بنعم الله، فكما أنّ صلاة الليل واجبة في حقّه الشريف دون بقيّة

<sup>(</sup>۱) الضحى: ۱۱.

البشر، فالتحديث بنعم الله أهم وظائف النبوة، فعلى هذا فالتحديث والمحدّث والمحدّث والحدّث والحديث صفات ذاتية للنبوة ولما يترشح عنها من خير؛ أيّ أنّ النبوّة في بنائها السماوي تتركب من عناصر سماوية.. التحديث بذلك المعنى القرآني (=الشرعي) من أجزائها بلا ريب..

ومن حاصل مجموع كلمات المفسرين سنّة وشيعة، واعتماداً على إطلاق ﴿ فَحَدَّثُ ﴾ فالنبي مأمور بالحديث عن نعمة الرب التي تستوعب كلّ شيء.. النبوة، القرآن، أحكام الله، شرع الإسلام، وغير ذلك من النعم التي لا تحصى، وليست النعمة هي القرآن فقط كما يفسّر مجاهد في أحد قوليه (۱).

أضف إلى ذلك فتفسير مجاهد بالقرآن فيما يظهر من بعض الأخبار إنّما هو من باب التفسير بالمصداق، وأنّ القرآن من أظهر مصاديق النّعم الإلهية؛ يدلّ على ذلك ما روي عنه بسند صحيح في تفسير الآية قائلاً: النعمة: النبوة والتبليغ بما أرسل عَلَيْقُ به (٢).

نخلص من ذلك إلى أنّ إطلاق الحديث على ما بلغ به النبي عَلَيْهِ له أصل في القرآن، بل هو عنصر مهم من عناصر بناء نفس مفهوم النبوة، إذ النبي محدّث بنص القرآن، ولك أن تقول: بأمر القرآن، وليس هو إطلاقاً لغويّاً عاديّاً، ومن ثمّ فليس هو ممّا تبانى عليه أهل المصطلح، في زمن من الأزمان.

ثمّ لنا أن نسأل عن علّة استعمال القرآن للفظ الحديث في الآية الآنفة؟ فلماذا لم يقل الله تبارك وتعالى: وأمّا بنعمة ربّك فبلّغ، أو فقل، أو فاذكر، أو فاعلن، أو غير ذلك من المترادف؛ إذ لا بدّ من علّة، لكن ما هي؟؟.

أنا أعتقد (=أظن) أنّ هناك فرقاً ظريفاً بين هذه المترادفات، على أنّنا هنا بملاحظة البحث عن نشوء الاصطلاح سنغض النظر عمّا يذكره أهل اللغة في هذا الشأن، وإن كنّا قد عرضنا لما يهمّنا من كلماتهم فيما سبق..

على أيّ حال أنا أعتقد أنّ القرآن الكريم نفسه كفيل بحلّ هذه الأزمة، ولقد أمعنت النظر في آيات القرآن في هذا الخصوص، فأوقفني قوله تعالى: ﴿فَإِن

<sup>(</sup>۱) زاد المسير لابن الجوزى ٨: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢٠: ١٠٢.

# اتَّبَعْتَنِي فَلا تَسْأَلِنِي عَنْ شَيْء حَتَّى أُخْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكُراً ﴾ (١).

والسؤال هو لِمَ قُل الخضر لموسى النبي اللَّكِظ : ﴿ حَتَّى أَحْدَثَ لَكَ مِنْهُ ذَكُراً ﴾ أفما كان يغنيه سلام الله عليه أن يقول: حتَّى أقول لك أو أخبرك أو أكلمك أو ما شاكل من المترادفات؟.

لا بأس بالرجوع لأقروال مفسّري الشيعة والسنّة في هذه الآية..، ففي تفاسير الشيعة مثلاً ما هو مأخوذ عن الرضا سلام الله عليه؛ ففي تفسير علي بن إبراهيم بسند صحيح عن الرضا الطّينين قال: يقول الخضر لموسى المِنْ الله عليه عن شيء أفعله، ولا تنكره علي، حتى أخبرك أنا بخبره!! قال موسى: نعم (١).

وقال الشيخ الطبرسي في مجمع البيان أي: لا تسألني عن شيء أفعله ممّا تنكره، ولا تعلم باطنه، حتى أكون أنا الذي أفسره لك (٢٠).

وقال الشيخ الطوسي في التبيان: لا تسألني عن باطن أمر حتى أكون أنا المبتدىء لك بذلك (١٠).

وقال ابن الجوزي في زاد المسير: أي حتى أكون أنا الذي أبينه لك؛ لأنّ علمه قد غال عنك (٥).

وقال القرطبي: فإن أتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً أي حتى أكون أنا الذي أفسره لك<sup>(١)</sup>.

وقال ابن كثير في تفسيره: حتى أبدأك أنا به قبل أن تسألني $^{(v)}$ .

وها أنت ترى أنّ كلمات مفسري الأمّة تكاد تكون متوافقة \_ بل هي كذلك \_ في أنّ كلام مثل الخضر (=حديثه) ينطوي على عنصر مهم وهو عنصر ابتداء البيان لا تبعيته لسؤال الآخرين؛ بحيث لا يجوز حتّى على موسى الطّي أن يبتدأ عليه بسؤال...

<sup>(</sup>۱) الكهف: ۷۰.

<sup>(</sup>٢) تفسير علي بن إبراهيم القمّي ٢: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان ٦: ٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) التبيان للطوسى ٧: ٧٢.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ٥: ١١٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ١١: ١٨.

<sup>(</sup>۷) تفسیر ابن کثیر۳: ۱۰۲.

ومن ثمّ فكلّنا ينبغي أن يعلم أنّ من ضروريات الاعتقاد أن لا يُبتدأ النبي - أيّ نبي - بسؤال (فيما هنو من أمر الله) إلا أن يكنون النبي هو المبتدأ بالبيان؛ وفيما يخصّ الرسول محمد عَيِّا أَلَهُ قَالَ تعالى: ﴿ يَاأَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ شَسُؤْكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ مُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبُدَ لَكُمْ فَيَ اللهُ ا

وفي هذا المضمون روى مسلم عن ثابت قال: قال أنس: كنّا نهينا في القرآن أن نسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شيء...، ومن طريق آخر قال: أنس: فكان يعجبنا أن يجيء الرجل من أهل البادية العاقل فيسأله ونحن نسمع (٢).

فمن مجموع ذلك يتبين أنّ القرآن ينص على أنّ من عناصر بناء مفهوم الحديث النبوي (=سنّة النبي) هو ابتداء البيان؛ فإذا ضممنا هذا إلى أنّ النبي محكوم سلام الله عليه بقوله تعالى: ﴿ فَحَدَثُ عَلَي يتقوى احتمال أنّ حديث النبي اصطلاح قرآني أفرزته تلك الحكومية، وليس هو استعمالاً عربيّاً محضاً، وبالتالي ليس هو اصطلاحاً تعارف عليه المحدثون بعد عهد النبوة..

يشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ اللهُ لا إِلهَ إلا هُ وَلَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ لا رَبْبَ فيه وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله حَديثًا ﴾ (\*\*) فقد يقال: إنّ الأنسب أن تكون الآية: ومن أصلَق من الله كلاماً؛ لأنّ القرآن \_ فيما هو معروف بين أهل اللسان \_ كلام الله، وليس هو حديث الله، وقد عرفت أنّ طريق الخروج من هذا المأزق هو افتراض عنصر ابتداء البيان فيما حدّث به النبي من حديث الله؛ لأنّ الكلام، والقول، وبقية المترادف لا ينطوي على هذا العنصر، فلا يناسب استعماله في الآية الآنفة، وهذه هي طريقة الخروج من إشكالية: ﴿ وَكَلُم اللهُ مُوسَى تَكُليماً ﴾ (\*) إذ لم يقل القرآن: الخروج من إشكالية: ﴿ وَكَلُم اللهُ مُوسَى تَكُليماً ﴾ (\*) إذ لم يقل القرآن: وحدّث الله موسى تحديثاً، وسبب ذلك أنّ الغرض السَماوي \_ الأسمى \_ المطوي في التكليم \_ في جبل فاران أو غيره \_ هو مجرد تحقق كلام الله لموسى؛ تكريماً له، فهذا هو التكليم \_ في جبل فاران أو غيره \_ هو مجرد تحقق كلام الله لموسى؛ تكريماً له، فهذا هو

<sup>(</sup>۱) المائدة ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم١: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٦٤.

المقصود الأوّل، وليس وراءه بيان ولا ابتداء ولا تبليغ ولا شريعة، وإن كانت هذه الأشياء \_ ربما \_ مقصودة بالتبع لحظتئذ..

..ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿ يَاأَينُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أَنْ زِلَ إَلَيْكَ مِنْ رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَالله كُي يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ النَّاسِ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ النَّاسِ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ اللّهِ المِارِكَة، ليس السَّاءَ البيان وإن كان مقصوداً ضمناً بيقين، وكلّ المقصود هو إثبات أنّ ما يتحدث به الرسول فيما هو أعظم خطراً من نفس الرسالة \_ فيما توحي الآية \_ إنمّا هو عن الله بأمر منه تعالى؛ لذلك فنحن لا نجد في كلّ القرآن لفظة: ﴿ بَلّهُ فِي هذه الآية ، وعلى هذا الأصل فقس..

بلى للرسول عليه أن يقول: أخبركم عن الله، وأنبؤكم عن الله، وأبلغ لكم ما أنزل عليكم من الله، إذ ليس يمنع ما اصطلح عليه القرآنُ النبيّ من اللجوء لاستعمالات العرب بالنظر لتعدد أغراض الاستعمال وهو أفصحهم على الاطلاق، لكن الذي يوقف الباحث هو الغلبة الساحقة للفظة الحديث على قول النبي أو سنته عند المسلمين، حتى أنّ المسلمين عالمهم وجاهلهم، منذ القرن الهجري الأول وحتى هنه الساعة لا يكادون يقولون: أخبار النبي، أو أنباء النبي، أو غير ذلك، حتى أنّ السامع يستهجن إطلاق مثل هذه التعابير على أقوال النبي على أقوال النبي على مع كونها غير مستهجنة في نفسها.

وقصارى القول: فإطلاق لفظ الحديث على قول النبي عَلَيْ فيما ينطوي على عنصر ابتداء البيان هو ما ظهر لنا من خلال بحثنا الخاطف (٢) الآنف، وفيما ظهر فإنّ هذا الاصطلاح \_ فيما نحتمل \_ له أساس شرعي في القرآن وليس هو اصطلاح للمتشرعة أو لغيرهم..

.. لكن أنبّه إلى أنّ هذا الذي توصلت إليه لا يخرج عن دائرة الاحتمال المعقول،

<sup>(</sup>١) المائلة: ٦٧.

<sup>(</sup>٢). هـذا البحث بهـذه الطريقة لم يخفض فيه أحد، وما ذكرته أعلاه أعلنت أنّه خاطف!!! وليت المهتمون بعلـوم اللغـة والتفسير يخوضـون فيه؛ لتتولد رؤية موضوعية تسدّ هذا الخلأ المعرفي المهم.

أو الذي أراه \_ أنا شخصياً \_ معقولاً، غيرُ جازمٍ بشيء!! يدفعني لهذا القول أنّ الوقوف بوجه هنه اللجة من بحر المعرفة النبوية يحتاج إلى إمعان نظر طويل لم أتعاطه في هذه المسألة كما ينبغي، فالدراسة التي بين يدي لا تسمح لي بذلك، ولعلّي كنت أهدف \_ أصالةً أو ضمناً \_ إلى أن أثير نزعة البحث وغيرة الاستقصاء عند أهل الشأن؛ لسدّ هذا الخلأ..

وقد تقول: ما فائدة التطويل وما الهدف من الفحص حول ما إذا كان هناك أساس شرعي لاصطلاح خصوص لفظ الحديث على قول النبي، في حين أنّك قد ذكرت أنّه لا فائدة منه، بعد اتفاق النّاس على أنّ حديث النبي هو قوله ﷺ أو هو عموم سنّته كما عند المحدثين؟؟؟.

قلتُ: ما يدعو إلى التطويل والفحص، بل دعوة أهل الشأن لتعاطيهما هو احتمال توقيفية مصطلح الحديث على قول النبي، ومع مثل هذا الاحتمال المعقول فيما نظن ـ تترتب آثارٌ شرعية عظيمة الخطر، جليلة القيمة، أيسرها حرمة اصطلاح لفظ الحديث على قول غير النبي، فالجاميع الحديثية عند أهل السنّة فيما مرّ عليك أطلقت لفظ الحديث على أقوال غير النبي من صحابة وتابعين، وقد تكون هناك مسامحة ـ شرعية ـ في إطلاق لفظ الحديث على الأخبار التي موضوعها النبي عا هو ليس بسنّة كأخبار ولادته الشريفة؛ لعمومات أنّ ذكر النبي عبادة، ولكن إذا بنينا على احتمال التوقيفية فما هو وجه المسامحة في اطلاق لفظ الحديث ـ بلا قيد ـ (۱) على ما يقوله الزهري أو عبد الله بن عمر أو غيرهما عا هو ليس برواية عن رسول الله؟؟؟.

أمّا مصادر الحديث (كما نسمّيها اليوم) الشيعية الكبرى فليس فيها ذكرً للحديث \_ بلا قيد \_ عند مصنّفيها، وهذا بطبيعة الحال يثر التساؤل..

فالكليني رضي الله عنه يقول في مقدّمة كتابه الكافي: كتاب كاف يجمع من جميع فنون علم الدين، ما يكتفي به المتعلم، ويرجع إليه المسترشد، ويأخذ منه من يريد علم الدين، والعمل به، بالآثار الصحيحة عن الصادقين المنظِّرة، والسنن القائمة التي

<sup>(</sup>۱) لا إشكال إذا ما قيل: حديث زيد أو حديث عمرو، أو حديث الزهري بقيد الإضافة، لكن الإشكال فيما نرى هو أن يطلق الحديث بلا قيد على ما يقوله الزهري مثلاً مع أنّنا نعلم أنّه يحدّث عن غير رسول الله؛ ونتيجة ذلك اختلاط حديث رسول الله بحديث غيره، ومع عدم الأمن من اللبس لا شبهة في حرمة ذلك.

عليها العمل، وبها يؤدي فرض الله عزوجل وسنة نبيه صلى الله عليه وآله (۱). ولم يذكر الحديث، مع أنّه يسوغ له أن يطلق على جميع ما في كافيه من آثار حديثاً فيما سنوضّح.

وقال الصدوق رضي الله عنه في وصف كتاب من لا يحضره الفقيه: صنفت هذا الكتاب بحذف الأسانيد؛ لئلا تكثر طرقه وإن كثرت فوائله، ولم أقصد فيه قصد المصنفين في إيراد جميع مارووه، بل قصدت إلى إيراد ما أفتي به وأحكم بصحته، وأعتقد فيه أنه حجّة فيما بيني وبين ربي تقدس ذكره وتعالت قدرته وجميع ما فيه من كتب مشهورة عليها المعوّل وإليها المرجع… (٢).

والشيخ الطوسي سمّى أحد أهم كتابيه بالاستبصار في ما اختلف فيه من الأخبار، ولم يقل: فيما اختلف من الأحاديث، كما هو معلوم للجميع.

وقال في بيان سبب تصنيف الاستبصار: أمّا بعد فإنّي رأيت جماعة من أصحابنا لما نظروا في كتابنا الكبير الموسوم بتهذيب الاحكام، ورأوا ما جمعنا من الأخبار المتعلقة بالحلال والحرام، ووجدوها مشتملة على أكثر ما يتعلق بالفقه من أبواب الأحكام، وأنّه لم يشذ عنه في جميع أبوابه وكتبه ممّا ورد في أحاديث أصحابنا وكتبهم وأصولهم ومصنفاتهم، إلا نادرٌ قليلٌ وشاذً يسير ".

فأنت ترى أنّه رضي الله عنه مع الاطلاق قال: الأخبار المتعلقة...، ومع قيد الإضافة قال: أحاديث أصحابنا ولم يقل: أحاديث الحلال والحرام.

لكن مع كل ذلك يسوغ لعموم أساطين الشيعة إطلاق لفظ الحديث ـ بلا قيد الإضافة ـ على كل الأخبار التي حوتها تلك الكتب الأربعة المعتملة؛ فقد ورد عن أهل البيت المثير ما هو نص ظاهر في جواز ذلك ففي الكافي: ...عن قتيبة قال: سأل رجل أبا عبد الله النفي عن مسألة فأجابه فيها، فقال الرجل: أرأيت إن كان كذا وكذا ما يكون القول فيها? فقال له: مه، ما أجبتك فيه من شيء فهو عن رسول الله صلى الله عليه وآله لسنا من أرأيت في شيء أن.

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٨.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه ١: ٢.

<sup>(</sup>T) الاستبصار 1: T.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١: ٥٨.

وعـن الإمـام الكـاظم الطَّيْكِمُ في روايـة قال: والله إنّي ما أخبرك إلاّ عن رسول الله صلى الله عليه وآله عن جبرئيل عن الله عزوجل(١٠).

وروى الكليني عن هشام بن سالم وحماد بن عثمان وغيره قالوا: سمعنا أبا عبد الله الطبيخ يقول: حديث جديث جديث أبي، وحديث أبي حديث جديث وحديث أمير المؤمنين الطبيخ الحسين، وحديث أمير المؤمنين الطبيخ وحديث أمير المؤمنين حديث رسول الله صلى الله عليه وآله وحديث رسول الله قول الله عزوجل (۱).

والأخبار في ذلك كثيرة متواترة \_ معنى \_ لا حاجة لسردها..، مضافاً إلى أنّ مصادر أهـل السنّة ذكرت عن الصادق الطّيخ ما يشبه هذا، وهو أنّ ما يحدّث به ليس هو شيئاً من عنده، بـل هـو روايـة عـن آبائـه (١٠٠٠)؛ أي عـن رسول الله، الذي هو أشرف آبائه صلوات الله عليهم أجمعين.

وعصارة ما نريده من كلّ ما تقدّم \_ فضلاً عمّا ذكرناه \_ هو أننّا نحتمل والله العالم بحقائق الأمور أنّ إطلاق لفظ الحديث على قول غير النبي، عند بعض أهل السنّة، في مرحلة من مراحل التاريخ، قد يكون أسيراً لطريقة تفكير مبرمجة، أساسها الخصومة مع أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي، وليست هي أمراً عفوياً، ولا هي غفلة عن حرمة التلاعب فيما هو توقيفي على الشرع المقدس.

أية ذلك \_ وهو ما سنفصل البحث فيه لاحقاً \_ أنّ خصوم أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي، كمحمد بن شهاب الزهري، كانوا لا يرون حرجاً في التلاعب فيما هو توقيفي على الشرع من مقولات منظومة المعرفة السماوية..، فمثلاً قال صالح بن كيسان: اجتمعت أنا والزهري نطلب العلم، فقلنا السنن..!! فكتبنا ما جاء عن النبي عَيِّلاً ثم قال الزهري: نكتب ما جاء عن الصحابة فإنّه سنّة، فقلت أنا: ليست بسنة، فلا نكتبه، قال: فكتب ولم أكتب، فأنجح وضيعت (١).

فهذا نصُّ على أنَّ السنَّة أضحت أسيرة لنظرية التعميم التي كان يتعاطاها

<sup>(</sup>١) الكافي ٣: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمل للمزي ٥: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب ٩: ٤٤٩.

خصوم أمير المؤمنين علي، وليست هي بالأمر العفوي، فعلى هذا فالتعميم عنصر من عناصر طريقة تفكير هؤلاء الخصوم...، وتتمّة البحث الكامل في هذه النقطة الهامّة سيأتيك لاحقاً.

# هل تجوز رواية الحديث بالمعنى؟

من الغرابة بمكان أن نجد مشهور علماء الأمة ـ سنة وشيعة ـ يجيزون رواية النبي والمعصوم بالمعنى ـ بلا قيود أساسية ـ مع أنّ الرواية على هذا الأساس جرّت الويلات على فقهاء الأمّة فضلاً عن بقية المسلمين، وهذه هي كتب الإستدلال الفقهي الكبرى بين يدي كلّ المختصين، لا يخلو باب من أبوابها عن معركة علمية ضروس بسبب الرواية بالمعنى؛ حيث يُروى الحديث بأكثر من لفظ، مترادف ومتغاير... لكلّ لفظ منها وجه معقول، قد يحرم وقد يحلل، قد يوسع وقد يضيّق، أو ربما تجد وجهاً يأخذ بك نحو القطب الشمالي وآخر نحو القطب الجنوبي...، ولا أدري هل أسوق الأمثلة على ذلك وهي تستوعب مجلّداً أو مجلّدين بل مجلّدات، أم يكفي أن أرشد القارىء الكريم إلى صحيح البخاري ـ مثلاً ـ والذي هو فيما يقال أصحّ كتاب بعد كتاب الله..

يكفي لكل إنسان \_ الجاهل فضلاً عن العالم \_ بل حتى الإنسان الذي لا يمتلك نصيباً وافياً في العربية، أن يراجع هذا الصحيح (=طبعة دار الجيل) ليجد أن هذا الجامع لم يسلم باب من أبوابه أو حديث من أحاديثه (۱) من اختلافٍ في اللفظ أو في المحتن أو في الإعراب، بلى، قد يكون اختلاف اللفظ لا يؤثر في عملية الاستنباط ولا يربكها، لكن ماذا لو أربكها إرباكاً بيّناً كما هو الواقع؟؟؟. العجيب أنّ الجوزين يسردون الأدلّة على الجواز لا من منطلق البحث العلمي فحسب، بل تكاد تشهد أنّهم يكافحون للقول بالجواز من منطلق الصراع من أجل البقاء أيضاً..

وكيما يكون القارىء النّابه على بيّنة لن نسرد له أمثلة قد تتعب ذهنه، وحسبنا التذكير بما مرّ في الفصل السابق..؛ حيث أخرج البخاري بسنده عن عبد الله بن عمر أنّ عبد الله بن أبي لما توفي جاء ابنه إلى النبي عَيْمَا في فقال: يا رسول الله اعطني قميصك

<sup>(</sup>١) سيجد من يراجع هذه الطبعة صحيح البخاري أنّ هناك حاشية لمتون أحاديثه تعلن عن اختلاف ألفاظ الحديث الواحد بكلّ صراحة.

ألحفه فيه وصل عليه واستغفر له، فأعطه النبي عَلَيْ قميصه؛ فقال: «آذني أصلي على عليه» فلما أراد أن يصلي علي علي المنافقين؟ فقال أراد أن يصلي علي حير تبين؛ قبال الله تعالى: ﴿اسْتَغُفُرُ لَهُمُ أَوْلا تَسْتَغُفُرُ لَهُمُ اللهُ عَينَ مَرَمً فَلَنْ يَغُفُرُ اللهُ لَهُمُ » فصلى تَسْتَغُفُرُ لَهُمُ اللهُ عَلَى أَحَد منهُمُ مَاتَ أَبَدًا ﴾ (١).

هذا في حين روى البخاري القضية الآنفة عن عبد الله بن عبّاس بهذا اللفظ: قال عبد الله بن عباس قال عمر بن الخطاب: لما مات عبد الله بن أبي بن سلول دُعي له رسول الله عليه ليصلي عليه فلما قام رسول الله عليه وثبت إليه فقلت: يا رسول الله الله أتصلي على ابن أبي وقد قال يوم كذا كذا وكذا؟ قال: فأعددت عليه قوله فتبسم رسول الله على ابن أبي وقد قال يوم كذا كذا وكذا؟ قال: فأعددت عليه قال عليه وقال: « أخر عني يا عمر» فلما أكثرت عليه قال على التي خيرت فاخترت، لو أعلم أني زدت على السبعين يغفر له لزدت عليها ». قال عمر: فصلى عليه رسول الله على أحد منه مات أبكا \_ إلى قوله \_ وَهُم فاسعُونَ هوال عمر: فعمن فعجبت من جرأتي على رسول الله والله ورسوله أعلم ".

والذي أدين به أنّ تجويز الرواية بالمعنى - بالا قيد أساسي - هو ما قاد إلى هذا الإرباك، بل إلى تضييع الحقائق، ولقد مرّ عليك أنّ كثيراً من أهل الإسلام قالوا بعدم عصمة النبي في الصلاة على المنافق، لا لشيء إلاّ لأنّ الأصح كتاب بعد كتاب الله روى قضية الصلاة على المنافق بصيغتين، مرّة عن عبد الله بن عمر، وأخرى عن ابن عبّاس، هذا مع إنّ القضية واحدة لا شكّ في ذلك، وإذا كان صحيح البخاري متقناً في النقل عن الصحابة، وبرّأنا ساحته من الرواية بالمعنى أو من غيره، لا محيد لنا غير أن نرمي بوابل اللوم على نفس الصحابة، وأنّهم يروون عن رسول الله بما فيه إرباك للبنية التحتية لجسد المعرفة المحمدية، إذ أيسر ما يقل هو أنّ أحد النقلين باطل إمّا نقل ابن عباس وإمّا نقل ابن عمر..

..وعلى أيّ تقدير فمقصودنا من إثارة هذا البحث (=الرواية بالمعني) شيئان..

<sup>(</sup>۱) البخاري ۲: ۷٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ٢٠٦.

الأول: هـو إمكان رفع اللائمة عن الصحابي أو عن صحيح البخاري أو عن غيره بنريعة جواز الرواية بالمعنى، وهذه النريعة أقبح من نفس الفعل، بل هي ـ فيما أعتقد أنا شخصيًا ـ أشدّ حرمة، وحسبك أنّ البعض تحت مظلّة ذلك الجواز قال بعدم عصمة النبي في الصلاة على المنافق، وقال بعصمة عمر عوضاً عن النبي المخطىء، فيما افتروا ولبئس ما افتروا، وحاشى سيّد الدّارين هذا الخطأ وكلّ خطأ. والحاصل: فهل هذا الدليل لا يكفي لحرمة الرواية بالمعنى..؛ حتّى لو استلزم زعزعة عروش النبوة المقدّسة كما في المثال الأنف..

الثاني: أنا أعتقد أنّ الرواية بالمعنى (بالطريقة الآنفة) أمرٌ يمثل عنصراً من عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، من القائلين بعدم عصمة النبي عَلَيْهُ؛ ففي المثل الآنف \_ وهو مثالٌ من آلاف \_ نجد أنّ ما يرويه ابن عبّاس والذي هو من محبّي علي هو ما يثبت عصمة النبي عَلَيْهُ، في حين أنّ ما يرويه عبد الله بن عمر والذي هو من أشد خصوم أمير المؤمنين علي هو ما يثبت عدم عصمة النبي عَلَيْهُ، ناهيك عن أنّ ابن عبّاس أفقه وأعلم من ابن عمر بمراتب لا تحصى، ولا أقل من أنّ الرسول نص \_ في حقّه \_ على ذلك فيما هو معلوم للجميع، في حين لا يوجد حديثٌ نبويٌ واحدد يشيد بمستوى ابن عمر المعرفي كما أثبتنا ذلك في كتابنا عبد الله بن عمر ومدرسة الرسول المصطفى.

لكن من المحتمل إمكانية دفع اللوم عن عبد الله بن عمر؛ بفرض أنّه كان لا يجيز السرواية بالمعنى فيما يروى عنه (۱) وإن كان يخطأ كثيراً فيما يروي عن رسول الله بسبب ملكات الضعيفة وحفظه الرديء، وعلى هذا فلا مناص من رمي اللوم بعاتق الأصح كتاب بعد كتاب الله..؛ صحيح البخاري!!.

قال ابن حجر: قال محمد بن الأزهر السجستاني: كنت في مجلس سليمان بن حرب والبخاري معنا يسمع ولا يكتب، فقيل لبعضهم: ماله لا يكتب؟ فقال: يرجع إلى بخارى ويكتب من حفظه (٢).

وقـال الخطيب: قال أبو عبد الله: سمعت أبا عمر وأحمد بن محمد بن عمر المقرئ، يقـول: سمعـت أبا محمد عبد الله بن محمد بن عمر الأديب يقول: سمعت أحيد بن أبى

<sup>(</sup>١) تدريب الرواي لسيوطي٢: ٦٠، دار الكتب العلمية / بيروت.

<sup>(</sup>٢) مقدمة فتح الباري: ٤٧٩.

جعفر والي بخارى يقول: قال محمد بن إسماعيل (=البخاري) يوماً: ربَّ حديثٍ سمعته بالبصرة كتبته بالشام، وربَّ حديثٍ سمعته بالشام كتبته بمصر، قال: فقلت له: يا أبا عبد الله بكماله؟؟!! قال: فسكت (۱).

وقـال ابـن حجـر: ...من نوادر ما وقع في البخاري أن يخرج الحديث تاماً بإسناد واحد بلفظين (٢٠).

أقول: فيما قال ابن حجر تحفّظ شديد؛ فالمشكلة في الشرع والعقيدة لا تقف على مجيء الرواية بلفظين بإسناد واحد، بل حتّى لو جاءت بلفظين بإسنادين فالمشكلة هي المشكلة إذا ما تناقض مضمونهما كما في المثال السابق، والأصح كتاب بعد كتاب الله ـ مثلاً ـ مشحون بذلك..، والنتيجة فالرواية بالمعنى ربما تضحى قناعاً ـ وإن بغير قصد ـ لغياب الحقائق وضياعها، وليس هناك من يستفيد غير خصوم أمير المؤمنين على؛ آية ذلك أنَّ أولئك الخصوم منعوا من حديث رسول الله كتابة ورواية قرناً من الـزمان، وهـنه الفـترة كافـية لأن تغيـب بسـببها أكـثر ملامح الحديث النبوي شكلاً ومحتوى ومضموناً، ولـو أراد خصـوم علـي بعد تلك الفترة؛ في عهد عمر بن عبد العزيز كتابة حديث رسول الله، على ما كان عليه عهد الني، أو في عهد ما يسمّى بالخلافة الراشدة، لما جاؤوا به على ما كان عليه بيقين..، وما يطفو على السطح جرّاء ذلك هـو أنّ الرواية بالمعنى من دون قيد أساسى \_ شرعي \_ حلّ مشرعن لهذه الأزمة، هـذا في حـين أنَّ أتـباع أمـير المؤمنين على في خصوص تلك الفترة، وهي فترة توافر أئمَّة العصمة من آل محمد عَلَيْكُم لله لله دليل على أنَّهم كانوا يتعاطون ذلك بإطلاق؟ مضافاً إلى أنّهم لم يخضعوا لمبدأ ترك السنّة النبوية كتابة ورواية وتدويناً؛ ابتداء من صحيفة أمير المؤمنين علي ومروراً بالأصول الأربعمائة وانتهاء بالكتب الأربعة المتواترة المشهورة، التي هي خلاصة متينة أمينة لتلك الأصول..

لكن قد يقال: إنّ أهل الإسلام شيعة وسنّة ـ على المشهور ـ جوّزوا الرواية بالمعنى، وهو اتفاق منهم ـ عدا من شدّ ـ على ذلك، فلا معنى للبحث المتقدم؛ لأنّه لا يصمد أمام المشهور!!!.

قلت: ما أضعف هذا العود أمام النسيم فضلاً عن الإعصار؛ وما أشبه هذا

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد ٢: ١١، مقدمة فتح الباري: ٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٠: ٤٩٣.

الاتفاق باتفاق أهل الإسلام شيعة وسنة على حجية السنة النبوية؛ وأنها واجبة الإتباع كالقرآن، على حين أنهم اتفقوا \_ بكل وضوح \_ على أن يختلفوا فيها!! أو ليس قد اتفقوا على أن قول النبي عَيَّا هو سنة مع أنهم اختلفوا في لعن معاوية وبني أمية وآخرين؛ حيث قال بعضهم: هو من قول النبي، لكنّه ليس من السنة؛ لأنّ النبي عَيَّا أخطأ في لعن من لا يستحق اللعن؟؟؟ وقس على ذلك مئات الأرقام!!!!.

ثمّ هل نسي القارى الكريم أنّ مثل هذا الاتفاق شكلي يفتقر للمحتوى والمضمون؟ أم أنّه نسي أنّ الأصل العلمي المثمر في مثل هذه الأمور هو الوقوف على طريقة تفكير طرفى الاتفاق؟.

لا ريب أنّ مثل هذه الاتفاق الشكلي لا يعني شيئاً، وليس بذي بال وحياله الحتلاف جوهري جذري؛ آية ذلك أنّ دواعي الرواية بالمعنى عند أهل السنّة ليست هي دواعي الرواية بالمعنى عند الشيعة؛ فإذا كانت الدواعي عند أهل السنّة حكم الضرورة، وأزمة قرن من الزمان، وبعد الشّقة عن عصر النبوة؛ فالدواعي عند الشيعة نصّ المعصوم على مثل هذا الأمر..

روى الكليني عن محمد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله (=الصادق) الطيخة: أسم الحديث منك فأزيد وأنقص؟! قال: «إن كنت تريد معانيه فلا بأس»(١). وسند الرواية صحيح بلا كلام، وإطلاق الرواية دليل على جواز الرواية بالمعنى بلا قيد، لكن قد يقال: إنّ الإطلاق مقيّد بقرائن الحال، فلا تجوز الرواية بالمعنى إلا في صورة العجز عن أداء الرواية كما سُمعت من المعصوم، لا الجواز مطلقاً..

ويشهد لذلك ما رواه الكليني عن ابن سنان، عن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبد الله الطّيخ: إنّي أسمع الكلام منك فأريد أن أرويه كما سمعته منك فلا يجيئ قال: «فلا «فتتعمد ذلك»؟ قلت: لا، فقال: «تريد المعاني»؟ قلت: نعم، قال: «فلا بأس»<sup>(۱)</sup> وسند الرواية هو الأخر صحيح فيما نعتقد من وثاقة محمد بن سنان، ومن ثمّ فالخبر ظاهر في المطلوب، بل هو نص في عدم جواز الرواية بالمعنى مع العمد إلا في صورة ـ إرادة المعاني مع ـ العجز عن اللفظ..

وفيما رواه الكليني عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله النَّه اللَّه قول الله جل

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٥١.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٥١.

تناؤه: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَبَّعُونَ أَحْسَنَهُ (١)؟ قال: هو الرجل يسمع الحديث فيحدث به كما سمعه لا يزيد فيه ولا ينقص منه (١). تأييد ظاهر لما قلناه.

فهذا هو الأساس الشرعي لرواية الحديث بالمعنى، ولقد بان منه أنّ تعاطي ذلك غير سائغ شرعًا، ولا هو جائز إلاّ في صورة العجز عن تأدية اللفظ على ما هو عليه، من غير عمد، ويتفرّع على ذلك \_ فيما يظهر \_ حرمة النسبة من دون قيد، فلا يجوز أن يقول الرواي مثلاً: قل: الرسول عَلَيْظُ كذا وكذا من دون أن يذكر أنّه نسبه إليه بالمعنى؛ وأنّه عجز عن اللفظ..

وعمّا رواه أهل السنّة في هذا الخصوص ما رواه الدارمي - صحيحاً - عن محمد قل: كان أنس قليل الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان إذا حدّث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قل: أو كما قل رسول الله صلى الله عليه وسلم ألله وسلم أله وعليه وسلم عن عبد الرحمن بن يزيد، قال: كان عبد الله (=ابن مسعود) يمكث السنة لا يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فإذا قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فإذا قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فإذا قال: قال وهو نصّ في المطلوب.

وفي أصل المسألة روى الطبراني عن يعقوب بن عبد الله بن سليمان بن أكيمة المؤذن عن أبيه عن جده قل: أتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلنا له: بآبائنا أنت وأمهاتنا يا رسول الله إنّا نسمع منك الحديث فلا نقدر أن نؤديه كما سمعناه!! فقل: «إذا لم تحلوا حراما ولم تحرموا حلالا وأصبتم المعنى فلا بأس»(٥). لكن الحديث؛ ضعيف فيعقوب وأبوه غير معروفين.

والحاصل: فرواية الحديث بالمعنى بالنظر لما مرّ من النصوص جائزة في صورة واحدة لا في كلّ الصور، والشروط المذكورة في المطوّلات للجواز ينبغي أن تخص فيما اعتقد \_ هذه الصورة دون غرها.

<sup>(</sup>١) الزمر: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي ١: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) الحث الفاصل للرامهرمزي: ٥٤٩.

<sup>(</sup>٥) المعجم الكبير للطبراني ٧: ١٠٠. وأنظر موضوعات ابن الجوزي١: ٩٥.

ثم إذا كان ما رواه الطبراني ضعيفاً بل موضوعاً كما ذكر ذلك بعض أساطين أهل السنة فلا يبقى مجل للقول بشرعية الرواية بالمعنى عندهم، خاصةً وأنّ ما روي عنهما عن أنس وابن مسعود موقوف عليهما وليس بمرفوع؛ وأكبر الظن أنّ ما روي عنهما يعبّر عن سلوكهما الشخصي لا عن شرع الله؛ آية ذلك أنّ من تصلّى لهذين الموقوفين من علماء أهل السنة بالشرح والتوضيح لم يذكرهما على أنّهما دليلان على جواز الرواية بالمعنى، بل لاحتياط هذين الصحابيين الشخصي، وليس هذا كذاك! بلى، للقول بشرعية الرواية بالمعنى عند أهل السنة طريق واحد لا غير؛ وهو الاعتماد على ما رواه أهل البيت في هذه المسألة، وفيما سوى ذلك تبطل \_ شرعاً \_ كل مروياتهم المروية \_ معنى عنير لفظها.

لم أكن أهدف إلى هذا التطويل، لكن كان من الضروري تسليط الضوء على هذه النقطة الغائبة في كلّ الكتابات \_ القديمة منها والحديثة \_ التي تناولت هذه المسألة؛ ، حيث أنها لم تعرض بحثاً مقارناً بين الفريقين السنّة والشيعة في هذا الموضوع، فأهل السنّة لم يذكروا لناحتى لحظة كتابة هذه السطور دليلاً \_ شرعياً \_ يلوي العنق على جواز الرواية بالمعنى عن مجاميعهم...

لكن على أيّ حلل فما يهمّنا من هذا البحث بالدرجة الأساس هو إمكانية التضبيب على بعض الأهداف غير المشروعة بغمام الرواية بالمعنى؛ فقد يستغل مبدأ جواز الرواية بالمعنى شرّ استغلال إذا ما اتّخذ عنصراً من عناصر طريقة تفكير معيّنة تصبّ في حوض خصوم أمير المؤمنين علي، أو من أجل تداعيات آيديولوجية ترك سنّة النبي من بغض أمير المؤمنين علي؛ التي وقع الكثيرون أسرى جبروتها من حيث \_ يشعرون أو \_ لا يشعرون..

والكلام في هذا طويل لا يسعه وعاء هذا الفصل؛ وسأختمه بهذا المثل الذي هو من عشرات (أو مئات) الأمثلة..؛ جاء فيما رواه البخاري في صحيحه في وضوء أمير المؤمنين علي قال: حدثنا آدم، حدثنا شعبة، حدثنا، عبد الملك بن ميسرة، سمعت النزال بن سبرة يحدث عن علي رضي الله عنه أنّه صلى الظهر ثمّ قعد في حوائج الناس في رحبة الكوفة، حتى حضرت صلاة العصر، ثمّ أُتِيَ بماء فشرب، وغسل وجهه ويديه وذكر رأسه ورجليه (كذا روى صحيح البخاري) ثمّ قام فشرب فضله (۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦: ٢٤٨.

هذا ما رواه البخاري، لكن رواه أبو داود الطيالسي في مسنده بقوله: حدثنا شعبة، قال: أخبرني عبد الملك بن ميسرة، قال: سمعت النزال بن سبرة يقول: صلى علي الظهر في الرحبة، ثمّ جلس في حوائج الناس حتى حضرت العصر، ثمّ أُتِيَ بكوز من ماء، فصب منه كفاً، فغسل وجهه ويديه، ومسح على رأسه ورجليه (كذا روى الطيالسي)(۱) ثم قام فشرب فضل الماء(۱).

وإذا ما أراد أحد مؤاخنة صحيح البخاري على هذا الصنيع؛ فجواز الرواية بالمعنى هو الذريعة الكافية لأن يُمْلِص هو أو غيره من مسؤولية التلاعب والتحريف، فعلى ضوء ذلك الجواز لم يجترح البخاري شيئاً...، والأمثلة على ذلك كثيرة جدّاً، لكن حسبنا المثال الأنف للتدليل على أنّ الرواية بالمعنى قد تكون في مجرى طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين على..

# السنة بين قاموس النبي وطريقة التفكير

من المسائل المهمّة التي لم يلتفت إليها محمد أركون ولا نصر حامد أبو زيد ولا بقيّة هذا الطراز من الباحثين في مجال الألسنيات هو الضابطة العلمية للتعريف بصيغ التعبير المقدّسة المطروحة تارة قرآناً وأخرى سنّة، ما هي؟.

فهل تكفي قواميس اللغة العربية \_ لتكون ضابطة علمية \_ لرفع هذه الأزمة؟ أم أنّ للوحى والقرآن والنبي عَلَيْقًا الله قاموساً خاصاً؟.

لقد ذكرنا في الفصل السابق - في استفهام التنزيه - أنّ هناك فرقاً، ولقد ذكرناه بلغة ربحا لا يفهمها محمد أركون وأبو زيد وبقية هذا الطراز، لكنّهم يفهمون الفرق إذا حاورناهم بلغة الألسنيات التي أفنوا أعمارهم في تعاطيها؛ فهم يفهمون أنّ مقولة الإشتراكية لا يوجد قاموس في هذه الدنيا يستطيع أن يحدد معناها العلمي غير قاموس ماركس، كما أنّ الوجودية لا يستطيع أن يحدد معناها غير قاموس سارتر، ولولا أدبيّات

<sup>(</sup>۱) وكذا روى الإمام أحمد بسنده عن شعبة به في مسنده ۱: ۱۳۹، و۱: ۱۰۵، وكذا روى الإمام النسائي بسنده عن شعبة به في سننه ۱: ۸٤، وكذا روى البيهقي بسنده عن شعبة به في سننه ۱: ۷۰، وابن حجر في فتح الباري ۱: ۷۱ سرد أكثر هذه الطرق جازماً بصحتها.

<sup>(</sup>٢) مسند أبي داوود الطيالسي: ٢٢، دار الحديث / بيروت.

وليم جيمس لما وقفنا على معنى البرغماتية، وقس على ذلك كل مقولات المعرفة في تراث البشر، بل مقولات أيّ نظرية من النظريات، وفي أيّ مجال من الجالات..

إنّ هذا يكشف - بلا ريب - أنّ لنظرية الإسلام أو للنبي قاموساً خاصاً، كما أنّ لكلّ نظرية في الكون مقولات خاصّة، وقاموساً خاصّاً لها؛ ولا يتردد أهل ذلك الطراز بهنه النتيجة ولو كانوا عنها غافلين، لكن هل دار في خلدهم وضع اليد على أبجديّات قاموس النبي محمد عَلِيلِهُ الطبع لا؛ لأنّ كلّ ما يعرفونه عن الإسلام والنبي مع تلك الغفلة - هو النصوص المقدّسة التي يمكن حلّ ألغازها عبر قواميس اللغة لا أكثر ولا أقل؛ لذلك رأوا من السائغ لهم أن يخالفوا طريقة علماء الدين الحقيقيين (غير أذناب السلاطين) الحكومة بأدبيات النظرية المحمدية، بدعوى أنّ قواميس اللغة تكفي لقرائة النصوص، والقراءة ليست حكراً على أحد... لكن هذه الكفاية نتيجة تلك الغفلة.

ثم هل دار في خلدهم أنّ قاموس النبي عَيَّالَهُ استهدف للاغتيال في عمليّات الصراع المفروض على علماء الأمّة الحقيقيين؟.

وإذا كان الأمر كذلك أليس الأحرى بهم أن يؤسسوا لنا دراسة جامعة في هذا الجال، مع أنّ كل ما قدّموه حتّى الآن مبني على تلك الغفلة؟.

ثمّ لماذا يرتضون لأنفسهم إقحام الألسنيات الغربية التي هي تراث البروتستانت في عمليات قرائة النصوص الإسلامية، في حين أنّهم لا يرتضون منّا أن نقرأ الظواهر السياسية في العالم وعموم الإنسانية عبر الألسنيات النبوية وقاموس الوحي بل بألسنيات التراث البروتستانتي؟؟.

فهم يقولون بأنّ العلوم الإجتماعية الحديثة مثلاً على مقولاتها الخاصة ومن الخطأ الشنيع أن يتعاطاها المتعاطي من دون أن يكون ملماً بها معرفياً، ويقولون: من المهزلة القول بأنّ قواميس اللغة تسعفه في هذا المضمار!!! لكن \_ بناء على ذلك \_ لا أدري كيف ساغ لهم أن يقرأوا النصوص الإسلامية المقدسة مكتفين بقاموس اللغة العربية وألسنيات التراث البروتستانتي؟؟؟.

ما أريد قوله هو أنّ قاموس النبي عَيْنَا استهدف في عمليّات الصراع مع أمير المؤمنين علي خلال مقاطع التاريخ، وسيأتي في الفصول اللاحقة أنّ خصوم أمير المؤمنين على شطبوا على حديث الكوفيين (أتباع على) بالخط الأسود، أمّا حديث

البصريين \_ مثلاً \_ وهم من مبغضي علي في ذلك الوقت، فعليه المدار عند الخصوم...، والتساؤل المطروح هو هل لهذا النزاع دخل في نزاع البصريين والكوفيين في اللغة العربية أم لا؟.

يقول أدونيس في كتابه الثابت والمتحول: عَرَفَت مباحث اللغة اتجاهين: الإتّجه النقلي أو السماعي، وهو اتّجه مدرسة الكوفة المتعصّبة للنص، والإتّجه القياسي الاجتهادي أو العقلي، وهو اتّجه مدرسة البصرة التي كانت تسمّي النصوص التي تخالف ما أقامته من أحكام وقواعد نصوصاً، شاذة...(۱)

سيأتي في الفصول اللاحقة أنّ الكوفيين طرف من أطراف صراع مفروض؛ فالبصريون والمكّيون والمدنيّون والشاميّون هم من خصوم أمير المؤمنين علي، بخلاف الكوفيين الذين هم شيعته ومحبّيه، وبين هذين الطرفين صراع في العقيدة والدين والسياسة وفي كلّ شيء، وهذا أدونيس وغيره أنبأنا أنّهم علاوة على ذلك مختلفون، في اللغة، على اتجاهين..

فهل لهذا دخل في محاولة تغييب قاموس النبي ﷺ في عملية قرائة النصوص المقدّسة؟.

والسؤال المهم هو: لماذا نجد اصراراً من خصوم أمير المؤمنين علي على قواميس اللغة من منظار بصري اجتهادي في قرائة النصوص الإسلامية المقدسة بإلغاء دور الألسنيات النبوية (قاموس النبي) ودور اللغة العربية من منظار كوفي في هذه العملية..، فمثلاً في الوقت الذي خصّ النبي عَلَيْ أهل البيت في ضوء حديث الكساء بالخمسة أصحاب الكساء، علي وفاطمة والحسن والحسين علاوة على النبي نفسه، المهلي ، ووقف الكوفيون (أتباع علي) عند ذلك التخصيص المقدس ولم يتقدموه أو يتأخروا عنه؛ لأنّه هو المقصود في قاموس النبوة، نازع البصريون والشاميون والمدنيون والمكيون (خصوم علي) قائلين بأنّ زوجاته \_ مثلاً \_ من أهل البيت؛ لأنّ قواميس اللغة هي التي نصّت على ذلك.

وفي الوقت اللَّذي نصّ النبي عَلِيلَ في غدير خمّ أنّ علياً وليّ من بعده وأنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم حذو القّنة بالقنّة ـ بالمؤمنين من أنفسهم حذو القّنة بالقنّة ـ وبذلك دان الكوفيون (أتباع على) ـ أرجف خصومهم البصريون وغيرهم مجعجعين

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٢: ٧٧١، بيروت لدار الساقي/ الطبعة الثامنة.

السنَّة بين اللغة والاصطلاح .....

بأنّ قواميس اللغة تؤكد أنّ الولاية محبّة وليست هي قيادة وتصرّف..

أقول: كذلك الأمثلة هي بالعشرات بل بالمئات، وهي كافية لتوضيح أنّ تغييب معالم القاموس النبوي، وكذلك قاموس العرب الأصيل، الذي لا يقرّ الاجتهاد في اللغة، عن سلحة الصراع، مشروع لتفريغ محتوى سنّة النبي عَيْرَا عن مقررات الدين، ومن ثمّ فهي كافية لتوضيح أنّ هذا التغييب عنصر خطير من عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين على...!!

## المبحث الثانس:

# أحاديث العرض على الكتاب ودعوى الوضع

كان يناسب هذا الموضوع أن يكون مطلباً من مطالب الفصل، لكن لما فيه من أهمية قصوى عند الفريقين السنة والشيعة، أولاً؛ ولأنّ النزاع بين المثبتين والمنكرين ناشىء عن سوء فهم لم يلتفت إليه أحدٌ من العلماء حتّى هذا اليوم ثانياً؛ ولأنّ أحداً لم يعرض لأسانيد روايات العرض وأنّها معتبرة بحسب الصناعة الرجالية ثالثاً، أفردنا له مبحثاً هو هذا الذي بين يديك..

على أيّ حل فهناك روايات آمرة بعرض ما اختلف فيه من سنة رسول الله وما هو منسوب إليه عَلَيْلًا، على كتاب الله القرآن للتحقق من صدوره عنه عَلَيْلًا، منها ما رواه الطبراني بقوله: حدثنا علي بن سعيد الرازي، حدثنا الزبير بن محمد بن الزبير الرهاوي، حدثنا قتادة بن الفضيل، عن أبي حاضر، عن الوضين، عن سالم بن عبد الله عن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سألت اليهود عن موسى فأكثروا فيه وزادوا ونقصوا حتى كفروا، وسألت النصارى عن عيسى فأكثروا فيه وزادوا ونقصوا حتى كفروا، وأنه سيفشو عني أحاديث فما أتاكم من حديثي فاقرأوا كتاب الله واعتبروه فما وافق كتاب الله فلم أقله «الله فلم أقله» (١٠).

ولقد اشتد النزاع بين الفريقين السنة والشيعة حول هذا النمط من الحديث؛ فأنكره أكثر أهل السنة لشبهة طرأت عليهم لم يستطيعوا خوض غمارها، فحكموا عليه \_ جرّاء ذلك \_ بالوضع وأنّ الزنادقة وضعوه، على حين جزم الشيعة بصدوره عن الشرع المقدّس لمجموعة من النصوص المعتبرة..؛ ولقد كثرت الكتابات من الفريقين جول هذه المسألة، لكنّها \_ فيما أعتقد \_ ما زالت غير قادرة على إعطاء رؤية إسلامية

<sup>(</sup>۱) معجم الطبراني ۲۱: ۲٤٤.

موحدة في هذا الموضوع، ولو نظرياً؛ وآية ذلك أنّ مجموع تلكم الكتابات لم تكن لتهدف إلى ذلك، وكل ما عندها الدوران في دوّامة الإثبات والإنكار، لا أكثر ولا أقل...؛ وليس بعد عمل أهل القبلة بمضمون حديث من دليل على حجيته وصدوره عن النبي عَيْنِهُ الأنّ الأمّة \_ كل الأمّة \_ لا تجتمع على ضلال..!!

هـذا مضافاً إلى أنّ أساس النزاع بين السنة والشيعة في هذه المسألة، فيما أشرنا في البداية، لم تلتفت له كتابات الفريقين؛ فليس هو ـ في الحقيقة ـ على أمر واحد؛ فلميس ما ينكره أهل السنة من أحاديث العرض هو عين ما يثبته الشيعة؛ فهؤلاء ينكرون شيئاً وأولئك يثبتون شيئاً آخر، وهؤلاء ينكرون لفظاً وأولئك يثبتون لفظاً آخر، فلا تضاد إذن ولا اختلاف فيما سيتوضح..

وأحسب أنّ المنكرين والمثبتين لو كانوا ملتفتين إلى هذه النقطة لما تنازعوا في هذه المسألة أبداً؛ وآية ذلك أنّ الجميع يعمل بمضامين أحاديث العرض حتى مع كونهم متنازعين في إثبات لفظها وإنكاره...!!!

#### كلمات أهل السنة في أحاديث العرض

إنّ حديث الطبراني الآنف خرّجه الهيثمي في مجمع الزوائد معلقاً عليه بقوله: رواه الطبراني في الكبير وفيه أبو حاضر؛ عبد الملك بن عبد ربه، وهو منكر الحديث(۱).

كما قد علق عليه العظيم آبادي في عون المعبود بقوله: فأمّا ما رواه بعضهم أنّه قال: « إذا جاءكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله فإن وافقه فخذوه» فإنّه حديث باطل لا أصل له، وقد حكى زكريا السلجي عن يحيى بن معين أنّه قال: هذا حديث وضعته الزنادقة، قال المنذري: وأخرجه الترمذي وابن ملجة، وقال الترمذي: حسن غريب من هذا الوجه. (٢)

قال أبو عمر في جامع بيان العلم: قد أمر الله عز وجل بطاعته واتباعه أمراً مطلقاً مجملاً، لم يقيد بشيء، كما أمرنا باتباع كتاب الله، ولم يقل: وافق كتاب الله، كما قال

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد ۱: ۱۷۰.

<sup>(</sup>۲) عون المعبود ۱۲: ۲۳۲.

بعض أهل الزيغ<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن عبد البر: قال عبد الرحمان بن مهدي: الزنادقة والخوارج وضعوا ذلك الحديث، يعني ما روي عنه على أنه قال: «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافق كتاب الله فلم أقله، وإنما أنا موافق كتاب الله، ووبه هداني الله» وهذه الألفاظ لا تصح عنه على العلم بصحيح النقل من سقيمه، وقد عارض هذا الحديث قوم من أهل العلم وقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء، ونعتمد على ذلك، فلما عرضناه على كتاب الله، وجدناه مخالفا لكتاب الله؛ لأنّا لم نجد في كتاب الله: ألاّ يقبل من حديث رسول الله إلا ما وافق كتاب الله، بل وجدنا كتاب الله يطلق التأسي به، والأمر بطاعته، وكذا المخالفة عن أمره جملة على كل حال (٢).

أقول: هذه هي أهم كلمات أهل السنّة في هذا الشأن، وهي التي تتداولها بالدرجة الأساس البحوث الكبرى والمصنّفات الأم، ولهم كلمات أخرى لا تخرج عن هذه الحلبة، فلا داعى لتسطيرها إذن.

#### هل عمل أهل السنة بأحاديث العرض؟

لمشهور أهل السنة ـ حسبما اتضح ـ حملة شعواء على لفظ هذا الحديث؛ إذ قد حكموا عليه بالوضع وأنّ الزنادقة وضعوه، لكنّهم فيما نرى تسرّعوا كثيراً في هذا الحكم الجزاف؛ وآية ذلك أنّ كثيراً منهم ـ بل كلّهم ـ حسب تتبعي لم يتركوا العمل بمضمونه؛ فهذا السرخسي مثلاً يستلل به على عدم جواز نسخ الكتاب بالسنة بقوله: فعرفنا أن نسخ الكتاب لا يجوز بالسنة، وقال النّيلا: «إذا روي لكم عني حديث فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق كتاب الله فاقبلوه، وما خالف كتاب الله فردوه» ومع هذا البيان من رسول الله عَيْمَا كيف يجوز نسخ الكتاب بالسنة ".

وكذلك الجصاص وهو في صدد البحث في الشاهد واليمين بقوله: وإذا كان خبر الشاهد واليمين محتملاً لما وصفنا وجب حمله عليه، وأن لا يزال به حكم ثابت من

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم ٢: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) حكاه عنه ابن عبد البر جامع بيان العلم ٢: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ٢: ٦٧.

جهة نص القرآن؛ لما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم: « ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله فما وافق كتاب الله فهو منى وما خالفه فليس منى» (۱).

وبقوله أيضاً: إنّ لزوم اتباع القرآن قد ثبت من طريق يوجب العلم، وخبر الواحد يوجب العمل فلا يجوز تركه ولا الاعتراض به عليه، وهذا يدل على صحة قول أصحابنا في أنّ قول من خالف القرآن في أخبار الآحاد غير مقبول، وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: « ما جاءكم مني فاعرضوه على كتاب الله فما وافق كتاب الله فهو عني وما خالف كتاب الله فليس عني » فهذا عندنا فيما كان وروده من طريق الآحاد، فأمّا ما ثبت من طريق التواتر فجائز تخصيص القرآن به وكذلك نسخه (۱).

وقال القرطبي وهو يتحدث عن شروط العقود الشرعية: كل شرط ليس في كتاب الله فهـو بـاطل وإن كـان مائـة شرط، فالشرط أو العقد الذي يجب الوفاء به ما وافق كتاب الله (۳).

أقول: وما ذكره القرطبي إنّما هو رواية عن رسول الله أخرجها البخاري في علة مواضع من صحيحه هكذا: «ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط» (1) ومقصود النبي أرواحنا له الفداء أنّ الشروط على قسمين: شرعية وبدعية، ومعنيار كونها من هذا الصنف أو من ذاك موافقتها لما في كتاب الله أو مخالفتها له.

ونحو ذلك أخرج الشيعة في مصادرهم؛ ففي الكافي روى الكليني بسند صحيح عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الطلاق قال: «من اشترط شرطا مخالفا لكتاب الله فلا يجوز له ولا يجوز على الذي اشترط عليه، والمسلمون عند شروطهم فيما وافق كتاب الله عزو جل»(٥).

وروى ابن أبي شيبة بسند معتبر عن جرير بن حازم قال: قرأت كتاب عمر بن

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ١: ٦٢٩.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص ٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٦: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري٣: ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) الكافي للكليني ٥: ١٦٩.

عبد العزيز إلى عدي بن أرطاة: أما بعد، كتبت تسأل عن العبد يقذف الحر كم يجلد؟ ذكرت أنّه بلغك أنّي كنت أجلده إذ كنّا بالمدينة أربعين جلدة، ثم جلدته في آخر عملي ثمانين جلدة، وأن جلدي الأول كان رأيا رأيته، وأن جلدي الآخر وافق كتاب الله، فأجلله ثمانين جلدة (1).

وهذا الشافعي يقول في نكاح الأمة: والقرآن يل على أن لا يجوز نكاحهن إلا بعنى الضرورة، إلا أن لا يجد الناكح طولاً لحرة ويخاف العنت؛ فمن وافق قوله كتاب الله عزوجل كان معه الحق<sup>(۱)</sup>.

ويقول وهو في صدد تقعيد قاعدة في هذا الشأن: وما وافق ظاهر كتاب الله من الحديث أولى أن يثبت (٣).

أقـول: ومـن أراد أن يعـرف موقـف الشيعة من أحاديث العرض، فحسبه عبارة الشافعي هذه، إذ هي نص في أنّ الحديثين إذا تعارضا لا يثبت منهما إلاّ ما كان موافقاً لكتاب الله، وهذا المقدار من الكلام هو عين مبدأ الشيعة في المسألة.

وقال في موضع آخر: إنّ شيئًا من سنّة رسول الله لا يخالف كتاب الله بحال(؛).

أقـول: وفحـوى كلامه أنّ الحديث المخالف لكتاب الله ليس من سنّة رسول الله، وإن أخرجته الصحاح والمسانيد.

ويقول أبو بكر الكاشاني (=القاساني) في كتابه بدائع الصنائع: وأمّا كيفية المتعوذ فالمستحب أن يقال: استعيذ بالله من الشيطان الرجيم، لأنّ أولى الألفاظ ما وافق كتاب الله (٥).

وحكى اليعقوبي عن سفيان (=الثوري) قال: سمعت جعفراً (=الصادق) يقول: الوقوف عند كل شبهة خير من الاقتحام في الهلكة، وترك حديث لم نروه أفضل من روايتك حديثا لم تحصه، إنَّ على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نوراً، فما وافق

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة ٦: ٤٨١، تاريخ البخاري الكبير ٣: ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) الأم ٥: ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) اختلاف الحديث له: ٥٥٠.

<sup>(</sup>٤) اختلاف الحديث: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع ١: ٢٠٣.

السنّة بين اللغة والاصطلاح ......

كتاب الله فخذوه، وما خالفه فدعوه (١).

وعن أبي يوسف القاضي نحو ذلك؛ فقد روى البغدادي عن يحيى بن يحيى قل: سمعت أبا يوسف القاضي عند وفاته يقول: كل ما أفتيت به فقد رجعت عنه إلا ما وافق كتاب الله...(٢).

وقـال الشـاطبي في الموافقـات: لا بـد في كل حديث من الموافقة لكتاب الله، كما صرح به الحديث المذكور، فمعناه صحيح صح سنده أو لا<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: والحاصل من الجميع صحة اعتبار الحديث بموافقة القرآن وعدم مخالفته وهو المطلوب على فرض صحة هذه المنقولات، وأما إن لم تصح فلا علينا؛ إذ المعنى المقصود صحيح (١٠).

ومن قرأ كتاب السنة للسباعي يجد أنه جعل من الحديث المخالف لصريح القرآن من الأحاديث الموضوعة (٥)، وقد قال أيضاً: لئن كان ردّ الحديث من جهة السند كما ذكر أهل العلم بالحديث، فيلا كلام لنا فيه...، ولئن كان ردّه من جهة المتن؛ فهذا الحديث قد روي بألفاظ مختلفة، ففي اكثر الروايات: « فما وافق فاقبلوه، وما خالف فردوه» وهذا النص ليس فيه ما يقتضي الحكم بالضعف، فضلاً عن أن يقول فيه عبد الرحمن بن مهدي: إنّه م نوضع الخوارج والزنادقة؛ ذلك أنّ المتفق عليه بين العلماء أنّ من علائم وضع الحديث أن يكون نخالفاً لكتاب الله والسنة القطعية؛ فإذا جاءنا حديث بحكم يخالف أو لا يوافق ما في كتاب الله من أحكام ولا مجال للتأويل، حكمنا بوضعه باتفاق، وهل قال الحديث الذي نحن بصده أكثر من هذا (١٠)؟؟

أقـول: هـذا غيض من فيض، وأحسب أنّه لا حلجة بنا إلى أن نعلق على أقوالهم بشيء؛ لصراحتها في اتخاذ كتاب الله معياراً وميزاناً ـ ما شئت فعبّر ـ لإمكانية إلصاق ما اخـتلف فيه من الدين بالرسول وبالشرع المقدس، سواء أكان المختلف فيه رواية

<sup>(</sup>۱) تاريخ اليعقوبي ۲: ۳۸۱.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخطيب ١٤: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الموافقات ٤: ٢١ ٢٢، طبع دار المعرفة بيروت، نحقيق: عبد الله درّاز.

<sup>(</sup>٤) الموافقات ٤: ٢٣، طبع دار المعرفة بيروت، تحقيق: عبد الله درّاز.

<sup>(</sup>٥) السنة ومكانتها في التشريع: ٩٩.

<sup>(</sup>٦) السنّة ومكانتها في التشريع: ١٨٥.

نبوية أم فتوى أم قضاء، وبكلمة واحدة فهذا هو موقف أهل السنّة العملي من عملية عرض المختلف فيه على كتاب الله، وقد أنبأناك أنْ ليس عند الشيعة أكثر من هذا.

ثم أقول: فليختر المنكر لأحاديث العرض بين أن يرجع عن دعوى الوضع وأن النزنادقة والخوارج هم الواضعون، وبين أن يتهم مثل الإمام الصادق والشافعي وعمر بن عبد العزيز وأبا يوسف القاضي والجصاص والسرخسي والكاشاني والشاطبي، وغيرهم بأنهم إنّما يفتون من منطلق ما تقرره الزندقة وأحاديث أربابها الموضوعة، ولا ثالث في البين.

#### علة إنكار أهل السنة لأحاديث العرض

أهم الأمور التي تدعوني للبحث في هذا الموضوع الذي كثر حوله السجال بين المنكرين والمثبتين هو أنّ متأخري أهل السنّة لم يحسنوا أن يبينوا علّة إنكارهم لأحاديث العرض بشكل رصين، كما أنّ من تناول هذه المسألة من كتّاب الشيعة لم يضع يده على الجرح، ولقد بالغ كل من الفريقين في الإنكار والإثبات لكن من دون جدوى؛ أقول ذلك لأنّ النزاع \_ فيما يبدو \_ انصرف إلى اللفظ دون المضمون المتفق على العمل به بينهم، علاوة على أنّ أهل السنّة \_ كما سيتبين \_ خلطوا الحابل بالنابل، وباعوا الجيد بسعر الرديء، الأمر الذي لم ينتبه إليه متأخري أهل السنّة وكذلك كتاب الشيعة..

فلو أمعنًا النظر في كلمات أهل السنّة للوقوف على علة إنكارهم لأحاديث العرض، وأنصفنا في الحكم، لوجدنا أنّ قدمائهم لا ينكرونها جملة وتفصيلاً، وما ينكرونه شيء آخر لا علاقة له بأحاديث العرض، الأمر الذي يلل على مقدار خبط متأخريهم في هنه المسألة؛ إذ قد عرفت أنّ الشافعي وأبا يوسف القاضي والجصاص والسرخسي و...، يعملون بمضامينها في عملية الترجيح بلا قيد أو شرط، بل لا إسراف فيما إذا ادّعيت أنّ هذا هو ديدن كل علماء أهل القبلة؛ إذ لا يرتاب أحد في أنّ موافقة الكتاب مرجح عند تعارض الحديثين أو الفتويين أو القضائين.

وأود أن أرشد القارىء الكريم إلى قرائة كتاب اختلاف الحديث للإمام الشافعي؛ فإنّه في كتابه هذا جعل من كتاب الله الحكم الفصل في كثير من الأحكام والأحاديث المتعارضة، فراجعه.

#### ما الذي أنكره أهل السنة من أحاديث العرض

الذي أنكره قدماؤهم من مجموع أحاديث هذا الباب أخبارٌ رواها أبو هريرة \_ أو رويت عنه \_ لا علاقة لها بأحاديث العرض من قريب أو من بعيد، هي والإنصاف يقال غاية في الإنكار والشذوذ، مخالفة للضوابط الشرعية، ولا تتفق مع الطريقة النبوية، ولا رسالات السماء، فطرحها المسلمون بعامّتهم شيعيهم قبل سنيهم، ولقد أغنانا مؤونة التطويل في بيان ذلك كثير من الأعلام منهم ابن حجر بقوله:

الحديث الحادي والعشرون: أورد ابن الجوزي في الموضوعات (۱) من طريق العقيلي؛ حدثنا محمد ابن أيوب، أنبأنا أبو عون محمد بن عون الزبادي، حدثنا أشعث بن بزار، عن قتادة عن عبد الله بن شقيق، عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: « إذا حدثتم عني بحديث يوافق الحق فخذوا به حدثت به أو لم أحدث به قال العقيلي ليس له إسناد يصح وللأشعث هذا غير حديث منكر (۱)، وقال يحيى: هذا الحديث وضعته الزنادقة وقال الخطابي لا أصل له (۱).

أقول: تذكر كلمة يحيى بن معين هذه؛ فهو قد حكم على خصوص حديث أبي هريرة الآنف بالوضع، ولا تنسَ ذلك.

وقال ابن حزم: وفيما أخذناه عن بعض أصحابنا عن القاضي عبد الله بن محمد بن يوسف، عن ابن الدخيل، عن محمد بن عمرو العقيلي، حدثنا محمد بن أيوب، حدثنا أبو عون محمد بن عون الزيادي، حدثنا أشعث بن بزار، عن قتادة، عن عبد الله بن شقيق عن أبي هريرة أن رسول الله عليات قال: «إذا حدثتم عني بحديث يوافق الحق فخذوا به حدثت به أو لم أحدث به»

قال على (=ابن حزم): وأشعث بن بزار كذاب ساقط لا يؤخذ حديثه.

وحدثنا المهلب بن أبي صفرة، حدثنا ابن مناس، حدثنا محمد بن مسرور، حدثنا يونس بن عبد الأعلى، عن ابن وهب، أخبرني الحارث بن نبهان، عن محمد بن عبد الله العرزمي، عن عبد الله بن سعيد ان أبي سعيد عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَلَيْقُهُمْ

<sup>(</sup>١) الموضوعات لابن الجوزي ١: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) ضعفاء العقيلي ١: ٣٣. وعبارة العقيلي بالنص: ليس لهذا اللفظ عن النبي إسناد يصح وللأشعث هذا غير حديث منكر.

<sup>(</sup>٣) القول المسدد في مسند أحمد: ٨٧.

قال: «ما بلغكم عنّي من قول حسن لم أقله، فأنا قلته».

قال علي (=ابن حزم): الحارث ضعيف، والعرزمي ضعيف، وعبد الله بن سعيد كذاب مشهور، وهذا هو نسبة الكذب إلى رسول الله عَيَّاللهُ؛ لأنّه حُكي عنه أنّه قال: « لم أقله فأنا قلته» فكيف يقول ما لم يقله؟! هل يستجيز هذا إلا كذاب زنديق كافر أحمق؟! إنّا لله وإنّا إليه راجعون على عظم المصيبة، بشدة مطالبة الكفار لهذه الملة الزهراء، وعلى ضعف بصائر كثير من أهل الفضل، يجوز عليهم مثل هذه البلايا لشدة غفلتهم، وحسن ظنهم (1).

وقال العجلوني في كشف الخفاء: « إذا حدثتم عني بحديث يوافق الحق فصدقوه وخذوا به حدثت به أو لم أحدث قال السخاوي: رواه الدارقطني في الإفراد والعقيلي في الضعفاء وأبو جعفر بن البحتري في فوائده عن أبي هريرة مرفوعا، والحديث منكر جداً، وقال العقيلي ليس له إسناد يصح...، قال (=السخاوي): وقد سئل شيخنا يعني الحافظ ابن حجر عن هذا الحديث فقال: إنه جاء من طرق لا تخلو عن مقال، وقد جمع طرقه البيهقي في كتاب المدخل (1).

وخرّج الذهبي قال: يحيى بن بكير، عن أبي معشر، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة قال رسول الله: « لاأعرفن أحدكم متكئا، يأتيه الحديث من حديثي فيقول: أتل علي قرآناً ما أتاكم من خير عنّي قلته أو لم أقله فأنا أقوله، وما أتاكم من شرفائي لاأقول الشر». ثمّ علّق عليه بقوله: هذا منكر بمرة "".

#### موقف الشيعة من حديث أبي هريرة وما شاكل

أجمع الشيعة عن بكرة أبيهم أنّ نص ما رواه أبو هريرة الآنف أو ما روي عنه، موضوع، لا يحل لأحد أن يحتج به على شيء، ولا أن يلصقه بالشرع، ولا أن يتقول من خلاله على رسول الله، بل إنّ كلمات الشيعة قد تضافرت في أنّ ارتكاب مثل ذلك من أعظم الجرائم في حق الرسول المصطفى محمد عَمَا الله كما لا ريب في أنّ فاعل

<sup>(</sup>١) الأحكام لابن حزم ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) كشف الخفاء للعجلوني ١: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٧: ٣٤٨.

ذلك عن عمد هو من أهل النار لما تواتر عنه في قوله ﷺ: «من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»(١).

نخلص من ذلك إلى أنّ أهل القبلة لهم رؤية موحدة حول لفظ ما روي عن أبي هريرة وما شاكله من ألفاظ؛ ولهم كلمة واحدة في حرمة تقويل النبي ما لم يقل، وما ينبغي أن يكون معلوماً بالضرورة عن قاطبة محققي أهل القبلة أنّ أحداً منهم لم يحتج به على شيء، بل قد حكموا عليه بالوضع برمتهم، أمّا محققو أهل السنة فواضح، وأمّا الشيعة فجاهلهم وعالمهم على ذلك سواء، علاوة على أنّ مجاميع الحديث الشيعية ليس فيها رواية تجوّز تقويل الرسول والمعصوم ما لم يقله، لا صحيحة ولا حتى موضوعة!

أضف إلى ذلك فحديث أبي هريرة ليس من أحاديث العرض في شيء؛ إذ ليس فيه العرض على كتاب الله لترجيح ما اختلف فيه من حديث رسول الله، وكل الذي فيه تجويز تقويل النبي عَيَّالًا ما لم يقله، وللشيعة في الحقيقة موقف عقائدي صارم كموقف ابن حزم، وهو أنّ مستحل ذلك زنديق.

#### خلط متأخري أهل السنة [ [ ]

تقدم عليك أنّ العقيلي وابن حجر وابن الجوزي وغيرهم صرّحوا بل نصّوا على أنّ ما حكم عليه ابن معين بالوضع وأنّ الزنادقة وضعوه هو خصوص حديث أبي هريرة سالف الذكر، أضف إلى ذلك لم يثبت عن ابن معين أو أحد من قدماء أساطين أهل السنّة أنّه رمى غير هذا الحديث أو غير لفظه بالوضع، والشيعة في هذا المقدار موافقون لأهل السنّة، فلا مشكلة إذن في هذا الأمر، لكن بعض متأخري أهل السنّة خلّطوا فتخبّطوا فحكموا على كل أحاديث العرض بالوضع، مستغلين في ذلك كلمة ابن معين أسوأ استغلال؛ حيث جعلوا منها قاعدة لضرب كل أحاديث العرض على الكتاب، في حين أنّ كلمة ابن معين والخطابي وغيرهما قد قيلت في مورد خاص وهو حديث أبي هريرة المتقدم؛ وآية ذلك أنّ هؤلاء المتأخرين \_ حسبما عرفت \_ شنّعوا فقوّلوا ابن معين ما لم يقل..

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١: ٣٥، من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق ٤: ٣٦٤.

فمثلاً قل العظيم آبلي في عون المعبود: أمّا ما رواه بعضهم أنّه قل: « إذا جاءكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله فإن وافقه فخذوه» فإنّه حديث باطل لا أصل له وقد حكى زكريا السلجى عن يجيى بن معين أنّه قل: هذا حديث وضعته الزنادقة...(۱).

وقد عرفت أنّ هذا تقوّل على ابن معين؛ فابن معين لم يحكم بالوضع إلا على خصوص حديث أبي هريرة، الذي ليس هو من أحاديث العرض في شيء، أمّا الحديث أعلاه والذي هو من رواية ثوبان عن رسول الله، وأمير المؤمنين علي عن رسول الله كما سيأتي الكلام عنه، فقد عرفت أنّ الشافعي والسرخسي والجصاص وغيرهم عملوا بمضمونه، بل أرسلوه في كتبهم إرسال المسلمات، بل لا يوجد نص في أنّ أحداً من القدماء قد طعن فيه لا ابن معين ولا غيره، وأكثر من ذلك وهو أنّ الشافعي استلهم منه قواعد مهمة في كتابه اختلاف الحديث كما يعرف المتبع لهذا الكتاب..

ولكي تكون على بيّنة أخرى فهاك تقول آخر من العظيم آبادي يكشف عن مقدار خبطه وخلطه في هذا الموضوع، ولكن على الإمام الترمذي هذه المرّة، فقد مر عليك أنّه قال: « إذا جاءكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله فإن وافقه فخذوه» فإنّه حديث باطل لا أصل له، وقد حكى زكريا الساجي عن يحيى بن معين أنّه قال: هذا حديث وضعته الزنادقة، قال المنذري: وأخرجه الترمذي وابن ملجة، وقال الترمذي: حسن غريب من هذا الوجه (۲).

أقول: فهذا في غاية العجب من مثل العظيم آبادي؛ فالذي حسنه الترمذي وغرّبه هو ما أخرجه بقوله: حدثنا محمد بن بشار، أخبرنا عبد الرحمن بن مهدى، أخبرنا معاوية بن صالح، عن الحسن بن جابر اللخمي، عن المقدام بن معد يكرب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هل عسى رجل يبلغه الحديث عني وهو متكئ على أريكته، فيقول بيننا وبينكم كتاب الله، فما وجدنا فيه حلالا استحللناه، وما وجدنا فيه حراما حرمناه، وإن ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم كما حرم الله» هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه".

<sup>(</sup>١) عون المعبود ١٢: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) عون المعبود ١٢: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٤: ١٤٥.

فهذا ما ذكره الترمذي في سننه، أمّا حديث: « إذا جاءكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله فإن وافقه فخذوه» فليس له وجود في سنن الترمذي (المطبوع) قط!!!.

ولعمر الله، فلقد خلطوا الحابل بالنابل، كما ترى، الأمر الذي يلل على مقدار ارتباكهم في هنه المسألة، كما يل على أنّ حكمهم بالوضع على عموم أحاديث العرض ليس في محلّه، بل هو استنتاج من متأخري أهل السنّة لا يمثل رأي قدمائهم لا من بعيد ولا من قريب؛ وآية ذلك فيما عرفت أنّ من تقدم من مثل عمر بن عبد العزيز والشافعي والإمام جعفر بن محمد الصادق والجصاص والسرخسي وغيرهم عملوا بمضمونه لو لم يكن ثابتاً عن رسول الله عَيْنِيةً.

#### روايات العرض المعتبرة عند أهل السنة

إذا فهمت ما تقدم فمن الضروري الإشارة إلى بعض أخبار العرض التي أخرجها أهل السنّة بأسانيد معتبرة في بعض مجاميعهم الحديثية؛ إذ أنّ مجموع طرقها يشهد بأنّ لها أصلاً عن رسول الله، كما نص على ذلك ابن حجر (۱)، فهاك بعضها.

#### عن ابن مسعود

قـال عبد الرزاق: أخبرنا الثوري عن عمارة عن حريث بن ظهير قال: قال عبد الله: لا تسألوا أهـل الكـتاب عـن شـيء، فـإنّهم لـن يهدوكم وقد أضلوا أنفسهم، فـتكذبون بحـق أو تصـدقون بباطل، وإنّه ليس أحد من أهل الكتاب إلا في قلبه تالية تدعوه إلى الله وكتابه.

قـال عبد الرزاق: وقال الثوري: وزاد معن عن القاسم بن عبد الرحمن عن عبد الله في هـذا الحديث أنّـه قـال: إن كنـتم سائليهم لا محالة فانظروا ما قضى كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه (٢).

وأخرجه في موضع آخر بقوله: أخبرنا الثوري عن الأعمش عن عمارة عن حريث بن ظهير قال: قال عبد الله: لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء، فإنهم لن

<sup>(</sup>١) القول المسدد في مسند أحمد: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ١٠: ٣١٣.

يهدوكم، وقد ضلوا، فتكذبوا بحق وتصدقوا الباطل، وإنّه ليس من أحد من أهل الكتاب إلاّ في قلبه تالية، تدعوه إلى الله وكتابه، كتالية المال، والتالية: البقية.

قـال عـبد الرزاق: وقال الثوري: وزاد معن عن القاسم بن عبد الرحمن عن عبد الله في هـذا الحديث قال: إن كنتم سائليهم لا محالة فانظروا ما واطأ كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه (١).

أقول: فأمّا الثوري فهو سفيان، وهو ثقة بالاتفاق، بل قد احتج به عموم أهل السنة فضلاً عن الجماعة، وأمّا عمارة فهو ابن عمير التيمي الكوفي، احتج به الجماعة وهو ثقة بالاتفاق أيضاً (۱)، وأمّا حريث بن ظهير، فهو من التابعين ولم يطعن فيه أحد، مضافاً إلى أنّ ابن حبّان أورده في كتاب الثقات (۱)، وقد احتج به الإمام النسّائي، وعبد الله هو ابن مسعود الصحابي المعروف؛ فالقسم الأول من الحديث مقبول ويمكن اعتباره بحسب الصناعة..

أمّا القسم الثاني ـ والذي هو مقصودنا ـ فصحيح على شرط البخاري؛ فسفيان كما علمت احتج به الجميع، وهو ثقة بالاتفاق، ومعن هو ابن عبد الرحمن الهذلي احتج به الشيخان البخاري ومسلم وهو ثقة بالاتفاق أيضاً (أ)، وأمّا القاسم فهو ابن عبد الرحمن أخو معن، وقد احتج به الجميع سوى مسلم، وفيما عدا ذلك هو ثقة بالاتفاق أيضاً (٥)، وعليه فالخبر صحيح على شرط البخاري.

وقد يقال بأنّ الحديث موقوف على ابن مسعود وليس هو بالمرفوع عن رسول الله؟.

قلنا: لا يضر، وحسبنا من إيراده إبطال دعوى أنّ مضامين أحاديث العرض على الكتاب من وضع الزنادقة؛ اللهمّ إلاّ إذا قيل بأنّ ابن مسعود من الزنادقة وحاشاه، فأهل القبلة سنة وشيعة لا يقولون في هذا الصحابي ما يشين؛ للإتفاق على أنّه مات على الطريقة المحمودة، هذا شيء، والشيء الآخر هو أنّ ما رواه ابن مسعود يمكن أن

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۲: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) أنظر تهذيب التهذيب ٧: ٤٢١. طبعة دار صادر.

<sup>(</sup>٣) ثقات ابن حبان٤: ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) تقريب التهذيب ٢: ٩٥٠. طبعة دار الفكر لسنة ١٤٢١ هـ.

<sup>(</sup>٥) تقريب التهذيب ٢: ٤٨١.

يأخذ حكم الرفع؛ لاستبعاد أن يكون مثل هذا المروي من باب الاجتهاد الشخصي، كما هو ظاهرٌ للمشتغلين بعلوم الحديث النبوي.

وزبلة القول فابن مسعود يُرجع المختلف فيه من الأخبار إلى كتاب الله لمعرفة ما هو الأقرب إلى الحق والألصق بعرى الدين، ولا يضر كون الخبر وارداً في أخبار أهل الكتاب؛ فالمورد لا يخصص الوارد.

#### عن أمير المؤمنين عن رسول الله ﷺ

روى الدارقطني بسنده عن جبارة بن المغلس، قال: حدثنا أبو بكر بن عياش عن عاصم بن أبي النجود عن زر بن حبيش عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تكون بعدي رواة يروون عني الحديث فاعرضوا حديثهم على القرآن فما وافق القرآن فخذوا به وما لم يوافق القرآن فلا تأخذوا به» (۱).

أقول: لا يطعن على رواة الحديث الآنف بطعن يستحق النظر الطويل، خاصة بعد أن وُثق الجميع، ولكن في جبارة كلام، فيدعى أنّه وإن كان ثقة ولكن كان الآخرون يضعون على لسانه، هكذا قال البعض، لكن مثل ابن غير قال عنه: إنّه صدوق، وقال أبو حاتم هو على يدي علل، وقال البخاري: حديثه مضطرب، ولم يذكر الوضع أو يطعن فيه. ثمّ إنّ أقل ما يقال في الحديث أنّه ممّا يمكن اعتباره وأنّه مقبول، بل حسن؛ خاصة مع ملاحظة بقية الشواهد والمتابعات.

#### عن ثوبان عن رسول الله عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الله

وروى الطبراني عن ثوبان أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ألا إنّ رحى الإسلام دائرة» قال فكيف نصنع يا رسول الله؟. قال: « أعرضوا حديثي على الكتاب فما وافقه فهو مني وأنا قلته» (٢).

وقد علَّق عليه الهيثمي في مجمع الزوائد بقوله: رواه الطبراني في الكبير وفيه يزيد بن ربيعة وهو متروك منكر الحديث<sup>(٣)</sup>.

أقول: هذا ما قاله الهيثمي، وفيما قال مجازفة وأيّ مجازفة؟! إذ ليس حاله كما ذُكرً،

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني٤: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٢: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ١: ١٧٠.

فلقد وثقه بعض الأعلام ولم يأخذوا عليه سوى سوء حفظه ووهمه، ولقد اختصر لنا الكلام ابن حبّان في قوله: يزيد بن ربيعة الرحبي الصنعاني: من صنعاء دمشق، كنيته أبو كامل، من أهل الشام؛ يروي عن أبي أسماء الرحبي، روى عنه أهل بلده، كان شيخاً صدوقاً إلاّ أنّه اختلط في آخر عمره، فكان يروي أشياء مقلوبة، لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد، وفيما وافق الثقات فهو معتبر به؛ لِقِدَم صِدْقِهِ (١٠).

ولابن عدى في كتاب الكامل كلمة جامعة يقول فيها:

يزيد بن ربيعة أبو كامل الرحبي الصنعاني، من صنعاء دمشق؛ حدثنا بن حماد قبال: حدثنا معاوية أراه عن يحيى قال: قال أبو مسهر: يزيد بن ربيعة كان قديمًا غير متهم، أدرك أبا الأشعث، ولكنّى أخشى عليه سوء الحفظ والوهم، وحدثنا الجنيدي قل: حدثنا البخاري قال: يزيد بن ربيعة أبو كامل الرحبي الصنعاني صنعاء دمشق عن أبى الأشعث، حديثه مناكير، وحدثنا بن حماد قال: قال السعدي(٢): أحاديث يزيد بن ربيعة أباطيل أخاف أن تكون موضوعة.

هذا، وقد أنهى ابن عدي الكلام بقوله: ويزيد بن ربيعة هذا أبو مسهر أعلم به؛ لأنَّه من بلله ولا أعرف له شيئا منكراً قد جاوز الحد فأذكره، وأرجو أنَّه لا بأس به (٣).

ولابن حجر تعليقة جينة جزم من خلالها بأنّ للحديث من خلال مجموع طرقه أصلاً عن رسول الله فقد قال: قلت: يعلم من مجموع الطرق أنَّ للحديث أصلاً، وليس بموضوع، ومن شواهده حديث ثوبان الذي حكم ابن الجوزي بوضعه، وقد تعقب عليه السيوطي وقال: قول ابن الجوزي: إنّ يزيد مجهول(١٠) مردود فإن له ترجمة في الميزان وقد ضعفه الأكثر وقال: ابن عدى أرجو أنه لا بأس به (٥٠).

أقـول: وعـلى ضـوء ذلـك فحديـث ثوبـان عـن رسـول الله غير مطروح ومعتبر وحسن، بل هو بالنظر إلى ما روي عن ابن مسعود وأمير المؤمنين على حَسَنٌ لا محالة، بل هو من أحسن الشواهد على أنّ للحديث أصلاً، كما ذكر ابن حجر.

<sup>(</sup>١) المجروحين لابن حبّان ٣: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) السعدي هو الجوزجاني وفيه انحراف عن على كما نص ابن حجر في تهذيب التهذيب ١ ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) الكامل في ضعفاء الرجال٧: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) الموضوعات لابن الجوزى ١: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) القول المسلد في مسند أحمد لابن حجر: ٨٧.

#### أبو جعفر الباقر عن رسول الله ﷺ

وقال الشافعي لبعض وهو في صدد تقعيد قاعدة العرض: فعليك من الحديث بما تعرف العامة، وإيّاك والشّاذ منه؛ فإنّه حدثنا ابن أبي كريمة عن أبي جعفر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنّه دعا اليهود فسألهم فحدثوه حتى كذبوا على عيسى فصعد النبي صلى الله عليه وسلم المنبر فخطب الناس فقال: «إنّ الحديث سيفشو عني فما أتاكم عنّي يوافق القرآن فهو عنّي وما أتاكم عنّي يخالف القرآن فليس عنّي»(۱).

أقول: ولا حاجة للبحث في سنله بعد اعتماد الشافعي عليه وإرساله إيّاه إرسال المسلمّات، لكن لا يفوتنك أن تعرف أنّ ابن أبي كريمة هو خالد، وهو ممّن جزم بوثاقته ابن معين (أ) وأحمد بن حنبل (أ) وابن شاهين (أ) وابن حبان (أ) والعجلي وغيرهم، أمّا أبو جعفر فهو محمد بن علي بن الحسين الباقر الطّيّلا؛ فالخبر صحيح باتفاق، بل ومسند عن رسول الله عَيْلِيلًا حتى لو كان ظاهر الإرسال؛ لأنّ ما يرويه الباقر وكل أهل البيت المِنْ إنّما هو رواية عن آبائهم عن رسول الله، وقد جزم بذلك الصادق الطّيلًا حسبما ذكر المزي في ترجمته (أ)، والمستفاد من طريقة تعامل الشافعي مع الحديث الآنف أنّه يحتج بمرويات مثل الباقر الطّيلًا حتى لو كانت ظاهرة الإرسال.

وبالجملة: فالحديث صحيح عند الشافعي وإلا لما احتج به، علاوة على أنّه صحيح بمقتضى الصناعة على ما عرفت، ومن ثمّ فهو حسب مباني الآخرين من الشواهد القوية على أنّ للحديث أصلاً عن رسول الله.

وفيما تقدم ذكرنا لك ما أورده اليعقوبي عن سفيان الثوري عن الإمام الباقر التي في هذا الخصوص، فتذكر.

<sup>(</sup>١) الأم٧: ٨٥٣.

۲۱٦ : ۲۲٦٠.

<sup>(</sup>٣) العلل لأحمد بن حنبل ١: ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) تاريخ أسماء الثقات لابن شاهين: ٧٦.

<sup>(</sup>٥) ثقات ابن حبان ٦: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٦) ثقات العجلي ١: ٣٣٢.

<sup>(</sup>v) تهذيب الكمال ٥: ٧٧.

#### عن معاذ

وفيما عدا ما تقدم روى ابن عساكر في تاريخه عن معاذ أنّه قال حين موته: فاعرضوا على الكتاب (=القرآن) كل الكلام، ولا تعرضوه على شيء من الكلام (١٠). أقول: وتأييله ظاهر لما نحن فيه.

#### عن ابن عبّاس

كما وقد روى الدارمي عن أبي هريرة قال: كان إذا حدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كذب علي متعمدا الله عليه وسلم: «من كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار» فكان ابن عباس إذا حدث قال: إذا سمعتموني أحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم تجدوه في كتاب الله أو حسنا عند الناس فاعلموا أنّى قد كذبت عليه (٢).

أقول: وفي خبر ابن عبّاس دلالة واضحة في ضرورة عرض المشكوك من حديث رسول الله على القرآن للتحقق منه، ونحن نقبله من ابن عبّاس بشهادة الأخبار المتقدمة، أمّا قوله: أو حسن عند الناس، فهو يشبه ما روي عن ابن مسعود عن النبي: «ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن» (ألا فإذا كان المقصود كل المسلمين بما فيهم أهل بيت النبي الميلي فهو إجماع يورث الجزم، وإلا فيضرب بقول ابن عباس وبحديث ابن مسعود هذا صفحاً؛ فما يراه المسلمون ممّا هو عار عن الدليل والبرهان ليس من دين الله في شيء، مضافاً إلى أنّ ما رواه ابن مسعود خبر واحد وهو لا ينهض ليس من دين الله في شيء، مضافاً إلى أنّ ما رواه ابن مسعود خبر واحد وهو لا ينهض الشرعية، وهي غير موجودة في المقام بالاتفاق!!

#### عن أبي بن كعب

قـال الذهبي: قال مغيرة بن مسلم، عن الربيع، عن أنس، عن أبي العالية قال: قـال رجل لأبي بن كعب: أوصني، قال: اتخذ كتاب الله إماماً، وارض به قاضيا وحكما

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۱ ۲۹۳.

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي ۱: ۱٤٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١: ٣٨٠

فإنّه الذي استخلف فيكم رسولكم، شفيع، مطاع، وشاهد لا يتهم، فيه ذكركم وذكر من قبلكم، وحكم ما بينكم، وخبركم وخبر ما بعدكم (۱).

أقول: وطريق الخبر صحيح بلا كلام، وهو كحديث ابن مسعود موقوف على الظاهر، لكن الأقرب في مضمونه الرفع؛ إذ الراجح أنّه من كلام رسول الله على ما بيّنا، ومن ثمّ فهو واضح الدلالة في اتخاذ الكتاب قاضياً وحكماً لمعرفة ما ينبغي أن يلصق برسول الله ودين الإسلام.

#### عن زيد بن على الشهيد

قال الطبري: حدثنا أبو كريب، قال: حدثنا أبو بكر بن عياش، عن عاصم، قال: شهدت جنازة فيها زيد بن علي فأنشأ يحدث يومئذ، فقال (في حديث طويل): أما إنّ رسول الله عَلَيْهِ قد قال: «إنكم سيجيئكم رواة، فما وافق القرآن فخذوا به، وما كان غير ذلك فدعوه»(۱).

أقبول: وهذا الخبر صحيح، فأبو كريب شيخ الطبري وهو معروف الوثاقة، وأبو بكر بن عيّاش ثقة بالاتفاق، وهو قرين حفص في رواية القرآن عن عاصم، وعاصم هو صلحب القرائة القرآنية التي يقرأ بها أهل العراق ومصر والشام والحجاز وعموم دول الخليج وغيرها اليوم، وهو في نفسه ثقة أيضاً، وزيد هو زيد بن علي بن الحسين بن على بن أبى طالب الميتلاني .

هذًا، وخبر زيد رضي الله عنه واضح الدلالة في المطلوب، فلا تعليق!

#### روايات العرض الشيعية

وهي كثيرة، ومقصودنا من إيرادها إيقاف أهل السنّة على مضامين أحاديث العرض عند الشيعة، وأنّها عين ما اعتمله علماء أهل السنّة كالشافعي، في حل تعارض الحديثين أو القضائين أو الفتويين، فهاك أهمّها:

روى الكليني \_ بسند معتبر \_ قال: علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله النفظ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: « إن

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري٢٥: ١٤٥.

على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نورا، فما وافق كتاب الله فخذوه وما خالف كتاب الله فدعوه $^{(1)}$ .

وروى الكليني أيضاً \_ بسند صحيح \_ قال: محمد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم وغيره، عن أبي عبد الله الطيخة قال: خطب النبي صلى الله عليه وآله بمنى فقال: « أيها الناس ما جله كم عني يوافق كتاب الله فأنا قلته وما جله كم يخالف كتاب الله فلم أقله»(٢).

وروى الصدوق رحمه الله قال: حدثنا أحمد بن علي بن إبراهيم بن هاشم رضي الله عنه قال: حدثنا أبي، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن الحسين بن يزيد النوفلي، عن إسماعيل بن مسلم السكوني، عن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جده المنظم قال: قال علي الطبيخ: «إنّ على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نوراً، فما وافق كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه» (٣).

والروايات كثيرة عند الشيعة على نحو ما أوردنا.

### الجِلْد والشَّعَر من مصادر التشريع الإسلامي!!!

روى أحمد في مسنده عن أبي حميد وأبي أسيد أنّ النبي عَيَّالِهُ قال: « إذا سمعتم الحديث عنّي تعرفه قلوبكم وتلين له أشعاركم وأبشاركم وترون أنّه منكم قريب فأنا أولاكم به، وإذا سمعتم الحديث عنّي تنكره قلوبكم وتنفر منه أشعاركم وأبشاركم وترون أنّه منكم بعيد فأنا أبعدكم منه» وشك فيهما عبيد بن أبي قرة فقال: عن أبي حميد أو أبي أسيد، وقال: «ترون أنّكم منه قريب» وشك أبو سعيد في أحدهما في: «إذا سمعتم الحديث عني» (أ).

وقد علق عليه الهيثمي في مجمع الزوائد بقوله: رواه أحمد والبزار ورجاله رجل الصحيح (٥).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ١: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق: ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمده: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) مجمع الزوائد ١: ١٥٠.

أقول: إذا كان هناك حديث يكذبه الوجدان، وكل وقائع التاريخ، ويسخر منه المنطق، فلن يعدو حديث الأبشار (جمع بشرة) والأشعار (جمع شعر) هذا الأمر؛ فمضمون هذا الحديث يجعل من شعر المسلم وجلده مصدراً من مصادر معرفة الحلال والحرام، ومعياراً كاملاً للتحقق من صحة ما ينسب إلى رسول الله عَيْنَاللهُ، وهو تسخيف واضح لدين الله، واستهزاء من واضعيه بشريعة سيّد المرسلين، ثم أيّة أشعار وأبشار وأبشار والأمويين والعبّاسيين وعموم أعداء أهل البيت المنافع؟

أو ليس هـؤلاء ـ كمـا سيتضّح في المباحث اللاحقة ـ ممّن ترك السنّة من بغض على، عن عمد واصرار، تحت مظلة آيديولوجية حرباوية؟.

أو ليس مالك بن أنس والزهري وعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت ومن نسج على منوالهم قد استظلوا بتلك المظلّة، كلّ حسب طريقته الخاصّة كما سيتبين؟

وهل ستلين أبشار وأشعار القرشيين والأمويين والعبّاسيين وكل خصوم علي أمام ما روي في فضائله ممّا سمعوه وممّا لم يسمعوه؟.

وليت الأمر بالذي يقف على ما لم يسمعوه، فهذا ابن تيمية يحكم على حديث الغدير المتواتر بأنّه موضوع لجرد أنّ شعره وجلده لم يلنا، حتى أنّ الألباني في سلسلته الصحيحة تعقب عليه بقوله: وهذا من مبالغاته الناتجة في تقديري من تسرعه في تضعيف الأحاديث قبل أن يجمع طرقها ويدقق النظر فيها(۱).

ومن أغرب الأسياء أنّ متأخري أهل السنة هداهم الله لما فيه الخير في الوقت اللذي رموا - بلا دراية أو برهان - كلّ أحاديث العرض بالوضع والكذب، وأنّ الزنادقة وضعوها، صحّحوا حديث الأبشار والأشعار بلا إمعان، فهم لم يرتضوا أن يجعلوا من كتاب الله حكماً وفيصلاً لمعرفة السليم من الشرع والصحيح من حديث رسول الله، في حين أنّهم ارتضوا أن يكون الجلد والشعر هما الحكم والفيصل لمعرفة دين الله، وشتّان ما بين الأمرين!! ولا أدرى أيّ عاقل يقبل بهذا المنطق المتهاوي؟!!!

أضف إلى ذلك لا أدري كيف يجرؤ المسلم على أنّ يجعل من الجلد والشعر معياراً ساوياً ومصدراً تشريعياً كالقرآن والسنّة، بل لا أدري كيف يجرؤ هذا المسلم على أن يعطى الحق في تلك المعيارية السماوية للجلد والشعر عبر تصحيحه للحديث

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة للألباني ٤: ٣٤٣.

الآنف، ولا يعطيها للقرآن بزعم أنّ أحاديث العرض على الكتاب موضوعة؟!! على أهل السنّة إمعان التأمل في هذه النقطة!!!.

وهناك نقطة في غاية الخطورة وهي أنّ مصدرية الجلد والشعر لمعرفة دين الله قد صيغت حديثاً عن رسول الله بلفظ آخر أخرجه الخطيب بسنده عن عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «ما حدثتم عني مما تعرفونه فخذوه وما حدثتم عني مما تنكرونه فلا تأخذوا به فإني لا أقول المنكر ولست من أهله»(١).

أقول: انفرد برواية هذا اللفظ الزهري، وبملاحظة أنّ الزهري الرجل الرسمي الأول في دولة بني أمية في مضامير الرواية والفتوى والقضاء، وبملاحظة عداء بني أمية المستحكم لمنهج الرسول عَلَيْقُ وطريقة السماء؛ لأنّهم أهل ظلم وبغي، وبملاحظة دوران منهجهم على ترك سنّة رسول الله بغضا لعلي، ينتج أنّ جل سنة رسول الله الثابتة الصحيحة منكرة عند هؤلاء القوم، ولا ينبغي عليهم أن يأخذوا بها على ضوء حديث الزهري المكذوب على رسول الله، ولا نطيل.

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية: ٤٧٠.

# الفصل الرابع

# محدّثو الصحابة وآيديولوجية مواجهة علي العَلَيْكُلْمُ

# محدّثو الصحابة

# وآيديولوجية مواجهة علي الطييلا

أثبتت نتائج الفصول السابقة أنّ النبي واجب الطاعة على الأمة بكل حال؛ لأنّه أمين رب العالمين على وحيه، لا ينطق عن الهوى، ولا يحكم عن جهل، وليس فيما بحثنا مشكلة سوى حدود هذه الطاعة، بعد تسليم كل من السنة والشيعة بضرورة ذلك في الجملة، فأهل السنة لم يقولوا بعصمة النبي عَيَّالًا إلا في دائرة الحلال والحرام، ولقد أوضحنا أنّ هذه الرؤية قرشية جاهلية ترمي إلى إلحط من قدر النبوة لتغطية الفضائح والمثالب ووصمات العار التي لاحقت ومازالت تلاحق ذلك الوجود الذي لا يريد أن يخلص نفسه للإسلام (المؤلفة قلوبهم) كما ينبغي، ولا غرو فلولا سطوة السيف السماوي في فتح مكة لما آمن هذا الضرب بالله وبالرسول، وبالتالي لما دخل أحد منهم الإسلام، ولَبقوا يرتعون في سراب خضراء الجاهلية السوداء على حساب كل المبادىء السماوية فضلاً عن مبادىء العقل والضمير..

كما قد بان أنّ هنه الرؤية ليست جديدة؛ أي ليست هي وليدة القرن السابع الميلادي، بل هي عين رؤية اليهود للأنبياء اعتقاداً وسلوكاً، ومهما يكن من ذلك فقد كان هدفنا من البحوث السابقة إثبات أنّ النبي معصوم مطلقاً، في كل شيء، في الأحكام وفي غير الأحكام، بل إنّ طاعته فيما عدا الأحكام لا تقل أهمية عن طاعته في عاور الدين الأخرى، بل هي باعتبار من الاعتبارات السماوية أهم حسبما سنرى...؛ والنتيجة فكل ما يفيض عن ساحة النبوة ويريده الرسول عَيْنَا من الأمّة هو سنّة.

وفيما سوى ذلك نحن حيل إشكالية ابتعادنا عن عصر النبوة وتصرّم الزمان، وأول ما يتلجلج في الصدور هو أنّ الصحابة بحكم الظرفين التاريخي والإجتماعي هم حملة السنة، وفيما هو مطروح هم من حمل للأجيال اللاحقة مقررات النبوة التي جاء بها من عند الله، ومع الإغضاء عن التفصيلات في هذه المسألة، ذكر العلماء سنة وشيعة أنّ علّة من الصحابة، كعائشة وأبي هريرة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن

عمرو بن العاص وعبد الله بن عباس وأبي سعيد الخدري وأنس بن مالك وابن مسعود وزيد بن ثابت وقليل غيرهم تميزوا في هذا الجانب عن بقية الصحابة؛ أي بكثرة مروياتهم عن رسول الله عَيْظَالله؛ كمّاً أو كيفاً، حسبما تشهد به الصحاح والمسانيد السنية..

فمن الحري ببحوث السنّة - إذن - الوقوف على أحوال هذا الضرب من الصحابة وعلى طريقة تفكيرهم؛ من منطلق أنّ الرواية عن رسول الله عَيَّاتُهُ لا تقف عند مجرد النقل عنه عَلَيْهُ، إذ التراث، وطريقة التفكير، وسلطة العقيدة، كل منها يؤثر بشكل مباشر وغير مباشر على عملية النقل؛ إمّا سلباً وإمّا إيجاباً، فمثلاً عقيدة قريش في أنّ النبي يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب أثّرت بوضوح على سلوكيات كثير من الصحابة، فعبد الله بن عمرو بن العاص فيما علمت امتنع من الكتابة عن رسول الله عَيْنَا للله بسبب تلك العقيدة..

والملاحظ أنّ الرسول عَلَيْلُهُ وإن وقف بحزم وعزم أمام هذه العقيدة في قوله: «أكتب فوالذي نفسي بيده لا يخرج منه (فمه الشريف) إلا الحق» إلاّ أنّها آلت فيما بعد ذلك لتكون طريقة تفكير طائفة عظيمة من قبلتهم الكعبة، ومن منّا ينسى أنّ الخليفة عمر في رزية يوم الخميس وبعد أن قال الرسول عَلَيْلُهُ: «هلموا أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً» قال: إنّ النبيّ غلبه الوجع (=يهجر) حسبنا كتاب الله؟!! فكل من الأمرين - إذن - بكشف عن هذا اللهن من التفكم ، وأنّ النبي في فكل من التفكم ، وأنّ النبي في النبي في النبي في النبي في النبية في النب

فكل من الأمرين \_ إذن \_ يكشف عن هذا اللون من التفكير، وأنّ النبي في الغضب وفي الوجع وفي ...، يهجر ويخرف ولا يدري ما يقول، وبالتالي لا ينبغي أن يُلتفت إلى أقواله ولا إلى أفعاله أو إمضاءاته، ومن هذا القبيل عقيدة أبي هريرة وعائشة وغيرهم من بقية القرشيين من المؤلفة قلوبهم في أنّ رسول الرحمة ضعيف الشخصية، غير متماسك الذات، مهترء الإرادة، يسبّ ويلعن من ليس أهلاً للسب واللعن..

لكن ما ينبغي الالتفات إليه هو أنّ هذه العقيدة قد تتشكل بأشكال مختلفة وتحت ذرائع متعددة، ومن ذلك \_ فيما علمت \_ أن عبد الله بن الزبير منع من تطبيق السنة بغضاً لبني هاشم، فهو حينما مكث في مكة داعياً لنفسه بالخلافة، ترك الصلاة على محمد وآل محمد في صلاة الجمعة وفي غيرها عن عمد، وحينما سألوه في ذلك قال: ما

ينعني من ذكره إلا أن له أهيل بيت سوء ينغضون رؤوسهم عند ذكره (1).

وعصارة القول: فما نريده من هذا الفصل هو الوقوف على عناصر طريقة تفكير الصحابة المكثرين من الرواية، وهل هي ـ تاريخيًا ـ نفس عناصر طريقة أولئك الذين لا يحرون عصمة النبي عَلَيْهُ أم لا؟ وعلى كلا التقديرين فهل أنّ مجموع تلك العناصر الأيديولوجية ينتسب لرحم واحد وهو الخصومة مع أمير المؤمنين على؟.

وفائلة الوقوف على طريقة التفكير، أو على منهج التعامل مع النبوة ومع ما يفيض عنها من مبادىء سماوية، تظهر من خلال ما توصلنا إليه في فصل سابق؛ وهو أنّ أهل الاتجاه الأول من القائلين بعدم عصمة النبي لا يرون حرجاً في الحط من قدر النبي، بل هم على أتّم الاستعداد لتخطئة النبوة، وبالتالي فلا حرج عندهم في ضرب السنة، وأكثرُ من ذلك الكذبُ عليه أو التواطؤ عليه، وعلى ما عرفت فأخطر ما توصلت إليه الدراسة هو أنّ عند أهل هذا الاتجاه الاستعداد الكافي للشك في نفس النبوة، ولنا علمياً - أن نقيس الأمر على السنة في ضوء هذه التداعيات!!!.

علاوة على أنّنا عرفنا أنّ أهل هذا الاتجاه هم من سنّ للآتين سنة حسبنا كتاب الله، والاجتزاء بها عن سنّة النبي، مضافاً إلى أنّهم كانوا لا يستسيغون أهل البيت الميّلاً ..

ونحسن مس خلال هذه المحاور سنسلط الضوء على شخصيات الحديث النبوي الكبرى لنقف على هذه الأوليّات أو ما أسميناه بطريقة التفكير؛ لنرى هل تؤثر هذه الطريقة على سلامة مروياتهم وهم ينقلون عن رسول الله أم لا؟

وهل يمكن أن يكون ما روي عنهم في الصحاح والمسانيد بالنظر لمؤثرات هذا اللون من التراث هو سنّة رسول الله حقاً؟! أم أنّه سنّة التراث والمبادىء الأخرى؟.

ثمّ من الضروري معاودة التأكيد على أننّا عقدنا هذا الفصل لإثبات أنّ أعلام الرواية النبوية من الصحابة، وكذلك التابعين، المكثرين في روايتها، يخوضون، عن قصد وعن غير قصد، في آيديولوجية قائمة على دعامتين..

الأولى: الخصومة مع أمير المؤمنين علي، بل بغضه في بعض الأحيان، والذي هو في الحقيقة ينطوي على بغض عموم بني هاشم، وكل من ليس بذي هوى قرشي..

الثانية: ترك سنة النبي ودين الله كنتيجة قهرية لتلك الخصومة أو ذلك البغض،

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي ٣: ٧٨، وشرح ابن أبي الحديد ٤: ٤٨٠.

ولقد عرفت وستعرف أنّ مبدأ ترك السنّة قد اكتسب المشروعية لأنّه تفيّاً ظلال المبدأ الذي يقول: حسبنا كتاب الله.

فما سنسلط الضوء عليه في هذا الفصل هو أنّ شخصيات الرواية من الصحابة هل كانوا فعلا تحت رحمة هذه الأيديولوجية وهم يمارسون دورهم في نقل الرواية عن رسول الله عَلَيْهِم ؟.

هذا الفصل سيجيب عمّا يتعلق بشخصيات الصحابة، على أنّ الفصل الذي سيليه سيتناول أعلام الرواية من التابعين في إطار هاتين الدعامتين أيضاً، أضف إلى ذلك لن نتناسى أن نعرض للملكات الشخصية لكل صحابي في ممارسة ذلك الدور؛ فسمات الشخصية، وملكتا الصدق والكذب، والقدرة على الحفظ، وقوة الإرادة، ودرجة الوعي، والانتماء السياسي، وغير ذلك، أمور دخيلة \_ بالضرورة \_ في هذه العملية، وإن كان أساس عملنا ما ذكرناه...، لكن قبل الشروع في البحث هناك نقطة ينبغى إلفات النظر إليها، فمن دونها لا تؤتى الدراسة ثمارها المرجوة، وهي..

#### بغض علي ومبادىء السسيولوجيا! إ

كانت كل الكتابات الإسلامية التي سبقت هذه الدراسة تدور في فلك العلوم القديمة وهي تبحث في مسألة بغض علي؛ فالكتابات من هذا المنطلق كانت تفسر البغض على أنّه فعل مذموم كما يقرر علم الأخلاق، أو تفسره بالنفاق من باب تفسير السبب بالنتيجة كما يقرر فقه الحديث النبوي: « لا يبغضه إلا منافق » (۱) أو يفسر بدخول النار كما يقرر علم الكلام وهكذا.

ولا شك في أنّ كل ذلك صحيح، لكن الملاحظ أنّ أحسن ما في تلكم الكتابات هو ما تمخض عن مختبرات فقه الحديث والكلام؛ آية ذلك أنّه لم يُفسّر مثلاً بأنّه من دوافع الحسد المبرمج الهادف إلى تحقيق مشروع كبير كما يقرر علم النفس، ولم يُفسّر بالوسيلة للوصول إلى الغاية كما هي رؤية ميكافلي السياسية، كما ولم تلحظه \_ وهذا هو الأهم \_ على أنّه تراث فاعل..

وإذا غضضنا النظر عن هذا وذاك ووقفنا عند التراث الفاعل للخلت مسألة

<sup>(</sup>۱) سيأتي البحث فيه.

بغض علي في العلوم السسيولوجية والأنثربولوجية من أوسع الأبواب؛ وكيما يطّلع القارىء الكريم على أسمى أهداف هذه الدراسة، وليس هذا الفصل وحسب، نعلمه أنّ إثبات هذا الأمر هو مطلوبنا بالدرجة الأساس، وإن كانت المباحث الأخرى وكذلك نتائج الفصول السابقة بمثابة المبادىء الضرورية لفهم ما تريد الدراسة الوصول إليه..

وبعبارة أكثر وضوحاً ليس بغض علي فعلاً أخلاقياً أو نفسياً فحسب ينتهي بموت علي أو معاوية، أو أنّه ينتهي بموت ابن عبّاس حينما أعلن أمام الملأ الإسلامي في منى قوله: اللهم العنهم فقد تركوا السنّة من بغض علي، فلقد أضحى هذا البغض تراثاً آيديولوجياً تشكّل عبر مراحل التاريخ بأشكال كثيرة، وصيغ مختلفة، لم يقف عندها الباحثون والمفكرون وقفة علمية منهجية على ضوء العلوم الأنثربولوجية والإنسانية..

فمثلاً إذا سألتهم: ما هي الجذور المعرفية والمبادىء النظرية لمسألة بغض علي السيّ سنّها ـ رسميّاً ـ معاوية على سبيل المثال؟ وما الدليل على أنّ مجموع ذلك ينهض لتأسيس تراث ضخم؟ وما هي آليات تأسيسه؟.

ثم هل ينهض هذا لتأسيس ما أسمّيه \_ أنا شخصيًّا \_ بالتراث الآيديولوجي(١)؟؟؟.

بل ما هو الدليل على أنّ هذه الرؤية بقيت حية حتى ما بعد عهد عمر بن عبد العزيز؛ الذي خالف سنّة جدّه معاوية بن أبي سفيان في قضية سب على على المنابر، وأعلى ظاهراً الاعتدال النسبي في شأنه، بل الذي أمر بكتابة سنّة النبي عَيَّالًا بعد سبات استمرّ مائة عام؟.

وهل أثّرت هنه الرؤية على محتوى ما يسمّى بالصحاح والمسانيد الستة أو

<sup>(</sup>۱) التراث الأيديولوجي مقولة مركبة من مقولتي التراث والأيديولوجية، وتعني بأوجز عبارة أنّ التراث - أيّ تراث إذا كتب له البقاء في التاريخ، وبسبب تداعيات الصراع مع التراث المنافس الأخر، خلال الحركة التاريخية، سيضطر أبناؤه لأن يتّكئوا على طريقة خاصّة في التفكير، وبناء معيّن من المعرفة، أفرزته تلك التداعيات؛ أي ضرورة تعاطي عمليّات التبرير من أجل المصداقية، وتعاطي شرعنة تطويع التراث من أجل الأهداف...، ولمّا لم يصطلح علماء التاريخ والاجتماع على هذا المعنى، ذي السمة التراكمية الخطيرة بشيء أفردنا نحن له تسمية جديدة واصطلاحاً خاصاً.

التسعة أم لا؟ وإذا كانت قد أثّرت فما هو الدليل العام على ذلك التأثير؟.

بل إذا كانت قد أثرت فما هو تفسير وجود أحاديث في فضائل علي وأهل بيت النبي عَيْمَا في بعض هاتيك الصحاح والمسانيد، مع أنّ التراث لم يك ليسمح بمثل هذا العمل؟.

بـل أغـرب مـن ذلك وهو أنّ بعض خصوم أمير المؤمنين علي يروون في مناقبه، فلماذا؟ وما هي دوافع ذلك؟ ومتى رووا؟ وكيف؟؟.

وهـل هـنه الرؤية قد التزم بها العبّاسيون ـ هم الأخرون ـ حينما صاروا حكّاماً؟ وما هو الشكل المطروح؟.

وهل أنّ آثارها السلبية باقية إلى اليوم؟ ما الدليل على ذلك؟ وخلال أي صيغة؟.

فيما أظن لم تجب الكتابات الإسلامية على جل أو كل هذه الأسئلة حتى لحظة كتابة هذه السطور، وأشير إلى أنني لن أجعل من بحثي هذا بحثاً إنسانياً صرفاً، فلست من أهل هذا الشأن، ولا أريد لدراستي أن تنخرط في هذا السبيل، لكن ـ اليوم ـ هناك خلأ واضح في توظيف مقررات العلوم الإنسانية، المقطوعة النتائج، لصالح العلوم الإسلامية، لا ينبغى أن يضرب به صفحاً..

ومهما يكن الأمر فنتائج ذلك التراث الذي مادّته الأولى بغض علي وأهل البيت الميّليّن ، خلال مراحل متعاقبة من التاريخ، وخلال صيغ مختلفة، وأقنعة متعددة، تنطوي بالضرورة على حقيقة واحدة، لا يمكننا الإفصاح عنها \_ هنا \_ بسهولة من دون أن نقرأ هذا الفصل من ألفه إلى يائه، وكذلك الفصل الذي يليه..

وإذا ما كان الأمر كذلك فبغض علي إذن نظرية اخطبوطية مرنة مع الزمان ومرنة مع المكان، مهيمنة على حركة التاريخ، وهي منظومة معرفية تضم مجموعة هائلة من المبادىء المنظمة، والأفكار المبرمجة، والقيم العميقة، وهذا هو معنى الأيديولوجية الكاملة..

إنّ هذا الفصل، والذي سيليه، سيعرضان بالبحث لأساطين الرواية النبوية من الصحابة ومن التابعين ومن جاء بعدهم خلال هذا المنهج..؛ خلال التداعيات المرحلية والتاريخية لما أسميناه بالتراث الآيديولوجي؛ وسبب ذلك أنّنا لن نقتطف الثمار المرجوة لهذا البحث الشّاق إذا لم يتسنّ لنا إيجاد نقط الإشتراك في أهل الشأن من

أولئك الأساطين فيما تعاقب من المراحل، وهذا في حقيقة الأمر يضع البصمات على عناصر بناء تلك الآيديولوجية، وطريقة التفكير، والمبادىء الأخرى للمعرفة..

#### بغض علي بين الكره الشخصي والآيديولوجية؟؟؟! إ.

طبيعي أنّ البغض في ضوء منهج هذه الدراسة لا يعني ـ بالضرورة ـ الكره الشخصي لعلي، كما أنّه لا يعني أنّ قلوب كل خصومه تنفر منه ولا تحبّه، هو وأهل بيت رسول الله، فالبغض ـ من هذا المنطلق ـ أشمل من كونه سبباً تامّاً للخول النار، أو سبباً للنفاق؛ فمثلاً عقيدتنا في أنّ ابن مسعود رحمه الله مات على الطريقة المحمودة، وأنّه من محبّي علي، لا ينفي أنّه كان أسيراً لايديولوجية بغض علي أغلب حياته، كما أنّ الحسن البصري ـ فيما أعتقد ـ ليس من مبغضي علي، بل من محبّيه، لكن هو الآخر أسير من أسرى تلك الآيديولوجية، وكذلك الشعبي والأعمش وكثير غيرهم من الصحابة والتابعين وأتباعهم، ويؤيد ذلك ـ في كتب الأخبار ـ أنّ سيّد شباب أهل الجنّة الحسين التي الفرزق، الشاعر، مقبلاً من العراق في الصّفاح (۱)، يريد مكة، فسلّم على الحسين، فقال له الحسين: كيف خلفت النّاس بالعراق؟ قال: خلفتهم، وقلوبهم معك، وسيوفهم عليك، ثم ودّعه (۱).

فهذا نص على أنّ البغض مقولة آيديولوجية مأواها الأول الدماغ، وليست هي فعلاً أخلاقياً قلبياً بالضرورة؛ فربما نجد أنّ هناك من لا يكره أمير المؤمنين عليا من الصحابة أو من التابعين، بل إنّ أكثرهم - كما هو الحق - يضمرون له الحبّ في دواخلهم، ويسترون له الودّ في جوانحهم، والميل في أرواحهم وقلوبهم، لكن سيوفهم وجوارحهم قد تكون عليه، كما قال الفرزدق، فلا تغفل، وقد أشرنا إلى هذه النقطة في مقدّمة هذه الدراسة، وتذكير القارىء العزيز بها - هنا - جداً.

على أيّ حال سنعرض لشخصيات الصحابة في هذا الفصل كالآتى:

<sup>(</sup>١) جبل بين الطائف ومكة.

<sup>(</sup>٢) الأخبار الطوال لابن قتيبة الدنيوري: ٢٤٥.

#### أم المؤمنين عانشة وآيديولوجية مواجهة علي

#### صدق عائشة مع الرسول!!

أمّ المؤمنين عائشة فيما أعلنت مصادر الحديث السنّية ثاني شخصية روائية في الإسلام، وأوّل ما يخطر على الذاكرة في هذا البحث هو أنّ أم المؤمنين كانت تتواطأ هي وحفصة على رسول الله، فحسبما أخرجه البخاري في صحيحه أنّها قالمت: فتواطأت أنا وحفصة أنّه إن دخل على أي منّا نقل له: نشم من فيك رائحة المغافير (۱۱)!!!.

وممّا يدل صريحاً على أصل هذه النزعة ما ذكره البلاذري بقوله: خطب رسول الله عَلَيْهُ إمرأة من كلب، فبعث عائشة لتنظر إليها، فذهبت ثمّ رجعت، فقال لها رسول الله عَلَيْهُ: « ما رأيت »؟ فقالت عائشة: ما رأيت طائلاً!. فقال النبي: «لقد رأيت خالاً بحدها اقشعرت له كل شعرة منك»!!!. فقالت: يا رسول الله ما دونك ستر (۱).

#### عائشة من خصوم عليّ

أُثِرَ في كتب التاريخ أنه حينما وصلها نبأ شهادة أمير المؤمنين علي فرحت بذلك كثيراً، فعلى ما أخرجه ابن سعد والطبري واللفظ للأول: ذهب بقتل علي الطبخ إلى الحجاز سفيان بن أمية بن عبد شمس، فبلغ ذلك عائشة فقالت:

فأَلْقَتْ عصاها واستقرّ بها النّوى كما قرَّ عيناً بالإيابِ المسافر (٣)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦: ٦٨، والمغافير: شراب كريه الرائحة، ومقصود عائشة: إنَّ في فمك رائحة كريهة جداً.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ٢: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٣: ٤٠.

وفي تاريخ الطبري زيادة، وهي أنّ عائشة سألت: فمن قتله؟ فقيل لها: رجل من مراد، فقالت تمتدح قاتله:

فإن يكُ نائياً فلقد نعاه غلامٌ ليسَ في فيهِ الترابُ فقالت زينب بنت أبي سلمة: أَلِعَلِيُّ تقولين هذا؟!!

فقالت: إنّي أنسى، فإذا نسيت فذكروني (١). وانطلاقاً من هذا المدأ روى البخاري بسنده عن الزهري قال

وانطلاقاً من هذا المبدأ روى البخاري بسنده عن الزهري قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله قال: قالت عائشة: لمّا ثقل النبي عَيَّا واشتد وجعه...، فخرج بين رجلين تخط رجلاه الأرض، وكان بين العبّاس ورجل آخر. قال عبيد الله بن عبد الله: فقلت لابن عباس ما قالت عائشة، فقال ابن عباس: أتدري من الرجل الذي لم تسمّ عائشة وفقال: لا. قال: هو على بن أبي طالب (۱).

أقول: هذا الحديث مثله مثل كثير غيره لم يسلم من مشروع التلاعب؛ وآية ذلك أنّ الإمام أحمد بن حنبل رواه بعين سند البخاري الأنف مع زيادة هي: قال ابن عباس: هو علي بن أبي طالب، ولكن عائشة لا تطيب له نفساً ".

وهـذا عزيـزي القارئ نص في أنّ أم المؤمنين عائشة لا تطيب نفساً لعلي، وبعد إجماع أهل القبلة القطعي على أنّ علياً بعد رسول الله عَيْظَةُ أفضل بني هاشم بإطلاق، لنا أن نقيس قيمة بقية بني هاشم في قلب أم المؤمنين.

وتجدر الإشارة إلى أنّ ابن حجر في فتح الباري قال: زاد الإسماعيلي من رواية عبد الرزاق (= الصنعاني) عن معمر...: ولكن عائشة لا تطيب له نفساً بخير، ولابن إسحاق في المغازي عن الزهري...: ولكنّها لا تقدر أن تذكره بخير<sup>(1)</sup>. وفي شرح ابن أبي الحديد بلفظ: هو علي بن أبي طالب، لكنّها كانت لا تقدر أن تذكرة بخير وهي تستطيع ذلك<sup>(0)</sup>. وفي تاريخ الطبري: هو علي ابن أبي طالب ولكنّها كانت لا تقدر

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٤: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ١٦٢ وج ٣: ١٣٤ وج ٥: ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٦: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٢: ١٣١.

<sup>(</sup>٥) شرح ابن أبي الحديد ١٣: ٢٨.

على أن تذكره بخير وهي تستطيع (١).

وفي هذا السياق روى الإمام أحمد في مسنده عن عطاء بن يسار قال: جاء رجل فوقع في علي وعمّار عند عائشة فقالت: أمّا علي فلا أقول لك فيه شيئاً وأمّا عمّار فإني سمعت رسول الله عَيْمَا للهُ عَيْما للهُ عَلَيْما للهُ عَيْما للهُ عَلَيْما للهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْما للهُ عَلَيْما للهُ عَلَيْما للهُ عَلَيْم اللهُ عَلْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلْم عَلَيْم اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللّه عَلَيْم اللّه عَلَيْم عَلَيْم اللّه عَلَيْم اللّه عَلَيْم عَلَيْم اللّه عَلَيْم عَلَيْم عَلْم عَلَيْم اللّه عَلَيْم عَ

لكن لماذا لم تقل في على شيئاً؟.

أليس من واجبها الدفاع عن أهل بيعة الرضوان، وعن أهل بدر، وعمن صلى القبلتين، والذي هو من النبي كهارون من موسى، الأولى بالناس من الناس، كما نص الرسول في حديث الغدير؟!. يبدو أنّ أم المؤمنين تنسى \_ كما قالت هي \_ أو تتناسى من حديث رسول الله عَلَيْهُ ما لا ينسجم مع رؤاها القرشية للأشياء، فهي تنتقي من حديث النبي ما يحلو لها وتضرب بما سوى ذلك صفحاً، وكان عليها أنّ ترد على الذي يقع في علي بحديث سماوي واحد لا أقل، كقول النبي: «من سب علياً فقد سبني» كما فعلت أمّ سلمة "ا.

ثمّ ينبغي أن يتأكّد للقارئ الكريم هو أنّ مدار بحثنا ليس البغض والحب في إطارهما الساذج البسيط، فالمدار هو ما يترتب عليهما من آثار علمية وعملية، فالنصوص السابقة أدلة صريحة ونصوص واضحة في أنّ أمّ المؤمنين مستعدة تماماً لتفريغ محتوى الرواية النبوية في إطار هذا اللون من البغض والحب، إذا ما انطوى على تهديدٍ لمصالحها الشخصية، أو دفاع عن علي، أو عمّن لا يجري في مجراها التيمى القرشى..

ومن الأرقام الدالة على ذلك أنها لم تك ترى في أمير المؤمنين الأهلية لأن يدرج في قائمة أهل الفضل؛ فهي في وقت من الأوقات كما هو معلوم للجميع كانت من خصومه ومن خصوم عثمان على حد سواء؛ وكان ذلك في الوقت الذي أرادت أن تكون الخلافة لطلحة..

أخرج ابن ملجة عن عائشة أنّه قيل لها: أيّ أصحاب النبي كان أحب إليه؟ قالت:

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۲: ۳۳۳.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٦: ١١٣.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٣: ١٢١، تلخيص المستدرك ٣: ١٢١، وقد نص كل منهما على أنّ الرواية صحيحة على شرط الشيخين.

الفصل الرابع /محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة علي الكلا ......

أبو بكر، ثم عمر، ثم أبو عبيلة (١).

وثمّـة أمر مهم لم يُبرر بموضوعية في الدراسات، فقد أثر عنها مدح لعلي، فلماذا ومتى ؟.

سنعرض لذلك في إطار ضابطة لاحقاً، وفيما نحن فيه يبدو أنّ أمّ المؤمنين فعلت ذلك حينما اختار الله أمير المؤمنين علياً لأحسن جوار، شأنها في ذلك شأن عبد الله بن عمر وسعد بن أبي وقاص ومعاوية وبقية خصومه، فلقد ثبت عنهم ذلك، بل قد ثبت عن أكثرهم أنّهم ندموا على ما اجترحوه من تقصير في حق أمير المؤمنين علي، وسنعرض لبعض ما ثبت عنهم في هذا الأمر لاحقاً، كلّ في محلّه.

ومع الغض عن ذلك \_ الآن \_ فالخصومة مع أمير المؤمنين علي أو عدم استطابة النفس له \_ سمّ ما شئت \_ علة تامة لتفريغ محتوى حديث رسول الله أو قل: تشكيله وإعادة بنائه على طريقة أم المؤمنين الآنفة..، وملامح الآيديولوجية في كل ذلك واضحة، ولقد حفظت عزيزي القارىء قول ابن عبّاس أنّ خصوم علي تركوا السنة بغضاً له. وفيما يخص أم المؤمنين عائشة فالبحث في خصومتها لعلي وتفريغ محتوى السنّة من أجل ذلك طويل حسبنا \_ هنا \_ ما ذكرناه.

## قيمة النبوة عند أم المؤمنين عائشة

روى الإمام أحمد بسنده عن عباد بن عباد عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أنّ النبي قال لها: «إنّي أعرف غضبك إذا غضبت ورضاك إذا رضيت».

قالت: وكيف تعرف؟

قال ﷺ: «إذا غضبت قلت يا محمد، وإذا رضيت قلت: يا رسول الله» (٢٠).

لا ريب في صحة سند هذه الرواية، ومحتواها نص لا يحتاج إلى تعليق سوى المتذكير بأن أهل القبلة أجمعوا على حرمة مخاطبة الرسول عَلَيْ الله الصريح، المجرد عن وصف النبوة والرسالة؛ تبعاً لما تواتر من النصوص المصرحة بحرمة ذلك، وليس من شأننا سردها ها هنا.

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ملجة ۱: ۳۸.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۲: ۳۰.

لكن لنا فيما سوى ذلك أن نتساءل: هل كانت أم المؤمنين تنسى النبوة والرسالة في بعض الحالات، أم هو فقدان قرارها للتوازن بسبب الحسد والغضب والغبرة و...؟!.

ومما يناسب ذكره من الأخبار \_ مما رواه إخواننا أهل السنة \_ ما أخرجه البلاذري في أنساب الأشراف بسنده عن مجاهد قال: لمَّا أَيْزِلُ الله عذر عائشة(١)، قام إليها أبو بكر فقبل رأسها، فقالت عائشة: بحمد الله، لا بحمدك ولا بحمد صاحبك (تقصد النبي عَلَيْهُ)(١)...

وفي الدر المنثور للسيوطى: لا بحمدك ولا بحمد صاحبك الذي أرسلك"، وفي رواية السيوطي: إنّ الرسول أرسل أبا بكر إلى عائشة لإبلاغها بنزول عذرها من السماء فقالت ذلك، ولكن لا ندري كيف نلائم بين مثل هذا القول وبين قوله تعالى: ﴿ مَن نُونَ عَلَينُكَ أَنْ أَسْلَمُوا ﴾ (١٠)!!!.

يبدو أنّ أم المؤمنين كانت تعتقد بإمكانية التعامل المباشر مع الله حتى من دون وجود النبي، وما أشبه ذلك بقول ابن تيمية: لا يُسْتَغَاثُ بالنبي (٥) أو قول القائل: ما محمد إلا طارش.

وزبلة القول: إنَّ هـنه النصوص وكثيراً غيرها ممَّا ليس في وسعنا سردها تؤكد بعض الحقيقة التي خلصنا إليها في الفصل السابق، وهو أنّ الاتجاه الذي لا يرى عصمة النبي، نراه ـ على الدوام ـ لا يتحرج بالحط من قدر النبوة في حالات الغضب أو...، فكما أنّ عمر يقول لابن عباس: أتدري ما منع قومكم منكم بعد محمد، ولم يقل: رسول الله، نجد عائشة لا تجانب ذلك في النص الأنف، ومثلها طلحة (١)، والأمر هـو الأمر مع معاوية الذي يستنكف أن يصف الرسول بالنبي بل يقول: ابن عبد الله، أو ابن أبي كبشة.

<sup>(</sup>١) فيما يطلق عليه المؤرخون بقضية الإفك.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ٢: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الحجرات: ١٧.

<sup>(</sup>٥) سيأتي البحث في ذلك.

<sup>(</sup>٦) فقد تقدم عليك أنّ طلحة قل: لو مات محمد لتزوجنا نسائه من بعده.

وفي الحقيقة فهذا مؤشر قوي على أنّ تقديس النبوة والقول بعصمة النبي تعبير ثان لاحترام سنّته وتقديسها والتعبّد بها لله، ومن هنا انقسم الصحابة بالضرورة إلى قسمين؛ متعبدين وغير متعبدين، مطيعين لله ورسوله وغير مطيعين لله ورسوله، وحيويين ورأيويين، وليس هذا من جزاف القول في شيء؛ إذ هو قانون تاريخي طواه الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ولَولا كَلَمَةُ سَبَقَتُ مِنْ رَبّكَ لَقُضِي بَيْنَهُمُ هُ اللهُ مَنْ رَبّكَ لَقُضِي بَيْنَهُمُ هُ (۱).

فكان لا بدّ لطائفة من أهل ذلك الإتجاه وهم يخوضون مبدأ الصراع من أجل البقاء أن يحطّوا من قدر النبي، وأن لا يقولوا بعصمته وأن لا يعبأوا بكثير من سنّته؛ ستراً لما هو مستور؛ حتى لا يفتضح عوار من له عوارٌ منهم، ولأجل ذلك اتّهموه بأنّه يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب، وبأنّه \_ حاشاه \_ في المرض قد يخرّف، ويهجر، ويه ذي، ويلعن المؤمنين من دون سبب، وأنّه غير متماسك الشخصية، وغير معصوم..

والتحاق النبي عَيَّالِهُ بالرفيق الأعلى وإن كان حلاً لمسألة الخوف من إعلان ذلك المستور الجاهلي المفزع إلا أن أمير المؤمنين علياً لمّا كان كرسول الله في حركاته وسكناته في ضوء النصوص النبوية المتواترة، واجهتهم المشكلة من جديد، لكن في قالب علوي هذه المرّة، ولشدّما تشابه القالبان العلوي والنبوي في التعبير السماوي!!.

وممّا هـو في هـذا السياق ما خرّجه الهيثمي بسند صحيح قال: وعن النعمان بن بشير قال: استأذن أبو بكر على النبي صلى الله عليه وسلم فسمع صوت عائشة وهي تقول: لقد علمت أنّ علياً أحبّ إليك من أبي مرتين أو ثلاثاً قال: فاستأذن أبو بكر فلخل فأهوى إليها فقال: يا بنت فلانة لا أسمعك ترفعين صوتك على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقد علّق عليه بقوله: رواه أبو داود ورواه البزار ورجاله رجال الصحيح ورواه الطبراني (۲۰).

وعليك أن تتأمّل في عناصر طريقة تفكير أم المؤمنين عائشة وهي ماثلة بين يدي

<sup>(</sup>١) الشورى: ١٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ١٢٦٠.

النبوّة، فآيديولوجية بغض علي (=لا تطيب له نفساً) تحت مظلّة تلك الطريقة من المتفكير تدفع بها لأن تعتقد بإمكانية الردّ على صاحب النبوة والرسالة، الأمرالذي يوضح أنّ مقولة اللاّعصمة من مقولات هذه الآيديولوجية أو هو شكلٌ من أشكل التعبير الصادق عن مبدأ لا تطيب نفساً لعلي، وليست هي مسألة كلامية أو عقائدية بالمعنى الخاص للكلمة.

وعًا هو دخيل في بحوث علم الكلام أنّ الذي يمتلك الاستعداد الكافي لأن يجسر على الحضرة النبوية ومعدن القدس السماوي المتجسد بخير البشر عَلَيْهُ بمثل هذه الجسارة يحكم عليه أهل السنة مثل غيرهم بأحكام شرعية قاسية؛ قد يصل إلى الارتداد أو ما هو قريب منه؛ لليقين بأنّ مثل هذا العمل هو أكبر الآثام وأعظم الكبائر، لكن هل ينطبق هذا على الصحابة أيضاً!!!!.

بكل حال، ففي سياق ما تقدم، أخرج مسلم عن جابر بن عبد الله قال: دخل أبو بكر يستأذن على رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجد الناس جلوسا ببابه لم يؤذن لأحد منهم، قال: فأذن لأبي بكر فدخل ثمّ أقبل عمر فاستأذن فأذن له فوجد النبي صلى الله عليه وسلم جالساً حوله نساؤه واجماً ساكتاً..

فقال (=عمر): لأقولن شيئاً أُضْحِكُ النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقال: يا رسول الله! لو رأيت بنت خارجة (=زوجة عمر) سألتني النفقة فقمت إليها فوجأت عنقها فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: « هن حولي كما ترى يسألنني النفقة».

فقام أبو بكر إلى عائشة يجاً عنقها، فقام عمر إلى حفصة يجاً عنقها، كلاهما يقول: تسألن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما ليس عنده فقلن: والله لا نسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً أبداً ليس عنده، ثمّ اعتزلهن شهراً وتسعاً وعشرين، ثمّ نزلت عليه هنه الآية: ﴿يَاأَيُّهَا النّبِيُ قُلُ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِدُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْكِ وَيَالَيْكُ النّبِي قُلُ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُردُنَ اللّه وَرَالله وَيَاللّه وَيَاللّه وَيَاللّه وَاللّه وَ

الفصل الرابع/محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة على الطيخ ......

الْعَذَابُ ضعْفَيْن وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسيراً ﴾ (١)(١).

مع الإغفال عن كل تعليق أنا أظن أنّ وجود مثل هذا الاستعداد للتعامل مع النبوة مانع كامل من الاعتبار الروائي حتى لو كان الناقل صحابياً، والغريب أنّ سيرة أهل السنة جازمة بعصمة الصحابة فيما ينقلون من دين الله لباقي البشر، ولكنهم أو كثير منهم يعتقدون بخطأ النبي في قضية الغرانيق وفي غيرها من القضايا، ولا ندري كيف يلتئم الأمران؟!!!.

وقصارى القول فالذي يضحى أسيراً لنزعة الحط من قدر النبي صحابياً كان أم غير صحابي يصعب أن نتصور في حقه برائة الساحة من عمليات تفريغ محتوى السنة بالأولى، بل لا قياس؛ إذ الذي لا يعبأ بنفس النبوة لا ندري كيف يمكن أن يعبأ بمقرراتها؟.

## تغيير الحقيقة، وتناقض الأقوال

روى البخاري بسنده عن عائشة قالت: إنّ رسول الله عَيَّمِ للله عَيْمِ للله عَيْمِ الله عَيْمِ الله بين سحري أنا اليوم، أين أنا غداً، استبطاءً ليوم عائشة، فلمّا كان يومي قبضه الله بين سحري ونحري (٣).

إنّ هذه الرواية من رواية عروة بن الزبير، وهو حسب معايير النقد ممن احتج به البخاري ومسلم في صحيحيهما، بل هو في ضوء تلك المعايير فوق الوثاقة، ولكن لا ندري كيف نوافق بين ذلك وبين كون عروة من رؤوس الانحراف عن بني هاشم عموماً وعن أمير المؤمنين على على وجه الخصوص؟ سيأتي الحديث عن ذلك..!!

مهما يكن من أمر، قد قادنا التحقيق إلى أنّ أم المؤمنين روت أنّ النبي مات بين سحرها ونحرها أن في وقت كانت تخوض حرباً عسكرية وعقائدية واجتماعية مع أمير المؤمنين علي؛ فهي ما فاهت بما فاهت به إلاّ من هذا المنطلق..؛ أخرج أصحاب

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢٨ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>Y) صحيح مسلم ٤: ٧٨٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢: ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) السحر والنحر قريبان في المعنى، والنحر موضع الذبح.

الحديث أنّ النبي ذُكِرَ عند عائشة وأنّه أوصى إلى علي، فقالت: من قاله أو من أوصى إلى علي، فقالت: من قاله أو من أوصى إلى يه؟! لقد رأيت النبي وأنا مسندته إلى صدري، فدعا بالطست ليبول فيها، فانحنث فمات وما شعرت به، فكيف أوصى لعلي، وما مات إلاّ بين سحري ونحري، توفي وليس عنده أحد غبري(١٠).

فرواية أنّ النبي مات بين سحرها ونحرها ـ إذن ـ مشروع للرد على قضية وصية النبي لعلي، وثمة أمر آخر أدهى من ذلك..؛ فقولها: ليس عنده أحد غيري ليس قولاً صحيحاً؛ إذ لا شكّ في أنّ بني هاشم ـ لحظتئذ ـ وبالخصوص فاطمة وعلي والحسنين كانوا حاضرين ملازمين للنبي، ومن آيات ذلك أنّ أمير المؤمنين علياً لم يذهب إلى سقيفة بني ساعدة كما ذهب الشيخان وبقية الناس يتنازعون على السلطان وكرسي الحكم، وفضل ملازمة رسول الله عَيْنَا والقيام بواجبه، ومن الحال بشهادة متواترات الأخبار أنّ علياً يتركه وهو على أعتاب الزلفي الإلهية؟ والأمر هو الأمر مع فاطمة والحسنين المنظي وبعض بني هاشم كالعباس وغيره، والنصوص في ذلك كثيرة حسبك منها ما أورده أرباب السيرة لما استعزر بالرسول أرواحنا لذكره الفداء..

هذا عدا ما رواه المحدثون كالبخاري بسنده عن أنس بن مالك قال: لما ثقل النبي صلى الله عليه وسلم جعل يتغشاه الكرب (وهذا يحدث مقارناً للموت) فقالت فاطمة عليها السلام: واكرب أباه، فقال لها ﷺ: «ليس على أبيك كرب بعد اليوم» فلما مات قالت: يا أبتاه، أجاب رباً دعاه، يا أبتاه من جنة الفردوس مأواه، يا أبتاه إلى جبريل نعاه، فلما دفن، قالت فاطمة عليها السلام: يا أنس أطابت أنفسكم أن تحثوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم التراب (٢٠٠)!.

فكيف تقول أم المؤمنين: وليس عنده أحد غيري؟؟؟.

ننتظر إجابة ما من الآخرين!!!.

## ابن عباس يُكذب عانشة

روى أبن سعد بسنده عن أبي غطفان، قال: سألت ابن عباس أرأيت رسول الله عَيْرِاللهُ توفي ورأسه في حجر أحد؟

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ۱: ۳۱، طبقات ابن سعد ۲: ۲٦٠.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخارى ٥: ١٤٤.

قال: توفي وهو مستند إلى صدر على.

قال: فإنّ عروة حدثني عن عائشة أنّها قالت: توفي رسول الله بين سحري ونحري. فقـال ابن عباس: أتعقل؟ والله لتوفي رسول الله وإنّه لمستند إلى صدر علي، وهو الذي غسّله وأخي الفضل بن العباس<sup>(۱)</sup>.

أقول: وهو نص ظاهر في الردّ على أمّ المؤمنين.

هذا، وتجدر الإشارة إلى أنّ ما رواه ابن عباس، روي بطرق أخرى معتبرة مرة عن أم سلمة، ومرة أخرى عن حبة العرني عن علي، وثالثة ورابعة...، أشار إلى بعضها ابن حجر في فتح الباري، بيد أنّ ابن حجر لمّا لم يستطع أن يخدش بكل هذه الطرق لكونها معتبرة متظافرة قال: ولعلّها (=أم سلمة) أرادت آخر الرجال بالرسول عهداً، ويمكن الجمع (بين ما روي عن عائشة وبين ما رواه ابن عباس وأم سلمة وعلي) بأن يكون علي آخرهم عهداً برسول الله وأنّه لم يفارقه حتى مال، فلمّا مال ظنّ أنّه مات، يم أفاق بعد أن توجه، فأسندته عائشة بعده إلى صدرها فقبض (٢).

أقول: رائع هذا التوجيه، لكن لو سلمناه ـ ولا سبيل ـ فهل سيدفع ما رواه المبخاري آنفاً أنّ سيّدة نساء العالمين فاطمة عليها السلام كانت ملازمة للنبي حتى ذهب لخير جوار؟.

وهل سيدفع قول أم المؤمنين: وليس عنده أحد غيري؟؟ كان على الإمام ابن حجر أن لا ينسى ذلك وهو بصدد شرح صحيح البخاري، فهو لم يعرض لهذه الإشكالية في الفتح إطلاقاً!!.

هـذا، وقـد أخرج ابن راهويه في مسنده عن أبي هريرة ما يؤيد ذلك، حيث نصّ على استناد النبي إلى صدر علي في مرض موته ص ٣٠٠.

وقد خرَّج الهيثمي في مجمع الزوائد عن أبي رافع الصحابي قال: توفي رسول الله عَلَيْلُهُ ورأسه في حجر علي بن أبي طالب().

والطبراني أخرج عن إبراهيم التيمي عن ابن عباس قال: جاء ملك الموت إلى

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲: ۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۸: ۱۰۷.

<sup>(</sup>٣) مسند ابن راهویه ۱: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد ١: ٢٩٣.

النبي فاستأذن ورأسه في حجر علي(١).

وروى ابن سعد بسنده عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنّ كعب الأحبار قام زمن عمر فقال ونحن جلوس عند عمر أمير المؤمنين: ما كان آخر ما تكلم به رسول الله يهج فقال عمر: سل علياً.

قال: أين هو؟قال: هو هنا فسأله، فقال علي: «أسندته إلى صدري، فوضع صدره على منكبي، فقال: الصلاة الصلاة».

فقال كعب: كذلك آخر عهد الأنبياء، وبه أمروا، وعليه يبعثون (١٠).

وروى ابن سعد أيضاً بسنده عن علي بن الحسين قال: « قبض رسول الله ورأسه في حجر على »(٣).

وروى بسنله عن الشعبي قال: توفي رسول الله عَيْظِيَّةٌ ورأسه في حجر علي، وغسّله على وغسّله على وغسّله على وغسّله

زبدة القول: إنّ الرسول مات وهو في حجر علي، رواه أربعة من الصحابة أحدهم علي على ما عرفت، وله أكثر من طريق عن أكثر من تابعي، وهو على هذا من الأخبار المستفيضة للغاية، ولا ينهض لمعارضته بحسب الصناعة ما تفردت به عائشة، أو ما تفرد بنقله عروة بن الزبير المبغض لعلي، فمن المعلوم لكل المشتغلين أنّ خبر الفرد لا ينهض لمعارضة ما يرويه الجمع، كما فيما نحن فيه.

نخلص من ذلك إلى أنّ هؤلاء الصحابة، كل بطريقته، وكذلك من ذكرنا من التابعين نفوا ما روت عائشة في هذه القصة.

هذا، ولكن الإنصاف العلمي يقتضي أن نحتمل أنّ الرواية مكذوبة على عائشة ومنحولة إليها، نحلها عروة بن الزبير، وقرينة ذلك ما رواه ابن عساكر وغيره عن علقمة والأسود عن عائشة قالت: قل رسول الله وهو في بيتها لما حضره الموت: « ادعوا لي حبيبي» فدعوت أبا بكر فنظر إليه ثمّ وضع رأسه، ثم قال: «أدعوا لي حبيبي» فقلت: ويلكم فدعوا له عمر فلما نظر إليه وضع رأسه، ثم قال: «أدعوا لي حبيبي» فقلت: ويلكم

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١٢: ١١٠.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ۲: ۲۹۲.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢: ٢٦٣٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ۲: ۲٦٣.

ادعوا له علي بن أبي طالب فوالله ما يريد غيره، فلما رآه أفرد الثوب الذي كان عليه ثمّ أدخله فيه فلم يزل يحتضنه حتى قبض ويده عليه (١).

فلو ثبت هذا الطريق عن عائشة، فهو قرينة على عدم صدور رواية السحر والنحر عنها، وأنّ عروة بن الزبير هو من وضعها على لسانها، ولو لم يثبت، ويقال بسقوطه، لا يبقى سوى ما مرّ من البحث وأنّ عائشة أسيرة لمشروع تفريغ محتوى السنّة خلال مبادىء تلك الطريقة من التفكير، ولا ثالث.

لكن تحسن الإشارة السريعة إلى أنّ ما رواه ابن عساكر صحيح على شرط الشيخين أو أحدهما، وله شاهد أخرجه ابن كثير في بدايته عن جميع بن كثير عن أمّه وخالته أنّهما دخلتا على عائشة فقالتا: يا أم المؤمنين أخبرينا عن علي، قالت: أي شيء تسألن؟ عن رجل وضع يده من رسول الله موضعاً، فسالت نفسه في يده فمسح بها وجهه، ثمّ اختلفوا في دفنه فقال (=علي): «إنّ أحسن الأماكن إلى الله مكان قبض فيه نبيّه».

قالتا: فلم خَرَجْتِ عليه؟

قالت: أمر قضي، لوددت أني أفديه بما على الأرض(٢).

وليس بعيداً أن يكون كل من الخبرين (خبر السحر والنحر والخبر الذي رواه ابن عساكر وابن كثير) ثابتين عن عائشة، وملابسات صدور الأول هو للرد على وصية النبي لعلي على ما عرفت؛ والثاني روته بعد شهادة على بردح من الزمن كما هو لائح من النص، ولقد أنبأناك أنّ جل الصحابة ندموا على تفريطهم بعد موت على.

## عائشة تتجسّس على النبي

ما نريده من هذه الأرقام هو التنبيه على أنّ التجسس على مثل النبي يكشف كشفا كاملاً عن أنّ المتلبس بهذه الخصلة غير المحمودة بل المحرمة لا يمكن أن نحتمل فيه استعداداً لتقديس النبوة والرسالة بشكل مرضٍ، ولا أنّ له ـ بالتبع ـ استعداداً لتقديس السنة النبوية..

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۶: ۳۹۳.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٧: ٣٩٧.

روى أحمد في مسنده عن نفس عائشة قالت: قام النبي من الليل فظننت أنّه يأتي بعض نسائه، فاتبعته فأتى المقابر ثم قال: «سلام عليكم...» قالت: ثمّ التفت فرآني فقال: «ويجها لو استطاعت ما فعلت...» (۱).

وفي مصنف ابن أبي شيبة أنّ عائشة قالت: فتجسستُ...(٢٠).

نقول: والله لا نـدري ما هي قيمة النبي في حسابات أم المؤمنين عائشة، فإيحاءات هـذا الـنص تصّور لـنا أنّ النبي لصاً من اللصوص، أو أنّه ينسل خفية لغرض غير مشروع، وتعالى الله ورسوله عن مثل هذا.

#### تقول للنبي: اقصد

روى ابن عساكر في تاريخه بسنده عن عائشة قالت: كان بيني وبين رسول الله عَلَيْلُهُ كلام، فقال: «أترضين أن يكون بيني وبينك أبو عبيدة بن الجراح». فقلت: لا. فقال: «أترضين بأبيك»؟ فأرسل بطلب أبي بكر، فجاء فقال عَلَيْلُهُ: «اقصصي» فقلت: اقصص أنت أن فقال عَلَيْلُهُ: «هي كذا وكذا» فقلت: أقصد، فرفع أبو بكر يده فلطمني...(ن).

ومعنى القصد كما ذكر أئمة اللغة؛ كالجوهري في الصحاح: السداد، وذكر ابن الأثير في النهاية أنّ السداد هو القصد في الأمر والعدل فيه (٥).

بناء على ذلك فبعض كلام النبي ليس سديداً في نظر أمّ المؤمنين، أو أنّها في بعض الأحايين ترى في كلام الرسول ما هو مجانب للصواب والسداد، ومن أجلى تداعيات ذلك أنّ في السنة النبوية قولاً أو فعلاً أو تقريراً ما هو زائغ عن القصد وليس بسديد، لكن هذه التداعيات حُبْلَى بهذا التساءل وهو: هل لنا أن نتوقع أنّ أم المؤمنين سوف تنتقي في حل الرواية عن رسول الله ما تراه هي سديداً وتترك ما كان زائعاً عن القصد ليس بسديد؟؟؟!!!.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲: ۲۷.

<sup>(</sup>٢) المصنف ٢: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) وكأنَّ النبي عند أم المؤمنين عائشة لا يستأهل أن يقل له: يا رسول الله.

<sup>(</sup>٤) تاريخ ابن عساكر ٣٠: ٢١٥.

<sup>(</sup>٥) الصحاح الجوهري ٢: ٤٨٥، النهاية ٢: ٣٥٢.

ثم ما أشبه قول أم المؤمنين هذا بقول عمر: إنّ النبي يهجر، وبقول المارق معترضاً على قسمة النبي: إعدل و...؟!!! مضافاً إلى أنّ مجموع ذلك برهان ساطع على أنّ مثل هذا القول ليس سلوكاً شخصياً لهذا الصحابي أو لذاك، بل هو منهاج لفئة من الصحابة!! لكن إذا أوقفنا هذا على شيء ثمين، فهو يوقفنا على ضفاف شاطىء آيديولوجية تفريغ محتوى السنّة (= ترك السنّة) أو قل القواسم المشتركة لعناصر طريقة تفكير هذه الفئة، بلا مداراة..

وقصة المارق فيما جاء عن المحدثين والمؤرخين وأهل السيرة هي أنّ رجلاً من بني تميم يقال له ذو الخويصرة وقف على رسول الله عَيْمَا الله عَيْمَا وهو يعطي الناس، فقال: يا محمد أعدل، قد رأيت ما صنعت اليوم.

فقل عَلَيْهُ: «أجل فكيف رأيت».

فقال: لم أرك عدلت<sup>(۱)</sup>.

وإذا ما أردنا أن نصطنع مقايسة بين أم المؤمنين عائشة وبين ذي الخويصرة (على ما بينهما من تفاوت طبعاً) نجد أنهما يشتركان في ثلاثة أمور:

الأول: أنّ كلاً منهما لا يرى حرجاً بتمزيق حجاب النبوة باتهامها بمجانبة العدل ومجانبة القصد والسداد.

الثاني: أنّ كلاً منهما لا يرى بأساً بأن يخاطب الرسول عَلَيْكُمْ بـ: محمد، على ما مرّ عليك آنفاً.

الثالث: أنّ كلاً منهما من خصوم أمير المؤمنين علي، فأمّا أم المؤمنين عائشة فاتضح، وحسبنا وقعة الجمل، وما مرّ عليك من نصوص في ذلك، وأمّا ذو الخويصرة فهو زعيم المنشقين عن أمير المؤمنين في التحكيم، وهو رأس الخوارج في وقعة النهروان..

قال المباركفوري: وذو الخويصرة هو حرقوص بن زهير الذي صار بعد ذلك من روؤس الخوارج(٢)، وثمّة أمرٌ رابع، وهو أنّ عائشة من أهل ذلك الاتجاه الذي

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام ٤٩٦، مسند أحمد ٣: ٥٠، صحيح البخاري ٧: ١١١، صحيح ٣: ١١٢، حصيم ٣: ١١٢٠ خصائص على للنسائي: ١٣٧، صحيح ابن حبان ١٤٠ .١٤٠

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوني ١: ٣٨٩.

يرى الاكتفاء بكتاب الله، وحرقوص ومن لف لفه هم من قالوا: لا حكم إلاَّ لله أثناء وقعة صفين!!!.

وزبدة القول ففي مجموع هذه الأمور ما يوضّح لنا أنّ لأم المؤمنين وحرقوص الخارجي المارق على ما بينهما من تفاوت طبعاً عقيدة في أنّ سنة الرسول عَلَيْقَةً الله الحدّ الذي يكون معه الرسول عادلاً وغير زائغ عن القصد، ولك أن تقول: إنّ كلاً منهما لا يعتقد بعصمة النبي عَلَيْقَةً، فالأمر واحد، ويا حبّذا لو أجابنا الأخرون عن حكم من يتهم الرسول بمجانبة العلل كما فعل المارق، وبالزيغ عن القصد كما أعلنت أم المؤمنين؟!!!.

#### عائشة بين الحقيقة والتاريخ

روى ابن عساكر بسنده عن عائشة قالت: قال أبو بكر: لمّا كان يوم أحد انصرف المناس كلّهم عن النبي فكنت أوّل من فاء إلى النبي فرأيت بين يديه رجلاً يقاتل عنه ويحميه فقلت، كن طلحة فداك أبي...، قال أبو بكر: فاقبلنا على طلحة نعالجه وقد أصابته بضع عشرة ضربة بين ضربة وطعنة...(۱).

فيما لو ثبت هذا النص عن أمّ المؤمنين فهو مجانب لحقائق التاريخ، فإنّ المؤرخين أجمعوا على أنّ من بقي يدافع عن النبي حتى آخر لحظة هو أمير المؤمنين علي، أمّا أبو بكر وعمر وعثمان فلم يثبت لهم ذلك ثبوتاً يلوي العنق، وفيما نحسب فإنّ هذا النص \_ فيما لو ثبت \_ إنّما روته أم المؤمنين في وقت كانت تأمل أن يجوز طلحة الخلافة، أي بعد مقتل عثمان بقليل، الأمر الذي ينطوي على بغضها الكامل لخلافة أمير المؤمنين على.

ولا بأس بالتنويه إلى أنّ الموت لما حضر أبا بكر أرادت عائشة الخلافة لطلحة، ولكن حسم أبوها الموقف حينما دعا بصحيفة فكتب فيها بالخلافة لعمر بن الخطاب، وهنا قالت عائشة كما في تاريخ ابن عساكر: فعند ذلك يئست من طلحة (٢).

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۰: ۷۰.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۲۱: ۲۷۱.

#### الرسول يحذر أم المؤمنين

روى أحمد بسنده عن عن سالم عن ابن عمر قال: خرج رسول الله عَيَّالَيُهُ من بيت عائشة فقالت: «إنَّ الكفر من ها هنا من حيث يطلع قرن الشيطان» (١).

وروى البخاري في صحيحه عن نافع عن عبد الله بن عمر قال: قام النبي عَلَيْهِ خطيباً، فأشار نحو مسكن عائشة فقال: «هاهنا الفتنة من حيث يطلع قرن الشيطان» (٢).

ورواه أحمد بنفس السند السابق ولكن بلفظ: خرج رسول الله من بيت عائشة فقال: «رأس الكفر من هاهنا، من حيث يطلع قرن الشيطان» (٣).

ورواه مسلم عن ابن أبي شيبة عن وكيع به<sup>(؛)</sup>.

أقول: والله لا ندري أي شيء نعلق على حديث الفتنة هذا، فلا ندري هل يوزيد المرء حيرة، أم علماً، ضاراً، أم يقيناً نافعاً? والغريب أن شراح صحيحي البخاري ومسلم هربوا هروباً مضحكاً من محاولة تفسيره، فراجع لترى. على أية حال ففي رواية البخاري (أصح كتاب بعد كتاب الله) أن النبي قام خطيباً فأشار نحو مسكن عائشة فقال: «هاهنا الفتنة ثلاثاً» وفي صحيح مسلم: فخرج من بيت عائشة فقال عَلَيْظُمُ: «رأس الكفر من هاهنا» فأمعنوا النظر رحمكم الله فيما نحن فيه من بلاء وامتحان!!!.

وأيّاً ما كان فليس من ريب في أنّ أقوى الأسباب التي أنضجت الثورة على الخليفة عشمان بن عفان وقتله هو موقف أم المؤمنين عائشة، وفيما اعتقد فإنّ موقفها هذا ساهم مساهمة فعّالة في اشعل فتيل الفتنة التي ما زالت آثارها باقية حتى هذه الساعة..

روى الطبري أنّ عائشة لم تكن في المدينة حينما قتل عثمان، وحينما كانت في الطريق لقيها عبد بن أبي سلمة فقالت له: ماذا وراءك؟. قال: قتلوا عثمان فمكثوا ثمانياً. قالت: ثمّ صنعوا ماذا؟ (من دون اكتراث بمقتل عثمان ولم تسأل عمّن قتله)(٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲: ۲٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١٨٠٠٨.

<sup>(</sup>٥) لأنَّها كانت ترجو الخلافة لطلحة، ولا يهمها ما عدا ذلك.

فقال: اجتمعوا على على بن أبي طالب. فقالت: والله ليت هذه (=السماء) انطبقت على هذه (=الأرض) إن تم الأمر لصاحبك، ردوني ردوني فانصرفت إلى مكة وهي تقول: قتل والله عثمان مظلوماً، والله لا طلبن بدمه. فقلت لها: ولم، فوالله إن أول من أمل حرفه لأنت؛ كنت تقولين: اقتلوا نعثلاً فقد كفر (۱).

وهذا نص في أنّ أهل ذلك العهد يرون تناقضاً صارحاً في مواقف أم المؤمنين عائشة وفي أقوالها، وأنّ قراراتها نابعة من مصلحة شخصية لا من شيء آخر، وما يلوح لنا أنّ في مواقفها، خلال ما عندها من طريقة تفكير، الدور الأفر حظاً في إرباك العقل الإسلامي، عقيدة وسلوكاً، فهي على أيسر التقادير صاحبة الجمل والحوأب، ولولا مساهمة موقفها، غير المبرر وغير المسؤول، في إضعاف أمير المؤمنين علي في الجمل - مثلاً - لما سمعنا اليوم بدولة بني أمية ولا بني العباس، ولَما كانت هناك صفين ولا نهروان بذلك الثقل المطروح، ولكن يأبى الله إلا أن يبتلي البشر، ولا ننسى أن نذكر بأنّ هذا النص رقم آخر يعلن بكل صراحة عن كونها من خصوم أمير المؤمنين على.

وفي بعض ما أخرج البخاري في صحيحه تأييد لكثير من النتائج السابقة؛ فقد روى بسنده عن أبي بكرة قال لقد نفعني الله بكلمة سمعتها من رسول الله عَلَيْهُ أيّام الجمل، بعدما كدت أن ألحق بأصحاب الجمل فأقاتل معهم، قال (=أبو بكرة): لمّا بلغ رسول الله عَلَيْهُ أنّ أهل فارس قد ملّكوا عليهم بنت كسرى، قال عَلَيْهُ : «لن يفلح قوم ولّوا أمرهم امرأة»(٢)

#### عانشة والحوأب

أغنانا عن تطويل الكلام في هذه القضية ابن حجر في فتح الباري بقوله: أقبلت عائشة فنزلت بعض ميه بني عامر، فنبحت عليها الكلاب فقالت أي ماء هذا؟ قالوا: الحوأب. فقالت: ما أظنني إلا راجعة، فقل لها بعض من كان معها: بل تقدمين فيراك المسلمون فيصلح الله ذات بينهم.

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٣: ٤٧٧، الإمامة والسياسة ١: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ١٣٦.

فقالت: إنّ النبي عَلَيْ قال لنا ذات يوم: «كيف بإحداكن تنبحها كلاب الحوأب» وأخرج هذا أحمد وأبو يعلي والبزار، وصححه ابن حبّان والحاكم وسنله على شرط الصحيح، وعند أحمد (=المسند)...، ومن طريق عكرمة عن ابن عباس أنّ رسول الله عَلَيْ قال: «أيتكنّ صاحبة الجمل الأدبب، تخرج حتى تنبحها كلاب الحوأب، يُقتل عن يمينها وعن شمالها قتلى كثيرة، وتنجو بعدما كادت» ورواه البزار ورجاله ثقات..

وأخرج البزار من طريق زيد بن وهب قال: بينا نحن حول حذيفة إذ قال: كيف أنتم وقد خرج أهل بيت نبيكم فرقتين يضرب بعضكم وجوه بعض؟قلنا: يا أبا عبد الله فكيف نصنع إذا أدركنا ذلك؟ قال: انظروا الفرقة التي تدعو إلى أمر علي بن أبي طالب فإنها على الهدى..

وأخرج الطبراني أنّه ذكر لعائشة يوم الجمل فقالت: وددت أنّي جلست كما جلس غيري، فكان أحب إليّ من أن أكون ولدت من رسول الله عشرة كلّهم مثل عبد الرحمن بن الحارث بن هشام (۱).

وما هو معلوم بالضرورة للجميع أنّ أم المؤمنين لم ترجع إلى مستقرّها حيثما أمرت أن تقرّ فيه وهي ماثلة \_ على الدوام \_ بين يدي تحذير النبي الآنف، ومن ثمّ فلا غلو فيما إذا اعتقدنا أنّها نأت بجانبها عن ذلك التحذير الشديد، وأملصت أيّما إملاص عن سنّة النبي التحذيرية، وبالتالي فأيسر ما يقال في صنيعها هذا هو أنّه ينطوي على مبادىء طريقتها الخاصة في التفكير، ولكن مهما كانت تلك الطريقة فإنّها تتقاطع مع طريقة تفكير النبوة المطوية في سنّته التحذيرية المباركة، فيما لا يمكن الغض عنه..

وليت الأمر يقف على ذلك، فجيشها إنّما سار على ثلاث حقائق أو أكثر: النكث والظلم واللعن، فأمّا النكث فهو ما أطلقه الرسول عَمَالله على جيشها حينما قل في حق على أنّه: «سيقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين»(١).

<sup>(</sup>١) فتح الباري١٣: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) لا يبعد القول بتواتر هذا الحديث فقد رواه الحاكم في مستدركه ٣: ١٣٩ بسنده عن أبي أيوب الأنصاري قال: أمر رسول الله علي بن أبي طالب بقتال «الناكثين والقاسطين والمارقين» رواه عنه بطريقين، وانظر معجم الطبراني الكبير ٤: ١٧٢..

## وأمَّا الظلم فلقول الرسول عَلَيْلَة للزبير أنَّه سيقاتل على: «وهو له ظالم»(١)

وروى أبو يعلي في مسنده ١: ٣٩٧ بسنده عن علي بن ربيعة قال: سمعت علياً على منبركم هذا يقول: عهد إليّ النبي عَلَيْهُ أن أقاتل «الناكثين والقاسطين والمارقين» ورواه الطبراني في الأوسط ٨: ٢١٣، عن ربيعة بن ناجذ.

كما وروى أبو يعلى ذلك في مسنده ٣: ١٩٤ عن عمَّار بن ياسر.

وروى الطبراني في المعجم الأوسط ٩: ١٦٥، والمعجم الكبير ١٠: ٩١ بسنده عن عبد الله بن مسعود على نحو ما تقدم..

وروى هذا المضمون عن رسول الله ﷺ جابر بن عبد الله الأنصاري حسبما أخرجه السيوطي في الدر المنثور ٦: ١٨..

أقول: هذا الحديث أرسله الإمام الغزالي في المستصفى: ١٠٤ إرسال المسلمات، ومثله فعل الإمام السرخسي في المبسوط ١٠٤ مرتّباً عليه أحكاماً شرعية..

وقد أخرج الحديث بأسانيدهم المؤرخون أيضاً؛ فقد رواه ابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق ٤٢: ٤٦٨ بسند صحيح عن زيد بن علي بن الحسين عن أبيه عن الحسين بن علي عن علي عن رسول الله عَمَالُهُ..

وقد نص الهيشمي في مجمع الزوائد ٧: ٢٣٨ بصحة بعض طرق هذا الحديث، ومثله فعل الإمام عمرو بن أبي عاصم في كتاب السنّة ٩٠٧/٤٢٦ بقوله: حديث صحيح..

وعلى ذلك فالحديث ليس صحيحاً فحسب، بل هو صحيح مستفيض رواه عن رسول الله عَيْلُهُ وعن علي بن أبي طالب جمع من الصحابة والتابعين؛ فقد رواه عن رسول الله عَيْلُهُ: علي، وأبو أيوب الأنصاري، وعبد الله بن مسعود، وجابر بن عبد الله الأنصاري، وعمار بن ياسر، وليس يبعد القول عن تواتره، وقد رواه أيضاً الصحابي سعد بن عبادة وأم المؤمنين أم سلمة عن رسول الله كما في فرائد السمطين ١: ٣٨٣ و٢٨٦، وفي الحقيقة فيلهذا المضمون شواهد ومتابعات صحيحة أخرى منها ما أخرجه الحاكم في مستدركه ١: ١٢٣ ١٢٢ بسند صحيح على شرط الشيخين كما نيص هيو، قل: قل النبي: «إنّ منكم من يقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تزيله» فاستشرف لها القوم وفيهم أبو بكر وعمر قل أبو بكر: أنا هو؟ قل: «لا كقل عمر: أنا هو؟ قل: «لا كقل عمر: أنا هو؟ قل: «لا كالله على على الله عليه وآله. والإمام الذهبي في تلخيص المستدرك رأسه كأنّه قد كان سمعه من رسول الله صلى الله عليه وآله. والإمام الذهبي في تجمع الزوائد ٩: ٣١ من بصحته، وروى بنحوه الترمذي في سننه ٥: ٢٩٨ جازماً بصحته أيضاً..

(١) علل الدارقطني ٤: ٢٤٥، ميزان الاعتدال٢: ٤٨٨، وهو من الأحاديث المعتبرة.

والمورد لا يخصص الوارد؛ لسريان العلّة على كلّ من قاتل علياً، وهذا علاوة على الإجماع في أنّ الحق هو حليف أمير المؤمنين علي دون غيره، وأمّا اللعن فلما روته هي وغيرها عن رسول الله في لعن مروان وأبيه، ولا يخفى أنّ مروان إذ ذاك من قيادات ذلك الجيش.

وروى الدارقطني \_ بسند صحيح \_ في هذا السياق عن ابن عباس أنّ علياً أرسل إلى طلحة بن عبيد الله والنزبير بن العوام فقال: قل لهما: إنّ أخاكما علياً يقرؤكما السلام ويقول: ما نقمتما عليّ!! استأثرتُ بملٍ أو جرتُ في حكمٍ؟؟!! فقالا: ولا واحدة من ثنتين..، ولكنّه الخوف والطمع(۱).

وإذن فجيش أم المؤمنين من منطلق عداوة علي أو الخصومة معه دار على هذه الحقائق علاوة على البغي، وكل هذه الأسس يجمعها الرد على رسول الله عَلَيْظُهُ برمي سنته في منفى المهملات القرشية.

# عائشة ذات فهم خاطئ لكلام النبي ﷺ

والأرقام على ذلك كثيرة، ففي بعضها أنها كانت تستغل مبدأ الاحتياط في الرواية فتقلب معنى الحديث بما يلائم فهمها الخاطئ، وسنعرض هنا لبعض الأرقام للتدليل على أنّ مروياتها عن الرسول عَلَيْقَا قد تكون في بعض الأحيان صياغة لما تفهم هي لا أنّه نفس قول النبي عَلَيْقًا ، ولا أيسر من الاحتمال..

أخرج أحمد في مسنده \_ وكذلك فعل البخاري \_ عن ابن عمر قال: وقف رسول الله عَلَيْلُهُمُ على القليب يوم بدر فقال: «يا فلان يا فلان، هل وجدتم ما وعد ربكم حقاً؟ أما والله وإنهم الآن لَيسْمَعُون كلامي».

قال يحيى (راوي الحديث الآنف) فقالت: عائشة: غفر الله لأبي عبد الرحمن (كنية ابن عمر) إنّما قال رسول الله: «إنهم الآن لَيعْلَمونَ أنّ الذي كنت أقول لهم هو الحق» ثم قرأت: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى﴾ ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْقُبُورِ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) علل الدارقطني ٣: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ٩، مسند أحمد ٢: ٣١.

أقول: مع الغض عن كل الملابسات فنحن حيل مثل هذا الضرب من الأخبار أمام مشكلة كبيرة، فإنّه وبملاحظة نفس الصحبة والسبق لا ترجيح لأحد الصحابة على الآخر، ونحن بادىء ذي بدء لا نعلم هل أنّ الصواب حليف عائشة أم ابن عمر؟!!!

وقد يقال: إنّ عائشة استدلت على ما ذهبت إليه بقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى...﴾.

لكن يقل ببساطة: إنّ هذا النوع من الاستدلال لا يثبت شيئاً؛ لأنّه من قبيل الاستدلال بالمجمل؛ آية ذلك أنّ الله سبحانه وتعالى وصف الأحياء ممّن أضل الله بأنّهم عذلك له يسمعون فقد قل تعالى: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمعْنَا وَهُمُ لا يَسْمَعُونَ فَهل هؤلاء لا يصح خطاب النبي لهم لمجرد أنّ الآية قالت: ﴿وَهُم لا يَسْمَعُونَ الله وَإِذَا ما وجد الاحتمال بطل الاستدلال.

أضف إلى ذلك ورد في الصحيحين ما يبطل اعتراض عائشة؛ فعن أنس بن مالك قل: قل النبي صلى الله عليه وسلم إنّ: « العبد إذا وضع في قبره وتولى وذهب أصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم أتاه...»(١).

فهل قرع النعل أولى بالسماع من كلام أشرف خلق الله على الإطلاق؟

وعموماً ففي هذا الضرب من الأخبار \_ لا خصوص الخبر المتقدم \_ احتمال أنّ عائشة هي المخطئة قائم بلا شبهة، كما أنّ احتمال أنّ ابن عمر هو المخطيء كذلك، ولا مرجح في البين.

لكن قد يقال: إنّ عائشة بملاحظة أنّها لا ترى حرجاً بالتواطوء على رسول الله وجهاً لوجه، وبملاحظة أنّها أسيرة لطريقة تفكير جوهرها الخصومة مع بني هاشم و...، أدلة كافية للتأمل في بعض مروياتها، وعليه فليس لمروياتها رجحان على مرويات الآخرين عند المعارضة.

قلنا: لا تنفرد عائشة بهنه الأشياء، وسيأتي أنَّ ابن عمر يجري في هذا الجرى،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲: ۹۲، صحيح مسلم ٨: ١٦١.

وأنّه كان لا يعبأ بحديث رسول الله إذا ما عارض نزعته القرشية، كما أنّه أسير لتلك الطريقة التي تعبّر عن آيديولوجية يصب نفعها في حوض قريش، وآية ذلك أنّ كلاً منهما لم يبايع أمير المؤمنين علياً على الخلافة، معتقداً ببطلان ذلك، على حين أنّ كلاً منهما بايع معاوية عليها.

ثم إن الإنصاف يقتضي أن نقول: إن في تخطئة عائشة لابن عمر في الخبر الآنف بعد عن دواعي اللعب والتحريف، إذ لا صلة له ببني هاشم، ولا بالخلافة، ولا بمصلحة شخصية، ولا بما هو من هذا القبيل، خاصة وأن ابن عمر كان سيّء الحفظ ردىء الفقه.

فلعل هذه المسلمات تنفع أن تكون مرجحات لروايات عائشة وهي في صدد تخطئة ابن عمر، ولكن في مقابل ذلك هناك مرجح لابن عمر في هذا الصدد، فمن منطلق أنّ الخبر الآنف بعيد عن دائرة الخصومة والمصلحة، ومن منطلق أنّ المعروف عن ابن عمر تتبعه لآثار رسول الله، قد يرجح ما يرويه على ما ترويه، ويقدم ما يفهمه هو على ما تفهمه هي، فتأمل في ذلك، فإنّ المسألة من أشكل المشكلات عند المحدثين، وهي لا تقف عند هذا الحديث أو ذاك، وكان مقصودنا من هذا التطويل التنويه إلى ذلك فقط.

على أيّ حل فممّا ورد مما يلل على ذلك ما أخرجه عبد الرزاق في مصنفه أنّ عمر بن عبد العزيز دعا كلاً من سالم بن عبد الله بن عمر وعروة بن الزبير (=ابن اخت عائشة) فسألهما عن المسافر في رمضان أيصوم؟. فقال عروة: إنّما أخذت عن عائشة وقال سالم: إنّما أخذت عن ابن عمر، فتماريا وارتفعت أصواتهما، فقال عمر بن عبد العزيز اللهم اغفر، اللهم اغفر، أصومه في اليسر وأفطره في العسر (۱).

لا نريد أن نستدل بهذا الخبر على شيء، سوى لفت النظر إلى أنّ إختلاف عائشة وابن عمر أفضى إلى اختلافٍ جذري بين أئمة التابعين في معرفة أيّ القولين ألصق بدين الله وسنّة رسوله.

ومما روي في ذلك أيضاً أنَّ الرسول ﷺ أذن لسهلة بنت سهيل أن ترضع سالمًا

<sup>(</sup>١). ومقصودنا من هذا النص أنّ عمر بن عبد العزيز ضاعت عليه سنة الرسول ودين الله بسبب رواية الصحابة المتناقضة وأفهامهم اللامتجانسة، ولمّا تبعد الشقّة، فأمعن النظر، راجع مصنف عبد الرزاق ٢: ٥٦٨.

وهو شاب بالغ ذو لحية حتى يكون محرماً عليها؛ لتأمن عواقب غيرة زوجها بسبب كثرة دخول هذا الشاب وخروجه عليها..؛ إذناً نبوياً خاصاً له دون باقي البشر، ولكن عائشة دون كل الصحابة فهمت من صنيع النبي هذا حكماً عاماً وليس خاصاً، فأفتت بحصول الحرمة برضاعة الكبير ذي اللحية فضلاً عن الصغير، حتى أنها طلبت من أخت لها أن ترضع رجلاً حتى يكون محرماً عليها، ولكن وقف نساء النبي في وجهها بقولهن والله ما نرى هذا إلا رخصة أرخصها رسول الله عَيْنَ للسالم خاصة، فما هو بداخل علينا أحد بهذه الرضاعة ولا رائينا(۱).

فما يوقفنا من هذا النص المتفق على صحته هو أنّ أم المؤمنين قد غابت عنها حكمة تخصيص الحكم، على حين أنّ مثل هذه الحكمة يكاد يستحيل غيابها على الأخرين!!.

#### عائشة مطروحة أعلم نساء الأرض

هذا ما قاله الزهري، وسيتبين لاحقاً أنّ الزهري من أعلام الانحراف عن أمير المؤمنين علي، وقد قال: لو جمع علم عائشة إلى علم جميع أزواج النبي وعلم جميع النساء لكان علم عائشة أفضل (٢).

وقال عطاء بن أبي رباح وهو فقيه مكّي ذو هوى أموي (٣): كانت عائشة أفقه الناس وأعلم النّاس وأحسن الناس رأياً (١).

وقال عروة بن الزبير: ما رأيت أحداً أعلم بفقه ولا بطب ولا بشعر من عائشة (٥).

أقول: والنصوص في هذا الشأن كثيرة، وكلّها صادرة عن أهل ذلك الإتجاه، ومقصودنا من إيرادها التنبيه على عنصر آخر من عناصر الآيديولوجية وطريقة

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٤: ١٦٩.

<sup>(</sup>Y) الاستيعاب ٤: ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) سيتبين الاحقاً أنَّ فقهاء مكة بعد استشهاد علي لا يستقون الدين إلاَّ من أعدائه وخصومه كما جزم ابن تيمية.

<sup>(</sup>٤) الاستيعاب ٤: ٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) الاستيعاب ٤: ٣٧٧.

التفكير، وهذا العنصر يقوم على مبدأ أعلمية خصوم على على باقي النّاس، وأنّ علياً قياساً بخصومه أدون منهم علماً وفهماً، وسنوقفك على تفصيل ذلك لاحقاً، في محلّه.

هذا لباب الكلام في شخصية عائشة، واستعدادها للنوء بحمل الرواية عن رسول الله في ضوء تداعيات مبادىء الأيديولوجية اللاعلوية خلال تلك الطريقة من التفكير.

## عائشة وعناصر الآيديولوجية (= الخلاصة)

أخبرناك أنّ البحث في شخصية أمّ المؤمنين عائشة طويل لا يسعه مختصرنا هذا، والذي عرضناه هو ما يلائم دراستنا التي بين يديك، وعلى أي حال فالذي نخلص إليه من مجموع ما تقدم عدة أشياء:

الأول: لا ترى أم المؤمنين حرجاً بالتواطؤ على رسول الله عَيْمُولُهُ وجهاً لوجه.

الثاني: أنَّها من أقوى خصوم بني هاشم وبخاصَّة أمير المؤمنين علي.

الثالث: لا تعبأ بسنة الرسول المباركة في حق علي، فترى جواز مخالفتها بل تناسي ما يضر مصلحتها منها، وكانت بارعة في تفريغ محتواها.

الرابع: كانت تؤذي النبي عَلِيْواللهُ.

الخامس: كانت تفضل معاوية على علي، وآية ذلك أنّها بايعت الأول على الخلافة مع علمها بأنّه من رموز البغي تاركة علياً، بل قاتلته شر قتال.

السادس: ذات فهم خاطئ لحديث رسول الله.

السابع: لم يثبت عندي أنّها ماتت حافظة للقرآن.

الثامن: ندمت على أخطائها قبل موتها بقليل، فيما تذكر النصوص.

هذا وننبّه أنّنا هنا وفيما سيأتي لن نكرر ذكر عناصر الأيديولوجية التي سبق منّا استلالها مّا تمخّيض عن الفصول السابقة والبحوث المتقدمة إلاّ على نحو الإشارة، مكتفين بما تقدم، فعلى القارىء الكريم أن تكون هذه القضية نصب عينيه، ابتداءً من هذا الفصل.

# إلفات نظر إ حكم الكذب على النبي

قال السمعاني: من كذب في خبر واحد وجب إسقاط ما تقدم من حديثه (١).

وقال ابن حجر: اتفق العلماء على تغليظ الكذب على رسول الله عَلَيْظُ وأنّه من الكنب على رسول الله عَلَيْظُ وأنّه من الكبائر حتى بالغ الشيخ أبو محمد الجويني فحكم بكفر من وقع منه ذلك وكلام ابن العربي يميل إليه (۱).

وحكى ابن الصلاح عن أحمد بن حنبل والحميدي (= شيخ البخاري) وغير واحد من أهل العلم أنه لا تقبل رواية حتى التائب من الكذب، بل حتى لو حسنت توبته (٣).

وللسباعي كلمة يقول فيها: وقد أجمع أهل العلم على أنّه لا يقبل حديث من كنب على النبي، كما أجمعوا على أنّه من أكبر الكبائر واختلفوا في كفره؛ فقال به جماعة، وقال آخرون بوجوب قتله واختلفوا في توبته هل تقبل أم لا...(١٠).

ولا يحسن أن نتناسى أنّنا أمام مشكلة عويصة في قضية الكذب على النبي، فنحن في الوقت الذي ينبغي أن نحتج بثقات النقل عن رسول الله صحابة وغير صحابة، ينبغي علينا أيضاً وهذا بحسب الضوابط الشرعية \_ أن لا نلتفت إلى النقلة إذا كذبوا ولو مرة واحدة، خاصّة وإنّ كلمات العلماء السالفة تنطوي على حدّية لا تفرق بين الصحابة وغر الصحابة.

وما ينبغي أن يعلم أنّ الكذب \_ ملكة \_ إذا وقع مرّة وقع كلّ مرّة إلاّ إذا دلّ الدليل على التوبة والإقلاع؛ فالقضية تدور مدار الدليل، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فعموم النّاس صحابة وغير صحابة محكومون بقول النبي الأبجد عَلَيْكُولُلُهُ: «من كذب عليّ متعمّداً فليتبوّأ مقعده من النّار» (٥) وهو في ضوء إطلاقه شامل للجميع، لا يفرق بين هذا وذاك، سواء أكان من الصحابة أم من التابعين أم من غيرهم..

على أنَّ الإطلاق فيما يقول المناطقة والفلاسفة والأصوليون طبيعة على نحو

<sup>(</sup>١) تقريب النووي: ١٤.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۲: ۳۸۹.

<sup>(</sup>٣) التقييد والإيضاح في شرح مقدمة ابن الصلاح: ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) السنة ومكانتها في التشريع للسباعي: ٩٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١: ٣٥.

صرف الوجود؛ أي أنّ من يكذب على رسول الله مرّة واحدة هو من أهل النّار، إلاّ إذا أصلح ما أفسد، وارتاض على الصدق وعدم الكذب.

# أبو هريرة وآيديولوجية مواجهة علي

نص ابن عبد البر القرطبي في الاستيعاب أنّ أبا هريرة أسلم عام خيبر (۱)، وكذلك ابن الأثير في أسد الغابة (۲) وهكذا الجميع، وقد أخرج البخاري عن أبي هريرة نفسه قال: أتيت رسول الله عَيْنِين وهو بخيبر بعد ما افتتحها، فقلت يا رسول الله عَيْنِين أسهم لى!.

فقل بعض بني سعيد بن العاص: لا تسهم له يا رسول الله.

فقال أبو هريرة: هذا قاتل ابن قوقل.

فقل ابن سعيد بن العاص: واعجباً لوَبْرِ تدلّى علينا من قدوم ضأن، ينعى عليّ قَتْلَ رجلِ مسلم أكرمه الله على يدي، ولم يهنّي على يديه..

قال الراوي: فلا أدري أسهم له أم لم يسهم (٣)!.

والوَبْر، دويبة تشبه السنّور، أو هي كل دويبة كالقراد وغيره، والمراد هو تحقير أبي هريرة كما نص على ذلك الخطابي (أ)، وما يلاحظ هو أنّ أبا هريرة أراد أن يثير فتنة، فإنّ أباناً (=ابن سعيد بن العاص) كان قد قتل مسلماً حينما كان مشركاً، ولكنّه أسلم في صلح الحديبية وقبل النبي عَيَالِيُهُ إسلامه، هذا أولاً، وثانياً فإنّ أبا هريرة فيما يظهر من النص ثقيل على القلب، جريء جرأة منمومة في مضمار تحصيل المل، وثالثاً فالخبر نص في أنّ أبا هريرة قد قدم على النبي بعد فتح خيبر.

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ٤: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٥: ٣١٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣: ٢١٠.

<sup>(</sup>٤) حكاه عنه الصالحي الشامي في سبل الهدى والرشاد ٥: ١٦٨.

#### تناقض البخاري أم تناقض أبي هريرة

مر عليك \_ فيما أخرجه البخاري أنفاً \_ أنّ أبا هريرة قل: أتيت رسول الله عَلَيْلَ بخيبر بعدما افتتحها...، ولكن في عرض ذلك أخرج البخاري في صحيحه أيضاً بسنله عن سالم مولى ابن مطيع قل: إنّه سمع أبا هريرة يقول: افتتحنا خيبر ولم نغنم ذهباً ولا فضة... (١).

إنّ هذين النصّين ـ لعمر الله ـ دليلان كاملان على مصداقية مرويات أبي هريرة، وعلى أنّ صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله!!!.

وتجدر الإشارة إلى أنّ ابن حجر في فتح الباري (وبقية شراح صحيح البخاري) ارتبك أيّما ارتباك وهو يستميت فاتحاً باب التأويل لحلّ هذا اللغز، وأفضل ما توصل إليه احتمال أن يكون أصل الحديث \_ بهذا اللفظ \_ : خرجنا مع النبي من خيبر إلى وادي القرى، وقد علق على ذلك بقوله: فلعل هذا أصل الحديث (١).

لكن في هذا التأويل ما فيه؛ إذ هو دليل على أنّ بعض أحلايث صحيح البخاري محرفٌ عن أصله متلاعب فيه، أو نقول: إنّ الذنب ليس ذنب صحيح البخاري، بل تناقض أبي هريرة نفسه، وعلى ما يقول المثل: حبل الصدق قصير!!! ولا ثالث في البين.

وعلى كل من التقديرين لا يمكن الركون بسهولة لكل ما في صحيح البخاري ولا لجميع ما ضمّ من مرويات أبي هريرة، وليس في هذا غلو ولا مجانبة للمعقول؛ فكثرة هفوات صحيح البخاري، من هذا القبيل كثيرة للغاية، ولنا إذا إذن الله دراسة مستقلة بعد هذه الدراسة تعقبنا من خلالها على كثير من أحاديث البخاري في صحيحه بالنقد.

## أبو هريرة أكثر الصحابة حديثاً عن النبي

هـنه هـي الحقيقة الساطعة في مصادر حديث النبي عَيَّا الله المسمّة المسمّة بالكتب السـتة (٣)، وهـناك إحصائية مشـهورة لجمـوع أحاديثه الواصلة إلينا عبر تلك المصادر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥:

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٧: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٣) وهي: صحيح البخاري، صحيح مسلم، سنن الترمذي، سنن أبي داود، سنن النسائي، سنن ابن ماجة.

تعلىن أنّ له خمسة آلاف وثلاث مائة وأربع وسبعين حديثاً (٥٣٧٤)، في صحيح البخاري منها ٤٤٦ حديثاً، وكثير من المحققين يشكك بهذا العدد الهائل أن يكون مما سمعه أبو هريرة من النبي؛ لكونه متأخر الإسلام، ولأنّ المعقول هو أن ينسب هذا العدد الهائل للسابقين الأولين من الصحابة، لا لمن صاحب النبي سنتين أو أقل (١).

## أبو هريرة يكذب نفسه عملياً !

روى البخاري في صحيحه بسنده عن أبي هريرة قال: ما من أصحاب النبي أحد أكثر حديثاً مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو بن العاص فإنّه كان يكتب ولا أكتب (٢).

فهذا نص على أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص أكثر منه حديثاً، مع أننا لو استقصينا أحاديث عبد الله بن عمرو لوجدناها قياساً بأحاديث أبي هريرة على السبع تقريباً، ومرة أخرى نجد شرّاح الصحيح يخضعون لسلطة التأويل؛ فيمارسون الكفاح بإجابات هي في واقعها هروب واضح عن عملكة النص والظاهر، فمثلاً يقول ابن حجر: إنّ عبد الله بن عمرو بن العاص كان مشتغلاً بالعبادة أكثر من اشتغاله بالتعليم...(٣).

على حين أنّ مثل هذا التبرير لا يساعد عليه التاريخ، وآية ذلك أن عبادة عبد الله بن عمرو بن العاص بلغت الذروة في يوم صفين حينما كان قائداً مبرزاً لجيوش الباغين ممالئاً على أهل الحق، بل بلغت عبادته الذروة حينما أضحى في نعيم ملك مصر الذي أخذه أبوه عمرو بن العاص طعمة مقابل دينه الذي باعه لمعاوية...،

<sup>(</sup>۱) إشكالية تستحق البحث!! لم يعرض لها الباحثون في علوم الحديث بشمولية وإحاطة، وحاصلها أنّ كل الصحابة السابقين ليس له عدد مرض من الحديث يتناسب مع سبق الصحبة، فبعضهم صاحبه أكثر من عشرين سنة، بل تربط بعضهم بالرسول علاقة خاصة، ولو كان أحدهم سمع من النبي حديثاً واحداً في اليوم الواحد وهذا على أسوأ التقادير، لكان يربو مجموع ما سمعه عن مجموع ما سمعه أبو هريرة بعدد مهول، فما هو السر في أنّ أحاديثهم قليلة في الصحاح والمسانيد؟!!!.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) 'فتح الباري ١: ١٨٤.

وسنعرض لذلك لاحقًا..

على أيّ حلل لا غلو فيما إذا شككنا بكثرة مرويات أبي هريرة في نقل الحديث عن رسول الله، وممّا يزيد نار الشك ضراوة هو أنّ هذا الصحابي يدرج في قائمة خصوم أمير المؤمنين علي، لكن بطريقة خاصّة، كما أنّه يدرج في قائمة شيعة أعدائه الأمويين.

#### أهل العراق يكذبون أبا هريرة

روى البخاري بسنده عن أبي هريرة أنّه ضرب جبهته (وفي بعض المصادر صلعته) ويقول: يا أهل العراق، أتزعمون أنّي أكذب على رسول الله؟ أيكون لكم المهنأ وعلى المأثم...(١).

وهمو نص في أنّ أبا هريمة كاذب في عقيلة أهمل العراق، وسيتبين لاحقاً أنّ العراق، وسيتبين لاحقاً أنّ العراق، وبالذات الكوفة، المثوى الديموغرافي لأتباع أمير المؤمنين علي وشيعته، دون بقية الأمصار..

## عمر وعثمان وعلي وعائشة كدّبوا أبو هريرة

هذا ما نقله ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث عن النظام (٢)، وقد حاول الدفاع عن أبي هريرة، مع الغفلة عن أنّ مثل هذا الدفاع يدعو إلى الطعن المباشر بعمر وعثمان وعلي وعائشة، وأنّ تكذيبهم له فرية منهم عليه، فهاك قوله: وأمّا طعنه (=النظام) على أبي هريرة بتكذيب عمر وعثمان وعلي وعائشة له، فإنّ أبا هريرة صحب رسول الله نحواً من ثلاث سنين (٣)، وأكثر الرواية عنه، وعمّر بعله نحواً من ٥٠ سنة، وكانت وفاته ٥٩ للهجرة، وفيها توفيت أم سلمة زوج النبي، وتوفيت عائشة قبلهما بسنة، فلمّا أتى من الرواية عنه ما لم يأت بمثله من صحبه من جلة

<sup>(</sup>١) الأدب المفرد للبخارى: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) وقد علق أبو رية في كتاب شيخ المضيرة: ١١٨ على هذه الفقرة بقوله: كما كان يزعم أبو هريرة، وقد حققنا أمر مدة صحبته فوجدنا أنّها لم تزد على عام وتسعة أشهر، وسنعرض لذلك.

أصحابه والسابقين الأولين إليه، اتهموه وانكروا عليه، وقالوا: كيف سمعت هذا وحدك (۱۰)؟.

وهـ و اقـ رار صريح منه بتكذيب عمر وعثمان وعلي وعائشة لأبي هريرة، مضافاً إلى أنّ التعليل الذي أورده للدفاع عن أبي هريرة يقتضي جهل الراشدين وأم المؤمنين بحاله، وأنّهـم مفترون عليه، وفي الحقيقة فنحن بين خيارين، فإمّا أن نكذب أبا هريرة كما كذّبه عمر وعثمان وعائشة وعلي، وإمّا أن نتهم هؤلاء الصحابة الأربعة بالافتراء على ساحة قدس أبي هريرة المبجلة، ولا مندوحة...، ويبدو أنّ ابن قتيبة اختار من حيث يدري أو لا يدري ـ الخيار الثاني، أمّا نحن فليس في وسعنا أن ندين بغير الأول، وفي المقام كلمة للأديب مصطفى صادق الرافعي يقول فيها: كان أبو هريرة أكثر الصحابة رواية، ولهذا كان عمر وعثمان وعلي وعائشة ينكرون عليه ويتهمونه، وهو أول راوية اتهـم في الإسلام، وكانت عائشة أشدّهم إنكاراً عليه؛ لتطاول الأيام بها وبه، إذ توفيت قبله بسنة (۱).

نخلص من ذلك إلى أنّ أبا هريرة علاوة على أنّه كاذب بنظر أهل العراق، هو كذلك بنظر مربع الخلفاء الراشدين وأم المؤمنين عائشة، وغيرها، وهذه النقطة توقفنا على بداية الغيث الذي تستقى منه طريقة تفكير أبي هريرة الحياة!!!.

## بعض الأخبار في تكذيب أبي هريرة

روي عن أمير المؤمنين علي أنّه أنكر على أبي هريرة قوله: حدثني خليلي عَيِّلُهُ ...، ورأيت خليلي عَيِّلُهُ، وقال خليلي، بقوله: «متى كان النبي خليلك يا أبا هريرة» (٢) وهو ظاهر في المطلوب، وروي أيضاً عن أمير المؤمنين علي قال: «أكذب الأحياء على رسول الله عَيْلُهُ لأبو هريرة الدوسي» (١).

وروي عن عمر بن الخطاب أنّه قال لأبي هريرة: لتتركن الحديث عن رسول الله

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ آداب العرب للرافعي ١: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٤: ٦٨.

أو لألحقنك بأرض دوس<sup>(۱)</sup>، وقد نص الأستاذ شعيب الأرنؤوط على صحة سند هذا الخبر، ومن ثم فقد على عليه ابن حجر في الإصابة بقوله: وهذا من عمر يلل على كذب أبى هريرة (۱۲).

وفيما أخرجه ابن أبي الحديد قال عمر بن الخطاب بعد أن ضربه بالدرة: قد أكثرت من الرواية، وأحرى بك أن تكون كاذباً على رسول الله (٣).

وفي مختلف علوم الحديث أنّ أبا هريرة روى عن النبي عَلَيْهِ : «من أصبح جنباً فلا صيام له» فأرسل مروان في ذلك إلى عائشة وحفصة يسألهما عن ذلك فخالفتاه، وحينما ذكر لأبي هريرة ذلك ذكر أنّه لم يسمع الحديث من رسول الله وأنّ الفضل بن العباس هو من حدثه بذلك (3).

وقد قالت له عائشة مرة: إنّك تحدث عن رسول الله أحاديث ما سمعناها منه، فأجابها بقوله كان يشغلك عنها المرآة والمكحلة (٥٠)!!!.

أقول: فتأمل في أدب الرجل!!!.

## مدة صحبته للنبي عَيَالَهُ

مر عليك ما أخرجه البخاري أنّ أبا هريرة قدم على رسول الله عَلَيْلِهُ بعد فتح خيبر في السنة السابعة من الهجرة النبوية المباركة، وبالذات بعد شهر صفر، ومع ملاحظة أنّ الله اختار للنبي عَلَيْهُ جواره المقدس في السنة العاشرة للهجرة، ينتج أنّ أبا هريرة صاحب النبي ثلاث سنين، وبعض علماء أهل السنة يصر على هذه الفترة؛ تذرعاً لكثرة مروياته عن النبي عَلَيْهُ ..

إلا أنّ كثيراً من المحققين والأساطين، وبملاحظة مسلمات أخرى في التاريخ الإسلامي ينفي أن تكون صحبة الرجل وملازمته للنبي ثلاث سنين، بل سنة وبضعة أشهر؛ لأنّ أبا هريرة بعد شهر ذي القعدة من السنة الثامنة للهجرة، أي بعد واقعة

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٢: ٦٠١.

<sup>(</sup>٢) الإصابة ١: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ٤: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) تأويل مختلف الحديث: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) الحد الفاصل للرامهرمزي: ٥٥٥، سير أعلام النبلاء: ٦٠٤.

حنين مباشرة فارق النبي عَلَيْهِ وذهب مع العلاء بن الحضرمي إلى البحرين، وكان عمله ملة مكوثه هناك مؤذنا حتى خلافة عمر، ودعوى أنّ هناك من شغل منصب العلاء والياً على البحرين كما تزعم بعض النصوص لإثبات أنّ أبا هريرة عاد إلى المدينة في تلك الفترة أمرٌ نفاه الذهبي بقوله: ولاه (=ابن الحضرمي) رسولُ الله البحرين، ثمّ وليها لأبي بكر وعمر(۱).

وقد ذكر ابن حجر في الإصابة أنّ أبا هريرة قال: بعثني رسول الله ﷺ مع العلاء بن الحضرمي فأوصاه بي خيراً، فقال لي العلاء: ما تحب؟

قلت: أؤذن لك<sup>(١)</sup>.

وفيما يبدو لم يجد الرسول عَلَيْقُ في أبي هريرة أدنى كفائة ظاهرة، فالمعهود من سيرته عَلَيْقُ أنّه إذا ما بعث بأصحابه إلى الأصقاع النائية يأمرهم بنشر الدين، وتلاوة القرآن، وبسط الرواية في السنة، الأمر الذي لم يحدث مع أبي هريرة، وما يلوح لنا من ذلك هو أنّ العلاء لو لم يقبل منه التأذين لا يبقى لأبى هريرة أي نفع!!!.

مهما يكن من أمر، فالملة التي صحب فيها أبو هريرة النبي على ضوء ما تقدم لا تعدو السنة وبضعة أشهر، وعلى هذا يعود السؤال الأنف من جديد، لكن بضراوة هـنه المرة..؛ لماذا روى أبو هريرة عـنداً كبيراً مـن الأحاديث عن رسول الله قياساً بالسابقين الأولين من الصحابة، وكيف؟!.

#### عائشة تكذب أبا هريرة

أخرج ابن قتيبة بسنده عن أبي حسان الأعرج أنّ رجلين دخلا على عائشة فقالا لها: إنّ أبا هريرة يحدث عن رسول الله عَلَيْظُ أنّه قال: «إنّما الطيرة في المرأة والدابة والدار».

فطارت شفقاً ثم قالت: كذب \_ والذي أنزل القرآن على أبي القاسم \_ من حدّث بهذا عن رسول الله عَيْدا الله عَدْد الله عَدْد

وأخرج البخاري ومسلم بسنده عن عائشة قالت: ألا يعجبك أبو هريرة جاء

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الإصابة ٧: ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث: ٩٨.

فجلس إلى جانب حجرتي يحدث عن رسول الله ﷺ يسمعني ذلك وكنت أسبح؟ فقام قبل أن أقضى سبحتى (=صلاتي) ولو أدركته لرددت عليه (١).

#### ابن عمر يكذب أبا هريرة

روى مسلم بسنده عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «من اتخذ كلباً إلاّ كلب ماشية أو صيد أو زرع انتقص من أجره كل يوم قيراط».

قال الزهري: فذكر لابن عمر قول أبي هريرة فقال: يرحم الله أبا هريرة كان صاحب زرع (٢).

#### قين الأشجعي يرد على أبي هريرة

وروي عن أبي هريرة أنّه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا قام أحدكم من النوم فليفرغ على يديه المله قبل أن يدخلها الإناء» فقال له قين الأشجعي (وهو أحد الصحابة كما جزم ان مندة): وماذا نصنع بالمهراس (٣).

## ابن عبّاس يكذب أبا هريرة

وقال الإمام السرخسي في كتاب المبسوط (من أشهر كتب المذهب الحنفي): والذي روي عن أبي هريرة: ... ومن حمل جنازة فليتوضأ، ضعيف قد ردّه ابن عباس بقوله: أيلزمنا الوضوء بمس عيدان يابسة<sup>(3)</sup>.

أقول: لا بأس بأن نؤسس قاعدة في ضوء هذا الضرب من الأخبار، فيبدو أنّ ابن عباس وابن عمر وغيرهما لو كان عندهم أدنى احتمال بإمكانية إلصاق ما يرويه أبو هريرة بالرسول ما كانوا ليردّوا حديث النبوّة ولو على ذلك الاحتمال الضعيف، فلم يبق إلاّ أن يكون صنيعهم هذا آيةً على أنّهم مطمئنون باستحالة صدوره عن شرعة النبي..؛ نقول ذلك أو نتهم ابن عباس وابن عمر وغيرهما بأنّهم يصدقون ما يحلو لهم ويكذبون ما لا يحلو لهم، جهلاً أو عناداً، ولا ثالث في البين، ولكن على كلا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ١٦٨، صحيح مسلم ٧: ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الإصابة ٥: ٤٢٤، والمهراس: حجر ضخم يملأ بالماء فيتطهر منه.

<sup>(</sup>٤) المبسوط للسرخسى ١: ٨٢.

التقديرين تتيه السبل على من يقدس الصحابة .. بلا حجة وبرهان .. على طريقة ثويولوجيا الكاثوليك المسيحي في القرن السادس عشر؛ إذ في هذا الفرض لا يُدْرَى أين هو دين الله ولا سنة رسول الله!!!.

## موقف التابعين من حديث أبي هريرة

قال يزيد بن هارون: سمعت شعبة يقول: كان أبو هريرة يدلس(١).

وقال شريك أنّ المغيرة قال: قال إبراهيم (=النخعي): كان أصحابنا يَدَعُوْنَ من حديث أبي هريرة (٢٠).

وعن سفيان الثوري عن منصور عن إبراهيم: ما كانوا يأخذون من حديث أبي هريرة إلا ما كان حديث جنة أو نار (٣).

وروى الأعمش عن إبراهيم قال: ما كانوا يأخذون بكل حديث أبي هريرة (٤). وعن إبراهيم أيضاً: ما كانوا يرون أحاديث أبي هريرة شيئاً (١٠).

وفي تاريخ ابن عساكر أنّ الأعمش قال: كان إبراهيم صيرفياً في الحديث فقلّما أتيته إلاّ انتبه لي، وكان أبو صالح يحدثنا عن أبي هريرة قال رسول الله، قال رسول الله، قال رسول الله...، فكنت آتي إبراهيم فأحدثه بها، فلمّا أكثرت عليه قال: ما كانوا يأخذون بكل حديث أبي هريرة (٢).

أقول: ولا ينبغي أن يخفى عليك أنّ شعبة وصفه بعض أعلام أهل السنة بأنّه أمير المؤمنين في الحديث، كما وصفوا إبراهيم بالصيرفي، إشادة منهم بعلو مقامهما في هذا المضمار، وإبراهيم هذا من أبرز فقهاء التابعين، وأفضل أصحاب ابن مسعود وتلامذته، مضافاً إلى أنّه عاصر أبا هريرة.

وعن أبي حنيفة قال: أقلَّد من كان من القضاة المفتين من الصحابة كأبي بكر

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٨: ١٠٩، تاريخ ابن عساكر ٦٧: ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٢: ٦٠٨.

<sup>(</sup>٣) تاريخ ابن عساكر ٦٧: ٣٦٠، وسير أعلام النبلاء ٢: ٦٠٩.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ٨: ١١٨.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ٨: ١١٨.

<sup>(</sup>٦) تاريخ ابن عساكر ٦٧: ٣٠٩.

وعمر وعثمان وعلي والعبادلة الثلاثة ولا أستجير خلافهم برأيي إلا ثلاثة نفر وهم أنس بن مالك وأبو هريرة وسمرة، فقيل له في ذلك فقال: أمّا أنس فاختلط في آخر عمره، وأمّا أبو هريرة فكان يروي كل ما سمع من غير أن يتأمل في المعنى، ومن غير أن يعرف الناسخ من المنسوخ (۱).

#### أبو هريرة من خصوم علي الطَّيْكِمْ

شأنه في ذلك شأن أم المؤمنين، لكن لكل منهما طريقته في تجسيد ذلك، ومع الغض عن كل الأخبار الطويلة العريضة في ذلك، حسبنا أن نذكر أنّ أهل هذا الاتجاه بدافع الخصومة خلال صيغها العديلة لم يبايعوا أمير المؤمنين علياً على الخلافة، في حين أنّهم مالئوا البغي، وركنوا إليه، وبايعوا الباغي معاوية بن أبي سفيان مع أنّه ليس لها بأهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بنص عمر بن الخطاب نفسه فضلاً عن النبي عَمَا الله المناهل بناهل بناه بناهل بناهل

ففيما قال عمر لأهل الشورى: لا تختلفوا؛ فإنّكم إن اختلفتم جاءكم معاوية من الشام وعبد الله بن ربيعة من اليمن، فلا يريان لكم فضلاً لسابقتكم، وإنّ هذا الأمر لا يصلح للطلقاء ولا لأبناء الطلقاء (٢).

ومن ذلك قوله: إنّ هذا الأمر لايصلح للطلقاء، ولا لأبناء الطلقاء، ولو استقبلت من أمري ما استدبرت ما طمع يزيد بن أبي سفيان ومعاوية أن استعملهما على الشام (٣)؟!.

إنّ بروز أبي هريرة في التاريخ نتيجة طبيعية لمجموعة من الأسباب ألصقها بالمعقول أنّه عمّر طويلاً في كنف ملازمته الوثيقة لبني أمية وبني مروان...، ومن الضروري الإشارة إلى أنّ عداوة أبي هريرة لأمير المؤمنين علي لا تشرع بالضرورة من مشرعة الكره والبغض والحسد لبني هاشم كما هو شأنها عند بعض الصحابة القرشيين؛ فيسوغ أن يقال: إنّ دسومة اللقمة وترف العيش وبالتالي حب الدنيا مرجحات قاطعة لمشايعة مثله للبغي وأهله، حتّى لو كان في هذا استنزاف للدين

<sup>(</sup>١) حكاه عنه أبو ريه في كتابه شيخ المضيرة: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المدينة ٣: ٨٥٥، أسد الغابة ٣: ١٥٥، الإصابة ٢: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ١٠: ٤٥١٨.

المتجسد أيّما تجسيد بأمير المؤمنين علي، واستنزاف للمبادىء النبوية المطوية في قول الرسول: «علي مع الحق والحق مع علي يدور معه حيثما دار» وقوله عَلَيْقُ: «إذا رأيتم معاوية على منبري فاقتلوه» وعشرات النصوص غيرها..

ومن طريف ما يذكره المؤرخون والأدباء أنّ أبا هريرة نظر إلى عائشة بنت طلحة (من أجمل نساء العرب) فقال: سبحان الله ما أحسن ما غذّاك أهلك، والله ما رأيت وجهاً أحسن منك إلا وجه معاوية على منبر رسول الله(١)، وهذا عزيزي القارئ في الوقت الذي قال الرسول عَلَيْهِ : «إذا رأيتم معاوية على منبري فاقتلوه».

وما روي من أنّ أبا هريرة كان مع معاوية في صفين وأنّه قال: لأن أرمي فيهم بسهم (أي في جيش علي) أحبّ إليّ من حمر النعم (٢)، لا يعني أنّه كان مبغضاً حاسداً كمعاوية وعمرو بن العاص، بل رفاهية العيش تعمي وتصم، ولا ريب في أنّ صدور مثل هنه الكلمة ينطوي على استرضاء معاوية واستعطافه، و \_ فيما أعتقد \_ لا قيمة لها وراء ذلك الاسترضاء والاستعطاف، إذ أنّ أبا هريرة ولله الحمد لم يخبرنا التاريخ أنّه جرد سيفاً أو شهر رمحاً حتى مات، ولكن مع ذلك فكلمته الأنفة، في حدود أنّ لقمة على جرداء لا دسومة فيها، تلل على لون من ألوان العداء لعلي.

ومن هذا المنزلق راح أبو هريرة يساهم في بناء بني أمية مستنزفاً ما هو ليس بالقليل من مبادىء الدين والإسلام، وفي ذلك روي أنّ الأعمش قال: لما قدم أبو هريرة العراق مع معاوية عام الجماعة سنة ٤١ هجري جاء إلى مسجد الكوفة، فلمّا رأى كثرة من استقبله من الناس حتى على ركبتيه وقال: يا أهل العراق! أتزعمون أنّي أكذب على رسول الله عَلَيْ ، احرق نفسي بالنار، والله لقد سمعت رسول الله يقول: « إنّ لكل نبي حرماً، وإنّ حرمي بالمدينة ما بين عير إلى ثور " » وأشهد بالله أنّ علياً أحدث فيها، فلمّا بلغ معاوية قوله أجاره وأكرمه (١٠).

وروى سفيان بن سعيد الثوري، أنّ أبا هريرة لمّا قدم الكوفة مع معاوية كان يجلس

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٦: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو قاسم البلخي في كتاب قبول الأخبار: ٥٩ على ما حكاه أبو رية في كتابه أبي هريرة: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) عير وثور جبلان محيطان بالمدينة.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٤: ٦٧.

بنباب كندة، ويجلس الناس إليه، فجاء شاب من الكوفة فجلس إليه، وقال: يا أبا هريرة، أنشدك الله، أسمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول لعلي بن أبي طالب: «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه». فقال أبو هريرة: نعم. فقال الشاب: فأشهد بالله لقد واليت عدوه، وعاديت وليّه (۱).

قل ابن أبي الحديد المعتزلي: وذكر شيخنا أبو جعفر الإسكافي، وكان من المحققين بموالاة على النفضيل عامًا شائعاً في بموالاة على النفضيل عامًا شائعاً في البغداديين من أصحابنا كافة...: إنّ معاوية وضع قوماً من الصحابة وقوماً من التابعين على رواية أخبار قبيحة في علي تقتضي الطعن فيه والبراءة منه وجعل لهم على ذلك جعلاً يرغب في مثله، فاختلقوا ما أرضاه؛ منهم أبو هريرة وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة، ومن التابعين عروة بن الزبير، روى الزهري أنّ عروة بن الزبير حدثه قال: سمعت عائشة قالت: بينما أقبل على والعباس على رسول الله على ألله على رسول الله على على رسول الله على على ملتي» (أ).

#### الأيديولوجية بين الاعتزال والإرجاء (أبو هريرة)

أكبر الظن \_ عندي \_ أنّ أبا هريرة هرب من المدينة إلى الشام بعد مقتل عثمان، فالمؤرخون لا يعرضون \_ بالذكر \_ لوجوده في المدينة في تلك الفترة ولا لما بعدها حتى وقعة صفين، وفي تاريخ تلك الوقعة نجد أبا هريرة رسولاً إلى علي من قبل معاوية، وليس بخاف على أحد أنّ شأن المسلمين في تاريخ تلك الوقعة مردد بين الحق والباطل، بين علي ومعاوية، والحق مع علي بالإجماع العام من أهل القبلة، وليس وراء الحق إلا ما تعرف، ولا شك في أنّ أبا هريرة كان في ذلك الوراء..

روى الطبري أنّ المغيرة بن شعبة دخل على عمرو بن العاص في فترة التحكيم في صفين فقال له: يا عمرو أخبرني عمّا أسئلك عنه كيف ترانا معشر المعتزلة؟ فإنّا قد شككنا في الأمر الذي تبين لكلم من هذا القتال، ورأينا أن نستأني ونتثبت حتى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ٤: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ٤: ٦٣.

تجتمع الأمة. فقل عمرو: أراكم المعتزلة خلف الأبرار وأمام الفجّار (١٠).

وإذن فأبو هريرة وعبد الله بن عمر والمغيرة بن شعبة وسعد بن أبي وقاص ومحمد بن مسلمة الأنصاري وزيد بن ثابت وغيرهم، هم خلف الأبرار، وهم ـ في نفس الوقت ـ رأس حربة للفجار، فهؤلاء المعتزلة والذين هم أنفسهم المرجئة كما أثبتنا ذلك في كتابنا عبد الله بن عمر، هم من أعطى شرعية لدولة البغي الأموية..؛ فهم أول من أضفاها على دولة الفجار والبغاة حتى لو حيزت بالظلم والعدوان وبالقوة المسلحة وبسفك الدماء المخترمة، وهم أول من صحح الصلاة خلف الفاسقين والظالمين، وهم أول من أربك منظومة المعرفة والظالمين، وهم أول من حرم الخروج عليهم، وهم أول من أربك منظومة المعرفة الإسلامية..؛ فإذا ما كان للرؤية الإسلامية في ذلك النزاع ـ وفي كل نزاع ـ طرفان هما الحق العلوي والباطل الأموي فيما أعلن القرآن والرسول، أضاف لفيف المعتزلة هذا طرفاً ثالثاً مردداً بين الحق والباطل وهو الاعتزال، والبنية التحتية لهذه المقولة هي عما الحق في الوقت الذي لا يمكن إلصاقه بعلي بإطلاق، لا يمكن إلصاق الباطل عماوية بإطلاق أيضاً، وهذا كله في صالح الأمويين..

يقول أحمد أمين في فجر الإسلام: والمرجئة يرون حكومة الأمويين شرعية وكفى ذلك تأييداً (٢).

بيد أنّنا لا نرتاب في أنّ مرجئة الصحابة (=المعتزلة) ليسوا منطقيين فيما طرحوه، إذ كيف نلائم بين فكرة الإرجاء والاعتزال وبين شرعية دولة البغي الأمويّة؟. فلماذا لم يعتزلوا هذا الأمر في جانب معاوية؟.

ولماذا نجدهم اعتزلوه في جانب أمير المؤمنين علي فقط؟.

أي لماذا لم يروا دولة أمير المؤمنين علي شرعية؟.

ولماذا بايعوا معاوية وتركوا بيعة أمير المؤمنين علي؟.

إنّ أقل ما يقل في ذلك هو أنّ العاقل اللبيب لا يستطيع أن يركن إلى عقيدة هؤلاء الصحابة، ولا إلى ما تستطيل عليه من بناء معرفي، فهي فيما أعتقد أكثر خطراً على نظرية الدين وعلى سنة النبي من بقية الأخطار المحدقة، وليس من السهولة الوثوق بتمثيلهم لكل ما حفظوه من سنة رسول الله في طول ذلك؛ فكأنّ في تلك العقيلة مشروع

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٤: ٤١.

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام: ٢٨٠.

استغفل عقل البشر والفطرة السليمة، وبكل حل فالنتيجة التي لا شكّ فيها أنّ هذا النمط من طريقة التفكير صيغة متماسكة لآيديولوجية الخصومة مع علي؟.

وآية كل ذلك عدا ما مراأن أبا هريرة كما هو شأن من ذكرناهم من رفاقه آل ليكون رجلاً من رجالات نظام الحكم الأموي، فقد روى ابن قتيبة في معارفه أنّ مروان بن الحكم كان والياً على المدينة المنورة لمعاوية، وكان يستخلف أبا هريرة عليها حينما يسافر، فيركب حماراً قد شدّ عليه برذعة فيسير فيلقي الرجل فيقول له: الطريق قد جاء الأمير (۱).

وهـذا الـنص أخرجه أحمد في مسنده ـ بسند معتبر ـ عن محمد بن زياد قال: كان مروان يستخلفه أيام ولايته على المدينة في خلافة معاوية على المدينة فيضرب ويقول: خلّوا الطريق، خلّوا الطريق قد جاء الأمير، يعنى نفسه (۲).

والحقيقة التي لا مفر منها أن الرجل لو لم يك من خصوم علي لما حلم بذلك، وهذا أيسر ما يقال، وفيما يبدو فأبو هريرة مهم حتى بعد موته، فحينما مات صلّى عليه أمير المدينة الوليد بن عقبة بن أبي سفيان، ولاه معاوية إمارتها بعد أن عزل مروان عنها (٣).

وللسباعي كلمة في غاية الروعة نوردها بلا تعليق يقول فيها: وكان الصحابة عزحون، وكان فيهم مشهورون بالمزاح البريء في حدود الشريعة والأخلاق، ومنهم أبو هريرة رضي الله عنه؛ كان في إمارته على المدينة خلفاً لمروان يركب الحمار ويقول: خلّوا الطريق للأمير!.. فيا ما أحلاه من دعابة ومزاح (١)!!!!.

## أبو هريرة وحديث: « آخركم موتاً في النار»

روى الطبراني بسند معتبر عن أبي أوس قال كنت تاجراً بالمدينة، فإذا قدمت البصرة سألني سمرة عن أبي هريرة هل مات؟. فقلت لأبي هريرة في ذلك فقال لي: كنّا سبعة في بيت فدخل علينا رسول الله عَيْمَا فقال: «آخركم موتاً في النار» فلم يبق إلاّ

<sup>(</sup>١) المعارف لابن قتيبة: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٢: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) الاستيعاب ٤: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) السنّة ومكانتها في التشريع الإسلامي للسباعي: ٣٣٨.

الفصل الرابع / محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة علي المنافخ ................ ٣٦١

أنا وسمرة<sup>(١)</sup>.

وفي التاريخ الصغير للبخاري بسنده عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْرِاللهِ للمُ الله عَيْرِاللهِ لللهُ عَلَيْرِاللهِ لللهُ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِ اللهِ عَلَيْرِاللهِ اللهُ عَلَيْرِ اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِهِ اللهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلْمِ عَلَيْلِهِ عَلْمُ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِيْلِهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلْمُ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِمُ عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِيْلِمِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِمِ عَلَيْلِهِ عَلَيْلِهِ عَلْمُعِلَمِ عَلَيْ

ومن عجائب الإمام الذهبي أنّه فسر النار الواردة في الحديث الآنف بنار الدنيا لا نار الآخرة (٢)؛ لأنّ سمرة أحرقه الله بنار الدنيا فمات، وكأنّ الذهبي يريد أن يجزم بأنّ أبا هريرة مات قبل سمرة، ولكن أنّى له هذا الجزم وقد نص ابن عبد البر في الاستيعاب أنّ سمرة مات سنة ٥٨ هجرية وكذا غيره، في الوقت الذي نص ابن قتيبة (١)، والواقدي وابن غير وأبو عبيد وأبو عمرو الضرير (٥) على أن أبا هريرة مات سنة ٥٩ هجرية؟ وهذا على أنّ السيد عبد الحسين شرف الدين ذكر أنّ ابن جرير وابن الأثير ممّن نصّوا على ذلك، فراجع (١).

وتجدر الإشارة إلى أنّ ابن كثير له عادة معروفة في الحكم بسقوط مثل هذه الأخبار، ولكنّه لم يفعل هنا، ولم يحكم بسقوطها، ولقد ارتبك أيّما ارتباك وهو ماثل بإزائها، فراجع بدايته ونهايته لتقف على ذلك().

إذا عرفت هذا فما ينبغي أن يقال هو أنّ الركون المطلق إلى أبي هريرة أو سمرة أو عيرهما ممّن أخبر النبي عن نهايتهم، ردّ صريح عليه، ففي ضوء التحقيق المتقدم يرجح أنّ أبا هريرة آخرهم موتاً، ولا ينبغي الترديد في حرمة الركون والوثوق بأهل النار؛ لقوله تعالى: ﴿وَلا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظُلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النّارُ وَعلى هذا تسقط كل مرويات أبي هريرة المنسوبة إلى النبي عن القيمة الشرعية في حال تفرده بالنقل عن دين الله أو عن رسول الله، وعلى أقلّ التقادير فمع الشك في المتأخر موتاً

<sup>(</sup>١) المعجم الأوسط ٦: ٢٠٨، وانظر مجمع الزوائد ٨: ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) التاريخ الصغير ١: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) تأويل مختلف الحديث: ٤٠.

<sup>(</sup>٥) نص على ذلك المزي في تهذيب الكمل ٣٤: ٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) أبو هريرة للسيد شرف الدين: ٢١٩.

<sup>(</sup>V) البداية والنهاية ٦: ٢٥٤.

<sup>(</sup>۸) هود: ۱۱۳.

منهما هل هو سمرة أو أبو هريرة، فعلى ما يقتضيه العلم الإجمالي هو تنجز كل أطرافه في الشبهة المحصورة (١)، أي يجب تركهما معاً، وهذا طبعاً لو تنزلنا وقلنا بالشك، إذ الراجح أنّ أبا هريرة آخرهم موتاً كما تقدم.

## صدق أبي هريرة [ [ ا

ا \_ روى مسلم وغيره بسنده عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ لعمه أبي طالب: «قل: لا إلاه إلا الله، أشهد لك بها يوم القيامة» فقال أبو طالب: «لولا أن تعيرني قريش...» (١).

هـذا، في حـين أجمع المؤرخون وأصحاب السيرة والتراجم على أنّ أبا هريرة إنما أسـلم يـوم خيـبر، أو بعـيدها، ولم يـك قـد رأى النبي ولا أبا طالب قبل ذلك اليوم، مضافاً إلى أنّ ما بين موت أبى طالب ووقعة خيبر عشرة أعوام.

٢ ـ أخرج البخاري عن أبي هريرة قل: قام رسول الله ﷺ حين نزل قوله تعالى: ﴿وَأَنذَرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقُـ رَبِينَ ﴾ (١) فقال: «يا معشر قريش...» (١).

وَقد اتفق المفسرون سنة وشيعة على أنّ الآية نزلت في بدء الدعوة، وأبو هريرة لم يك قد رأى النبي قبل خيبر أو سمع منه.

٣ ـ أخرج الحاكم بسنده عن أبي هريرة قال: دخلت على رقية بنت رسول الله على ال

وقد علق عليه كل من الحاكم والذهبي بقولهما: صحيح الإسناد منكر المتن أو

<sup>(</sup>۱) فهو من قبيل الشك في إنائين في أحدهما ماء صالح للشرب وفي الآخر ماء مسموم، ولكن لا يعلم الصالح منهما ولا المسموم على التفصيل واليقين، وكذا الحل في إنائين أحدهما طاهر والآخر نجس، ولقد أجمع أهل العلم سنة وشيعة بوجوب اجتنابهما معاً، تحصيلاً للموافقة القطعية لما أمر الله.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١: ٤١.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٢١٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٣: ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الحاكم ٤: ٤٨.

واهي المتن<sup>(۱)</sup>، وحاصل ذلك أنّ الرواية بحسب الصناعة ثابتة عن أبي هريرة لأنّها صحيحة السند، لكنّها منكرة المتن، وما قالاه سديد، فإنّ رقية رحمها الله ماتت قبل خيبر بأربعة أعوام..، في السنة الثالثة للهجرة، وفي هذا التاريخ لم يرها أبو هريرة حيث لم يسلم بعد، بجزم ويقين.

٤ ـ قد تقدم عليك ما رواه البخاري عنه أنّه قال: افتتحنا خيبر ولم نغنم ذهباً ولا فضة مع أنّه لم يفتتح خيبر ولم يحضر خيبر وإنّما قدم بعدها.

حماً قد مر عليك في الفصل الثاني ما رواه هو في سهو النبي وقوله: صلّى بنا رسول الله وأن ذا اليدين (=الشمالين) قل لرسول الله: أقصرت الصلاة، مع أن ذا اليدين استشهد في بدر.

٦ ـ روى البخاري في الصحيح بسنده عن أبي هريرة قل: شهدنا خيبر، فقل رسول الله عَلَيْ لله لله لله لله النار» فلما حضر القتل قاتل الرجل أشد القتل حتى كثرت به الجراحة فكاد بعض الناس يرتاب فوجد الرجل ألم الجراحة فأهوى بيده إلى كنانته فاستخرج منها أسهماً فنحر بها نفسه...(٢).

هـذا في حين أنّ البخاري \_ كما علمت \_ أخرج بسنده عن نفس أبي هريرة قال: أتيت رسول الله بخيبر بعدما افتتحها<sup>(۱۲)</sup>، فكيف يجتمعان؟ وإذا ما شاء أحد أن يبرر لأبي هريرة عليه أن يُكَـذُب البخاري (أصح كتاب بعد كتاب الله) في إحدى روايتيه كما أسلفنا.

# الآيديولوجية وندم أبي هريرة

قد يتلجلج في قلبك عزيزي القارىء تساؤل يقول: ما هو الدليل المنهجي على خطأ آيديولوجية بغض على؟ والإجابة الكاملة على ذلك ـ بعون الله ـ سنفصل فيها القول في الفصول اللاحقة المعلنة عن طريقة تفكير النبوة في مواجهة ذلك، وإذا ما تناسينا هذا فأنا أجزم أنّ ندم خصوم على على تفريطهم

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٤٨، وتلخيص المستدرك للذهبي ٤: ٨٤٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣: ٢١٠.

في حقّه، أقوى هذه الأدلّة في مسرح التاريخ والأحداث، ولقد مرّ عليك ندم أمّ المؤمنين عائشة..، وفيما يخص أبا هريرة..

..أخرج المزي في تهذيب الكمل أنّ مروان بن الحكم أتى أبا هريرة في مرضه الني مات فيه، فقل مروان لأبي هريرة: ما وجدت عليك في شيء منذ اصطحبنا إلاّ في حبّك الحسن والحسين قل: فتحفّز أبو هريرة فجلس، فقل: أشهد لخرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى إذا كنّا ببعض الطريق سمع رسول الله صوت الحسن وهما يبكيان وهما مع أمّهما، فأسرع السير حتى أتاهما، فسمعته يقول: «ما شأن ابنيً»؟ فقالت: العطش، قل: فأخلف رسول الله صلى الله عليه وسلم يده إلى شنة يتوضأ بها، فيها ماء، وكان الماء يومئذ إعذار (=صعب المنل) أو الناس يريدون الماء فنادى: «هل أحد منكم معه مله»؟ فلم يبق أحد إلا أخلف يده يبتغي الماء في شنة، فلم يجد أحد منهم قطرة، فقل رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ناوليني أحدهما» فناولته يله من تحت الخدر، فأخذه فضمه إلى صدره وهو يضغو ما يسكت، فأدلع عَيَّلُهُ له لسانه فجعل يمصه حتى هدأ وسكن، فلم أسمع له بكاء، والآخر يبكي كما هو ما يسكت، فعلى: «ناوليني الآخر» فناولته إيله، ففعل به كذلك، فسكتا، فما أسمع لهما صوتا ثمّ قل: «سيروا» فصدعنا يميناً وشالاً عن الظعائن حتى لقينه على قارعة الطريق، فأنا لا أحب هذين، وقد رأيت هذا من رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٩٩٤)!!!! وقد علّق عليه الهيشمى بقوله: رجاله ثقات (١٠).

هـذا، والنصـوص في ذلـك ـ تصـريحاً وتلويحاً ـ غير عزيزة، ويكفي عجالتنا ما ذكـرناه، وهـو يوضـح أنّ أبـا هريـرة ممّـن انفلـت عـن الآيديولوجية في حبّه للحسن والحسـين، وقـد أعلـن عـن ذلك وهو على فراش الموت، وإن ربما كان يضمر حبّه في سلامته وعافيته أيضاً، لكن لات ساعة مندم!!

والحاصل فهذا النص يوضح أنّ التزام مبادىء الآيديولوجية لا يعني بالضرورة كره على أو الحسن أو الحسين، فأبو هريرة في الوقت الذي أعلن أنّه يحب الحسنين كان مع البغاة من أعدائهم حتى ساعة الموت، فافهم ذلك، وقد عرضنا لهذا بالإشارة في مقدمة هذا الفصل.

<sup>(</sup>١) تهذيب الكمال ٦: ٢٣١، تاريخ مدينة دمشق ١٣: ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) نجمع الزوائد

### أبو هريرة وعناصر الآيديولوجية (= الخلاصة)

عزيزي القارئ البحث في شخصية هذا الصحابي هو الآخر طويل، ولا تحيط به عجالتنا هـنه، وللأمانـة العلمية فإنّه ينبغي علينا الإشادة بالدراستين اللتين قام بهما العلمان السيد شرف الدين قدس سره والشيخ أبو رية رحمه الله حول شخصية هذا الرجل، فمن أراد الوقوف على ما هو أكثر تفصيلاً وأشمل تناولاً فعليه بالرجوع إليهما، ومهما يكن من شيء فقد تمخضت عن البحث السابق علة حقائق..

١ ـ أنَّ أبا هريرة من خصوم على، لكن على طريقة المرجئة والمعتزلة، الذين هـرعوا ـ إسـرافا ـ لبيعة معاوية على الخلافة، تفريطاً ببيعة أمبر المؤمنين على، حيث رأوا شرعيّة دولة معاوية دون دولة علي.

٢ ـ إنّ هذا الصحابي ذو هوى أموي واتجاه لا علوي، وهو عثماني الهوى باتفاق؛ فقـد ثبـت أنّـه كان حاملاً سيفاً \_ مجرد حمل \_ في فتنة يوم الدار للدفاع عن عثمان، في حين أنّه لم ينصر أمر المؤمنين علياً.

٣ ـ يــتقول عــلى رسول الله ﷺ صراحة، فهو يقول: صلَّى بنا رسول الله، مع أنَّ الرسول لم يصل به، ويقول: افتتحنا خيبر، مع أنَّه لم يفتتح خيبر و....

٤ \_ يضع الحديث في ذم أمير المؤمنين على، كما فعل ذلك في مسجد الكوفة، زاعماً أنَّ علياً أحدث في المدينة.

٥ ـ إنَّ أبـا هريرة شأنه في ذلك شأن عائشة وغيرها من أهل هذه الاتجاه مات غير حافظ للقرآن، إذ لم يلل دليل من تاريخ أو سيرة على هذه المسألة، أو لم ينص أحد على دليل يأخذ بمجامع العقل.

٦ ـ مـتأثر بالثقافة اليهودية، بل يتقول على النبي في ذلك؛ فما يسمعه من كعب الأحبار اليهودي وغيره يلصقه برسول الله بـ لا حرج، وسيأتي البسط في بحث الإسرائيليات لاحقاً، وسنسعى هناك لإثبات أنّ مشروع الإسرائيليات هو الآخر من أهم عناصر بناء الآيديولوجية اللاعلوية القائمة على ترك السنَّة؛ وآية ذلك أنَّ أوتاد الإسرائيليات من مثل كعب الأحبار وتميم الداري وابن سلام هم الآخرون من أعداء أمير المؤمنين علي، فهؤلاء لم يبايعوه على الخلافة في حين أنَّهم بايعوا أعدائه.

# عبد الله بن عمر وآيديولوجية مواجهة علي

أسسنا حول شخصية هذا الصحابي دراسة موسعة نسبياً، سلّطنا فيها الضوء على دوره في بناء التاريخ الإسلاموي وفي إرباك المسيرة الإسلامية عموماً، فمن أراد التفصيل فليرجع إليها<sup>(۱)</sup>، ولعلّنا هنا سنتعاطى التلويح لأهم نتائج تلك الدراسة، لكن ما هو أهم من ذلك عمّا لم نعرض له هناك هو إيجاد الوحدة في طريقة تفكير خصوم علي من محدثي الصحابة ومكثريهم، تلك الوحدة التي آلت لتكون نظرية كاملة في التعامل مع الدين..

ومن حقنا أن نتساءل كيف أضحى عبد الله بن عمر ثالث شخصية أمينة على سنة رسول الله، وما الذي أهّله لذلك؟!!!

#### ابن عمر سيء الحافظة رديء الفقه

روى البلادزي في أنساب الأشراف وغيره في غيره أنّ المغيرة بن شعبة أشار على عمر بن الخطاب حينما كان \_ عمر \_ على فراش الموت أن يستخلف عبد الله بن عمر خليفة على المسلمين، فأجابه بقوله: قاتلك الله، والله ما أردت الله بهذا، ويحك كيف استخلف رجلاً عجز عن طلاق امرأته (٢).

وقال الشعبي: إنّ ابن عمر لم يكن جيد الفقه (١٠).

وسأل ابن عمر رجل عن فريضة فقال له: ائت سعيد بن جبير، فإنه أعلم بالحساب مني (١).

<sup>(</sup>۱) تحت اسم: عبدالله بن عمر ومدرسة الرسول، المصطفى، من مطبوعات موسوعة الرسول المصطفى/ دار الأثر / بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ١٠: ٤٥٠٥، تاريخ الطبري ٣: ٢٩٢، تاريخ المدينة ٣: ٩٢٣، تاريخ اليعقوبي ٢ : ٦٠، منتخب كنز العمل ٤: ٤٣٠، شرح نهج البلاغة ١: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ٣: ٢٢٨، تاريخ مدينة دمشق٣١: ١٦٩، طبقات ابن سعد٤: ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء٤: ٣٣٦، طبقات ابن سعد٦: ٢٥٨.

الفصل الرابع/محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة على الكلا الساسا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة على الكلا

وقد أقر هو بذلك في قوله: أيّها الناس إليكم عني فإني قد كنت مع من هو أعلم مني، ولو علمت أنني أبقي فيكم لتعلمت لكم (١).

وقـال أحمـد أمـين: وأقام عبد الله بن عمر على حفظ سورة البقرة ثماني سنين<sup>(۱)</sup>، وكذلك ذكر مالك في الموطأ<sup>(۱)</sup>.

أقول: فهل يمكن الإحتجاج برديء الحل فقهاً وحديثاً وحفظاً؟ وهذا فيما لو تناسينا بقية الأمور التي لا وجه لتناسيها، كنحو ما أجمع عليه المؤرخون وغيرهم في أنّ هذا الصحابي ذو غفلة قاتلة..

قل الطبري: وكانت في ابن عمر غفلة().

وقال ابن كثير: وكان ابن عنمر فيه غفلة<sup>(ه)</sup>.

وقل ابن خلدون: وكانت في ابن عمر غفلة (١).

وقل الإسكافي: وكان ابن عمر مغفلاً<sup>(٧٧</sup>.

وقل ابن الأثير: وكانت في ابن عمر غفلة $^{\omega}$ .

الإمام أبو حنيفة يطعن بابن عمر

قـال الأوزاعي \_ فقيه أهـل الشـام \_ لأبـي حنيفة: لماذا لا ترفعون أيديكم عند الركوع وعند الرفع منه؟

فقل أبو حنيفة: لأنَّه لم يصح فيه شيء عن النبي عَيِّظُهُ.

فقال الأوزاعي: كيف وقد حدثني الزهري عن سالم عن أبيه (=عبدالله بن عمر) أنّ رسول الله ﷺ كان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة وعند الركوع وعند الرفع منه؟!.

فقل أبو حنيفة: حدثني حمَّاد عن إبراهيم عن علقمة والأسود عن عبدالله بن

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ٤: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) الموطأ ١: ٢٠٥٠

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري ٤: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن كثير ٧: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) تاريخ ابن خلدون ٤: ١١١٦.

<sup>(</sup>V) المعيار والموازنة: ٢٤.

<sup>(</sup>٨) الكامل في التاريخ ٣: ١٦٨.

مسعود أنّ رسول الله ﷺ كان لا يرفع يديه إلاّ عند افتتاح الصلاة، ولا يعود إلى شيء من ذلك.

فقال الأوزاعي: أحدثك عن الزهري عن سالم عن ابن عمر، وتقول: حدثنا حمَّاد عن إبراهيم؟!.

فقال أبو حنيفة: كان حمّاد أفقه من الزهري، وكان إبراهيم أفقه من سالم، وعلقمة ليس بدون ابن عمر، وإن كان لابن عمر صحبة، ولولا فضل الصحبة لقلت: إنّ علقمة أفقه من عبد الله بن عمر وعبد الله \_ يعني ابن مسعود \_ هو عبد الله، فسكت الأوزاعي (۱).

أقـول: مقصـودنا من إيراد النّص أعلاه شيء واحد لا غير هو رأي أبي حنيفة في ابن عمر.

### الصحابة يخطئون ابن عمر (

#### ۱ ـ عائشة تخطىء ابن عمر

ا ـ روى مسلم بسنده عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أنه ذكر عنده أنّ ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «الميت يعذب ببكاء أهله عليه».

فقالت: رحم الله أبا عبد الرحمن (كنية ابن عمر) سمع شيئاً لم يحفظه، إنّما مسرت عملى رسول الله جنازة يهودي وهم يبكون عليه فقال عليه الله عنازة يهودي وهم وإنّه ليعذب»(١).

ينبغي هنا أن نشير إلى أنّ أهل النقد من أهل السنة يحكمون بضعف الحديث أو صحته أو حسنه لجرد أنّ يحيى بن معين أو أباحاتم الرازي أو أحمد بن حنبل و...، يقول بأنّ الراوي الفلاني سيء الحفظ أو فيه غفلة، ولكن أليس من العجيب أنّهم لا يعيرون اهتماماً لأمّ المؤمنين ولغيرها حينما تجزم بأنّ ابن عمر أو غيره لم يحفظ، فهل أنّ ابن معين مثلاً أفضل من عائشة في تعاطى النقد أم ماذا؟!.

<sup>(</sup>۱) ·حجة الله البالغة ۱: ۳۳۱، المبسوط ۱: ۱۶، عقود الجواهر المنيفة ۱: ۲۱، فتح القدير ۱ : ۲۲۹.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣: ٤٤.

٢ ـ وروى الدارقطني بسند معتبر عن عائشة أنّه بلغها قول ابن عمر في القبلة الوضوء، فقالت: كان رسول الله يقبل وهو صائم ثمّ لا يتوضأ (١٠).

ولأنّ مالك ابن أنس (زعيم المذهب المالكي) والزهري كانا يأخذان الدين من عبد الله بن عمر دون بقية الصحابة طبقاً لأوامر الخط العبّاسي الحاكم على ما ستعرف فهما يقولان: بأنّ في القبلة الوضوء (۲)، ضاربين بقول عائشة عرض الجدار، وكان ابن المسيب يقول في القبلة الوضوء، لأنّه من تلامذة ابن عمر، وسمع منه (۳)، وذهب الشافعي (تلميذ مالك) إلى ذلك بقوله: ونحن نأخذ بأنّ في القبلة الوضوء..؛ قل ذلك عبد الله بن عمر (۱).

ونشير إلى أنَّ بقية الفقهاء لم يلتفتوا إلى قول ابن عمر وأخذوا بقول عائشة، والعجيب أنَّ الزهري مع أنَّه يروي عن عائشة أنَّ الرسول عَلَيْكُ كان يقبّل ولا يتوضأ (٥٠)، يفتى هو بأنَّ في القبلة الوضوء، وهذا من سحر السياسية.

٣ \_ ونقل الزركشي في الإجابة أنّه بلغ عائشة أنّ ابن عمر يقول: إنّ موت الفجأة سخط على المؤمنين، فقالت: يغفر الله لابن عمر إنما قال رسول الله عَلَيْلاً: «موت الفجأة تخفيف على المؤمنين، وسخط على الكافرين» (١).

٤ ـ وروى الإمام أحمد قال: قال عبد الله بن عمر: قال رسول الله عَلَيْهُ: «الشهر تسع وعشرون وصفق بيديه مرتين ثم صفق الثالثة وقبض إبهامه، فقالت عائشة: غفر الله لأبي عبد الرحمن (=كنية ابن عمر) إنّما وهل (= غفل) هجر رسول الله نساءه شهراً فنزل لتسع وعشرين، فقالوا: يا رسول الله: إنك نزلت لتسع وعشرين، فقال: إنّ الشهر يكون تسعاً وعشرين (٧).

<sup>(</sup>١) سنن الدار قطني ١: ١٤٣، نصب الراية للذيلعي ١: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الدار قطني ١: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ١: ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الأم ٧: ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) سنن الدار قطني ١٤٢١.

<sup>(</sup>٦) الإجابة للزركشي: ٩٧.

<sup>(</sup>V) مسند أحمد ۲: ۳۱.

#### ٢ ـ أبو لبابة يخطئ ابن عمر

روى البخاري بسنده عن عبد الله بن عمر أنّه سمع رسول الله ﷺ يخطب على المنبر يقول: «اقتلوا الحيات» قال عبد الله بن عمر: فبينا أنا أطارد حية لأقتلها ناداني أبو لبابة: لا تقتلها، فقلت: إنّ رسول الله أمر بقتل الحيات، فقال: إنّه ﷺ نهى بعد ذلك عن ذوات البيوت وهى العوامر(۱).

أنبه \_ مؤكداً \_ على أنّ مقصودنا من سرد هذه الأخبار هو إعلان تخطئة الصحابة لابن عمر، ولسنا في صدد استنباط فتوى شرعية أو بيان حكم الله.

# ٣ ـ أبو سعيد الخدري يخطَّأ ابن عمر

روى مسلم بسنده عن أبي نضرة قال: سألت ابن عمر وابن عباس عن الصرف فلم يريا به بأساً، فإنّي لقاعد عند أبي سعيد الخدري فسألته عن الصرف فقال: ما زاد فهو ربا، فأنكرت قوله لقولهما.

فقـال أبـو سعيد: لا أحدثك إلاّ ما سمعت من رسول الله جاءه صاحب نخلة بصاع من تمر طيب وكان النبي يحب هذا اللون.

فقال له النبي ﷺ: «أنيّ لك هذا»؟

فقال له: انطلقت بصاعين فاشتريت بهما هذا الصاع، فإنّ سعر هذا في السوق كذا وسعر هذا كذا.

فقال له رسول الله عَلِينَ الله عَلِينَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ ا اشتر بسلعتك أيّ تمر شئت».

قل أبو سعيد: فالتمر بالتمر أحق أن يكون ربا أم الفضة بالفضة؟!

قىل أبو نظرة (= راوي الحديث): فأتيت ابن عمر بعد فنهاني، ولم آت ابن عباس، فحدثني أبو الصهباء أنّه سأل ابن عباس عنه بمكة فكرهه (٢).

أقول: وقول أبي سعيد لأبي نضرة: فالتمر بالتمر..، معناه: أنّ بيع التمر بالتمر مفاضلةً أولى مفاضلةً هو ربا كما نص الرسول ﷺ، لكن بيع الفضة بالفضة مفاضلةً أولى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥: ٤٩.

الفصل الرابع / محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة علي الشيخ ......

بالربوية من التمر.

# ٥ \_ ابن مسعود يخطّأ ابن عمر

روي بسند معتبر عن أبي رافع قال: قال ابن مسعود: إنّ رسول الله على قال: «ما من نبي بعث الله في أمته قبلي إلاّ كان له من أمته حواريون، وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره، ثمّ إنّه تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل»

قال أبو رافع: فحدثت عبد الله بن عمر فأنكره عليّ، فقدم ابن مسعود فنزل قناة فاستتبعني إليه عبد الله بن عمر يعوده فانطلقت معه، فلما جئناه سألت ابن مسعود عن هذا الحديث فحدثنيه كما حدثت أبن عمر (۱).

أقول: والحديث واضح الدلالة فيما نحن فيه، وهو في نفس الوقت يكذب دعوى مرجئة الصحابة ومعتزلتهم \_ كابن عمر \_ في حرمة منابلة الحاكم والخروج عليه حتى لو كان ظالمًا فاسقًا ضاربًا بسنة النبي، فأمعن النظر في ذلك.

وما يدعو ابن عمر إلى هذه الدعوى أنه لم يك يرى الجهاد أصلاً من أصول الإسلام الواجبة، وسبب ذلك مطوي فيما أخرجه الإمام أحمد بسنده عن نافع (مولى ابن عمر) قال: ما أقعد ابن عمر عن الغزو إلا وصايا لعمر وصبيان صغار وضيعة كثرة (٢).

وإذن فليس ابن عمر هنا مخطئاً ولا غافلاً، فهو كأبي هريرة الذي أضاف (=أدرج) كلمة: أو كلب زرع إلى قول الرسول عَلَيْظُ لاَنّه كان صاحب زرع، وعموماً فإنكار حديث الرسول عَلَيْظُ قد لا يشرع من منطلق الاجتهاد والنظر في الأدلة، ولا بسبب سوء الحفظ أو رداءة الذهن؛ فلعل الكلاب والضياع هي السبب، وفي الحقيقة يمكننا في ضوء ذلك استلال عنصر آخر من عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، وهو إخضاع الحديث النبوي لجراحة التجميل والتبديل والتحوير.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱: ۰٥٠

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٢: ٣٢.

# ٥ ـ ابن عباس يخطّأ ابن عمر

روى الحاكم في مستدركه \_ وغيره في غيره \_ أنّ ابن عمر كان له رأي في إتيان النساء في أدبارهن، وكان هذا الرأي خطأ على ما نص عليه ابن عباس، ففيما أخرجه الحاكم بسند صحيح على شرط مسلم أنّ ابن عباس قال وهو في صدد الرد: إنّ ابن عمر \_ والله يغفر له \_ وهم، إنّما كان...(١).

أقول: والمقصود ــ من النص ــ أنّ ابن عمر كان يجيز اتيان الدبر.

### ابن عمر من خصوم علي

روى البلاذري قال: قال صالح بن كيسان: وحينما بايع أهل المدينة علي بن أبي طالب أتاه عبدالله بن عمر فقال له: يا علي اتق الله ولا تنتزين على أمر الأمّة بغير مشورة، ومضى إلى مكة (٢).

أقول: سيأتيك أنّ هـنه العقيدة هي داينمو آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي خلال كل ما تعاقب من مراحل التاريخ حتى هذه الساعة، لكن لها بحكم ما أسمّيه بعامل التاريخ صياغات متنوعة كثيرة؛ أكثرها صدىً ـ فيما سنرى ـ أنّ علياً سفّاك للدماء، أضف إلى ذلك فممّا يبيّن وحدوية عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين في قالب آيديولوجي أنّ مضمون النصّ المتقدم ليس من مبتكرات ابن عمر فحسب، فلقد مر أنّ أم المؤمنين عائشة حينما وصلها نبأ مقتل عثمان وبيعة النّاس لعلي قالت: ردّوني ردّوني قتل والله عثمان مظلوماً؛ تُعرّض بأنّ علياً من شرك في دمه، وكذا بقيّة الخصوم ـ بإعلان وبغير إعلان ـ وستقف على ذلك بنفسك فيما سيجيء في هذا الفصل وفيما سيليه.

علاوة على ذلك لم يك يرى ابن عمر علياً خليفة راشداً، ولا هو من أهل الفضل قياساً بغيره؛ فقد روى البخاري في جامعه بسنده الصحيح عن ابن عمر قل: كنّا في زمن النبي لا نعلل بأبي بكر أحداً ثم عمر ثم عثمان ثم نترك أصحاب النبي لا نفاضل بينهم (أأ!!!.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٢: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ٣: ٩٣٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٤: ٢٠٣، مسند أبي يعلي ٩: ٤٥٤، صحيح ابن حبان ١٦: ٢٣٧.

وعليك أن تعرف أن هذا الأمر لا يقل أهمية عمّا تقدم فحقيقة الآيديولوجية مشيدة على هذا العنصر فضلاً عن ذاك (=الدماء) وقد اطّلعت على مبدأ أمّ المؤمنين عائشة في تفضيل أبي بكر وعمر وأبي عبيدة على كلّ النّاس بحذف أمير المؤمنين من قائمة أهل الفضل.

ومن الأدلّة على كونه من أشدّ خصوم أمير المؤمنين علي مراساً، وأصلبهم عوداً، ما رواه البلاذري في أنساب الأشراف بقوله: وأتي بعبد الله بن عمر بن الخطاب حينما تخلف بحق بيعة أمير المؤمنين علي فقيل له: بايع.

فق ال ابن عمر: لا أبايع حتى يجتمع الناس عليك!. فقال أمير المؤمنين علي: فأعطني حميلاً أن لا تبرح (١). فقال: لا أعطيك حميلاً. فقال: الأشتر: إنّ هذا الرجل قد أمن سوطك فأمكني منه. فقال علي: دعه، فأنا حميله، فو الله ما علمته إلاّ سيّء الخلق صغيراً وكبيراً (١).

ولعلّك تعرف أنّ ابن عمر لم ينصر الحق حتى مات؛ إذ لم يقاتل أهل البغي جنب على، هذا مضافاً إلى أنّه بعد أن رفعت المصاحف في صفين، في وقت كان حل المسلمين على أسوأ حل، بسبب ما هم فيه من سفك الدماء، وزهق الأرواح، وهدّ عرى الدين، جرّاء البغي الأموي، يذهب هو بإشارة من أبي موسى الأشعري ومن كان ورائهما إلى دومة الجنلل ليزيد في الطين بلة، إذ بعد أن كان المسلمون فئتين، فئة البغي في صف معاوية وفئة الحق في صف أمير المؤمنين، ذهب هو من منطلق نزعتي الطمع بالخلافة وعقيدة الإرجاء يخترع اتجاهاً ثالثاً بهدف أن تكون نتيجة الحكومة في صفين من صالحه وأن يكون هو الخليفة.

ومن لم يقف على حقائق التاريخ وقفة منصفة يصف ابن عمر بالنظر لهذه الأمور مقدساً من المقدسين، ولكن لا ندري كيف نلائم بين كونه كذلك وبين ذهابه إلى دومة الجندل ينازع الحق أهله..، وفي ذلك روى البخاري أنّه قال لحفصة حينما اجتمع المناس بعد وقعة صفين للتحكيم في أذرح أو دومة الجندل: قد كان من أمر الناس ما

<sup>(</sup>۱) يعني لا تهرب من المدينة كما هرب عبد الله بن الزبير وزيد بن ثابت وأبو هريرة و...، وقد ثبت أنّ أبا هريرة وزيد بن ثابت وغيرهما، هربا ولحقا بمعاوية، والحميل: الكفيل أو الضمان. أنظر تاريخ الطبري ٣: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف٣: ٩٣٤، ٩٣٠، الكامل في التاريخ ٣: ٩٨، تاريخ الطبري ٣: ٥٥١.

ترين، فلم يجعل لي من الأمر شيء (١)!.

وبلا تطويل فما يهمنا من هذا البحث هو اصطناع مقايسة بين أبي هريرة وبين ابن عمر، فإذا كنان أبو هريرة يحرّف حديث رسول الله من أجل كلب زرع، فليت شعري، هل سيسلم من ذلك حديث ابن عمر عن رسول الله، حيث لا قياس بين كلب الزرع والخلافة؟!!

ننتظر إجابة من الآخرين!!!.

# الأيديولوجية بين الاعتزال والإرجاء (ابن عمر)

هذا البحث - فيما يخص أبا هريرة - عرضنا له في هذا الفصل قبل قليل، وقد أسهبنا الكلام فيه في ثنايا كتابنا عبد الله بن عمر ومدرسة الرسول، وعصارته ما توصلنا إليه هو أنّ أبا هريرة وعبد الله بن عمر وسعد بن أبي وقاص وغيرهم ساهموا مساهمة فعالة في بناء نظرية جدليّة يتأيد بها الباطل بنقض عرى الحق الذي يعدور مع علي، فهؤلاء تحت ذريعة الاعتزال، جعلوا من معاوية الباغي قريناً كاملاً لعلي، وهو انتصار ساحق لمعاوية...

يصف الدكتور طه حسين نتائج مواقف ابن عمر في هذه المسألة بقوله: وكان الظافر في هذا كلّه معاوية (٢).

وقـال الدكـتور أحمـد أمـين: إنّ الأمويـين رأوا في ذلـك (الاعتزال=الارجاء) من الكسـب لهـم أكـثر مـن الخسـارة، فهذا على الأقل يجعل معاوية وعلياً في ميزان نقد واحد، وفي الغالب ترجح كفة معاوية وآله<sup>(۱۲)</sup>.

والمقصود من الكسب هو أنّ هؤلاء المعتزلة (=المرجئة) أول من اعترف بشرعية دولة البغي، وهم أوّل من علّم أربابها أبجديّات نظرية التبرير، إذ لم يسبقهم أحد من الصحابة إلى ذلك...، وأيسر ثمرات ذلك الاعتراف وذلك التبرير أنّ معاوية استطاع خلال ذلك الغطاء..، الهيمنة على الرأي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥: ١٤٠، ١٤١، مصنف عبد الرزاق ٥: ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) إسلاميات طه حسين: ٩١٢.

<sup>(</sup>٣) فجر الإسلام: ٢٩٥.

الإسلامي العام، وأن يفترس الخلافة ويتسلط على الرقاب فيما بعد بمنتهى اليسر.. .. ولا يسمح هذا المختصر بتفصيل القول ببطلان الإرجاء والاعتزال وأنه ليس من دين الله، ولكن حسبنا أن نرشدك \_ علجلاً \_ إلى أنّ مثل ابن عمر وسعد بن أبي وقاص وغيرهما من المرجئة، بل حتى عائشة المعلنة الخصومة لأمير المؤمنين على \_

فيما مر عليك \_ وكذلك عبد الله بن عمرو بن العاص فيما سيأتي وغيرهم من بقية الخصوم ما ماتوا إلاّ عن اقرار ببطلان ما كانوا عليه ممّا هم فيه من عقيلة..

# ندم ابن عمر وسعد بن أبي وقاص

رواه البلاذري في الأنساب بسنده عن سعد أنّه قال لمعاوية في كلام جرى بينهما: قاتلت علياً وقد علمت أنّه أحق بالأمر منك. فقال معاوية: ولم ذاك؟ قال: لأن رسول الله عَلَيْهِ يقول: «من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» ولفضله وسابقته. قال معاوية: فما كنت قط أصغر في عيني منك الأن. قال سعد: ولم؟. قال: لتركك نصرته وقعودك عنه، وقد علمت هذا من أمره (۱).

وروى ابن سعد فيما يخص ابن عمر قال: أخبرنا الفضل بن دكين، قال: حدثنا عبد العزيز بن سياه، قال: حدثني حبيب بن أبي ثابت قال: بلغني عن ابن عمر في مرضه الذي مات فيه قال: ما أجدني آسى على شيء من هذه الدنيا إلا أنّي لم أقاتل الفئة الباغية (٢).

وفي نص آخر أخرج ابن عبد البر بسند صحيح قل: حدثنا خلف بن قاسم، حدثنا ابن الورد، حدثنا يوسف بن يزيد، حدثنا أسد بن موسى، حدثنا أسباط بن عمد، عن عبد العزيز بن سياه: عن حبيب بن أبي ثابت، قال ابن عمر: ما أجدني آسى على شيء فاتني من الدنيا إلا أنّي لم أقاتل الفئة الباغية مع علي (٣).

وأخيراً \_ وليس أخراً \_ فالذي لا يستطيع أن يفصل بين الحق والباطل كابن

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٥: ١٩٣١ ١٩٣٢.

<sup>(</sup>٢) طبقات بن سعد ٤: ١٨٦ ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٣) الاستيعاب ٣: ٨٣، لخصوص هذا الخبر وبهذا اللفظ طرق كثيرة، أوردناها كلّها باستيعاب في كتابنا عبد الله بن عمر، ولقد أثبتنا هناك أنّ كل هذه الطرق صحيحة ومعتبرة بل تكاد تكون متواترة، أو هي كذلك، فارجع إليها.

عمر، ولا ينهض بأعباء معرفة أنّ الحق مع علي \_ مع أنّه لا عبء في ذلك \_ حتى السويعات التي سبقت موته هو بين احتمالين ولا ثالث.

الأول: أن يكون جاحداً، بمعنى أنّه يعرف الحق ولكن يجحله..

الثاني: أن يكون جاهلاً جهلاً لا يقتدر معه على المثول بين يدي الحق والحقيقة؛ خاصة وأنّه قد أجمع المسلمون على ذلك الحق، وعلى تلك الحقيقة، خلفاً عن سلف، فضلاً عن أقوال الرسول المتواترة، كقوله عَيَّا الله الله الفئة الباغية حيث أجمعوا برغم كلّ شيء على أنّ الحق مع على في كلّ ما خاضه ممّا هو مفروض عليه..

وعلى أيّ من الاحتمالين فالركون إلى كل ما ينقله ابن عمر عن دين الله وعن رسول الله من دون تمحيص لعب بأسباب الهلاك!.

ومن حقنا أن نتساءل من أيّ الصنفين يكون ابن عمر؟.

وهِل هناك من احتمال آخر؟.

على الآخرين أن يجيبونا على ذلك.

### ابن عمر وعناصر الآيديولوجية (= الخلاصة)

ذكرنا لك أنّ هناك دراسة تناولنا فيها شخصية هذا الصحابي ودوره السلبي في عرقلة المسيرة الإسلامية، وأنّه من خصوم أمير المؤمنين علي المؤثرين وليس كأيّ الخصوم، ولكن على طريقة معتزلة الصحابة..، ومهما يكن من أمر نخلص من مجموع ذلك إلى عدة أشياء..

الأول: أنَّ ابن عمر مغفل.

الناني: سيّ الحافظة، وفيما يبدو لم يحفظ القرآن حتى مات، كما لم يحفظ ما حفظ من السنة إلاّ حفظاً رديئاً؛ آية ذلك أنّ الصحابة لم يؤثر عنهم أنّهم خطأوا أحداً كما خطّأوه، وحاله في ذلك مقارب لحل أبي هريرة.

الثالث: كان ردئ الفقه كما نص على ذلك أئمة التابعين، ومنهم الإمام أبو حنيفة (أمام المذهب الحنفي)، بل ذهب أبو حنيفة إلى أنّ علقمة (أحد فقهاء التابعين وتلميذ مبرز من تلاملة ابن مسعود) أفقه من عبد الله بن عمر.

الرابع: ستعرف لاحقاً أنَّ كل الحكومات التي تأسست على بغض أمير المؤمنين

علي كانت لا تأخذ الدين إلا منه، بل إنّ المنصور العباسي أمر مالكاً أن يكتب الموطأ بالاعتماد على ما أثر عنه وترك المأثور النبوي بتوسط علي وابن عباس وبقية الصحابة.

ما نريد قوله هو أنّ اسلوب هذا الصحابي في قرائة الدين مضافاً إليه أساليب أم المؤمنين عائشة وزيد بن ثابت وعموم الصحابة خصوم أمير المؤمنين علي، هو عماد طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي من الآتين بعدهم؛ حكّاماً ورعية، وسنفصل ذلك.

الخامس: كان يرغب أن يكون خليفة، ولكنَّه عجز عن ذلك.

السادس: من خصوم أمير المؤمنين علي على طريقة المرجئة والمعتزلة.

السابع: كان عثمانياً؛ فقد روى ابن شبة قال: حدثنا عفّان قال: حدثنا سليم بن أخضر، عن ابن عون، عن نافع قال: لبس ابن عمر الدرع يومئذ مرتين، قال سليم: يعني يـوم الـدار يـوم قتل عثمان (۱)، ومعلوم أنّ الصحابة العثمانية كلّهم كانوا من خصوم علي وأعدائه، وكلّهم هرب عن بيعة أمير المؤمنين علي على الخلافة.

الْثامنُ: متأثر بالثقافة اللهودية، فهو الآخر تعاطى الإسرائيليات المستقاة من وحي التحريف وخصومة علي والتقول على النبي عَيْشِ كما سترى في بحث سيأتي.

التاسع: يحتمل قريّاً في حقّه إجراء عمليات تجميل لحديث رسول الله بسبب الخلافة كما حصل لأبي هريرة بسبب كلب زرع؛ فإذا ما تماثلت طريقة تفكير كلّ منهما في كثير من العناصر؛ فالأرجح هو التماثل في هذا العنصر أيضاً، ولقد تقدّم عليك أنّه كان ينكر الجهاد وينكر كل ما أثر عن النبي عَلَيْهُ في هذا الأمر.

<sup>(</sup>١) تاريخ المدينة ٤: ١٢٧٠.

# عبد الله بن عمرو بن العاص وآيديولوجية مواجهة علي

لا يحتاج البحث في حل هذا الصحابي تطويل النظر ولا إتعاب الفكر، لليقين بأنّه كان من أعداء أمير المؤمنين على البارزين؛ فلم يقف أمر العداء في صفين على توافره في صفوف البغي منابذاً لأهل الحق ليس غير، بل له شرف حمل راية البغي في تلك المعركة التي ما زال الإسلام ينزف بسببها مبادئه حتى هذه الساعة بلا انقطاع..

بلى، روي عنه أنّه ندم \_ في أخريات حياته \_ على مناصرة البغي وترك نصرة الحق، أي في وقت لم يعد للندم قدرة على رأب ما صدع من صلب الإسلام، ولقد أنبأناك سابقاً أنّ هذا الندم قد ثبت عن عائشة وعبد الله بن عمر وسعد بن أبي وقاص و...، ولكن لات ساعة مندم.

# ندم عبد الله بن عمرو

أخرج ابن عبد البر في الاستيعاب بسنله عن عبد الله بن عمرو بن العاص قوله: مالي ولصفين، مالي ولقتال المسلمين، والله لوددت أنّي مت قبل هذا بعشر سنين، ثمّ يقول: أما والله ما ضربت فيها بسيف، ولا طعنت برمح، ولا رميت بسهم، ولوددت أني لم أحضر شيئاً منها، واستغفرت الله عزوجل من ذلك وأتوب إليه.

وذكر ابن عبد البر عقيب ذلك أنّ راية البغي يومئذ كانت بيله، كما ذكر أنّه ندم ندامة شديدة على مساندة بغي معاوية وممالئته، وجعل يستغفر الله ويتوب إليه(١).

وروي أيضاً أنّه اعتذر لسيد الشهداء، أبي عبد الله الحسين بن علي عليهما سلام الله ورضوانه بأنّه إنّما توافر مع أهل البغي وأعان معهم الباطل؛ لأنّ أبله عمرو بن العاص كان قد شكله إلى رسول الله ﷺ بعدم الطاعة، وأنّ الرسول ﷺ جرّاء ذلك أمره بطاعة أبيه، فلمّا كان يوم صفين أقسم عليه أبوه بالخروج للقتل فخرج طاعة لأبيه لا لشيء آخر..

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ٢: ٨٧، دار الكتب العلمية، وسند الحكاية إلى عبد الله صحيح كما نص المحققون باتفاق، ومنهم الأستاذ شعيب الأرنؤوط في هامش سير أعلام النبلاء ٣: ٩٢.

قال عبد الله: فلما كان يوم صفين أقسم عليّ بالخروج، أما والله ما اختطرت سيفاً ولا طعنت برمح ولا رميت بسهم، قال: فكأنّه (۱).

أقول: لا ندري أنسمي قول عبد الله بن عمرو بن العاص تناقضاً أم هو لي اللسان؟ وليته ذكر أنه اخترط سيفاً أو طعن برمح، فهو أولى بالتصديق من هذا التسطير، أمّا مع كونه \_ ذلك اليوم \_ حامل راية أهل البغي التي شمخت بميراث الجاهلية على ميراث السماء ومبادىء النبوة، عنوة، فهو لعمر الله عذر أقبح من كل فعل!!

ولعلك تعرف أنّ الراية في مغازي أهل ذلك الوقت لا يحملها إلا من كان راسخ العقيدة في ما تنطوي عليه الراية من مبادىء أصحابها، ولا ينال شرف حملها إلا إذا كان ألصق الناس بتلك المبادىء، وأوثقهم عزيمة في الكفاح عنها، ألا ترى راية عائشة يوم الجمل لم تُشرَف بها إلا بني ضبّة؟! ولقد أصدقها بنو ضبّة هذا التشريف؛ فإنّ مئات منهم قتلوا لأجل أن لا تنحني رايتها قيد شعرة، كل ذلك حتى يبرهنوا أنّهم أهل لحملها.

وفي كربلاء لم تكن راية سيد الشهداء أبي عبد الله الحسين إلا بيد أخيه أبي الفضل العباس بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهم جميعاً، وفي غزوة خيبر وبعد أن فشل كل من أبي بكر وعمر في حملها(٢) أعطاها النبي لأمير المؤمنين علي قائلاً عَلَيْهُ: «لأعطين الراية غداً رجلاً يحبه الله ورسوله ويحب الله ورسوله»(٢) فأعطاها إيّاله بعد أن داواه من الرمد بمعجزة ظاهرة، ولقد ذكر المؤرخون ـ أحدهم ابن كثير في بدايته ونهايته ـ أنّ النبي دفع الراية يوم بدر لعلي وكذلك في أحد (١) والأرقام

<sup>(</sup>١) كذا في أسد الغابة ٣: ٢٣٥ لأبن الأثير، ولا ندري ما هي تتمة النص المبتور هذا على وجه اليقين، ولأي شيء بتر؟ ولنا أن نحتمل أنّ التتمة ليست في صالح عبد الله بن عمرو، ويحتمل أنّ الكلام مّا يحسن السكوت عليه؛ ويكون معناه: فكأنّه كما قال، والله أعلم!.

<sup>(</sup>٢) ذكرنا لك سابقاً أنَّ النبي كان مأموراً بمشاورة الصحابة وخاصة الشيخين إئتلافاً للقلوب.

<sup>(</sup>٣) هـ و مـن الأحلايث المـتواترة وقد أخرجه بأسانيد صحاح أهل الإسلام برمتهم، وحسبك منهم البخاري في عدة مواضع من صحيحه، فانظر صحيح البخاري ٤: ١٩، ٢٠٧ و٥: ٧٦، وسيأتي البحث فيه لغرض أهم.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ٧: ٢٥٠.

#### على هذا الأمر لا تحصى..

الذي نريد قوله إنّ عبد الله بن عمرو بن العاص لم يكن مناصراً للبغي وحسب، بل كان من رموز البغي وأقطابه، وإلا لما حمل الراية وائتمن عليها، أضف إلى ذلك فتبريره بطاعة أبيه لأنّ الرسول عَلَيْظَةُ أمره بذلك، فهو الآخر عذر أشنع من فعل، ولنا أن نتساءل عن موقفه إذا ما أمره أبوه بالكذب على النبي مثلاً؟ هل سيطيع أم لا؟.

وهل أنَّ حمل راية البغي بأدون ذنباً من الزنا وشرب الخمر والكذب وغير ذلك...؟.

ولماذا يتذكر أنّ الرسول أمره بطاعة أبيه فقط ولا يتذكر قول الرسول عَلَيْقُ: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»(١)؟.

ولو سلّمنا أنّ الرسول أمره بطاعة أبيه؛ فمثل هذا الأمر عام والمخصصات عليه لا تحصى بسهولة، فهل غاب عليه أنّ العام ليس بحجة مع وجود المخصص كما يعرف ذلك أصاغر الطلبة بل عموم العقلاء؟

# عبد الله بن عمرو لم يبايع علياً وبايع معاوية:

إنّ هذا الصحابي لم يبايع أمير المؤمنين علياً على الخلافة بيقين، إذ بعد أن كان مؤتمن البغاة على راية الضلال، وبعد أن أعلن هو أنّه لا يشهق ولا يزفر إلاّ بإذن أبيه، يتحقق أنّه لم يعط أيّ رضى لأمير المؤمنين علي، فضلاً عن إعلان رضى بخلافته، ولقد أفرطنا في استقصاء أخبار هذا الصحابي في كل كتب التاريخ والسيرة والتراجم، فلم نعثر على أيّ نص، صحيح أو ضعيف، يشير إلى أنّه كان يعتقد في أمير المؤمنين علي وفي سلوكياته اعتقاداً مرضياً، على حين أنّه وبقية جيش البغي مضافاً إليهم عموم الشاميين من أهل ذلك الوقت قد بايعوا معاوية بعد حادثة الحكمين على الخلافة كما أجمع المؤرخون.

بل قد تمادى هذا الصحابي في البغي بعد بيعة معاوية حينما وفي الأخير لعمرو بن العاص والياً وحاكماً بن العاص بشرطه؛ طعمة مصر، فحينما ذهب عمرو بن العاص والياً وحاكماً عليها، كان برفقته عبد الله بن عمر وبن العاص أميراً، وهذا كلّه تحت ذريعة أنّ النبي

<sup>(</sup>١) من الأحاديث المستفيضة المشهورة لـه طرق صحيحة كثيرة عند أهل الإسلام، بل قد يكون متواتراً، أنظر سنن الترمذي ٣: ١٢٥، ومسند أحمده: ٦٦ وغيره.

أوصاه بطاعة أبيه، ولكن لا بأس في مثل هذه الطاعة مادامت ستدر عليه \_ في مصر \_ بما لا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر..

إنّ ندم عبد الله بن عمرو بن العاص كما تنص كل نصوص التاريخ كان قد باح به بعد موت أبيه، أي حينما ذهب عن آل أبي العاص نعيم الملك، ورونق الإمارة، وبكارة مصر، فإنّ معاوية أطعم عمرو بن العاص مصراً مدّة حياة الأخير لا على الدوام، وهذا يذكرنا بقول عبد الله بن عمر: ما آسى على هذه الدنيا إلاّ على ثلاث الصلاة بالليل والصوم بالهواجر وتركي قتال أهل البغي مع علي بن أبي طالب، فهو قد باح به في السويعات التي سبقت موته، أي حينما قتله الأمويون بمباشرة من الحجاج، منفذين فيه حكم الخلاص الأبدي.

# عبد الله بن عمرو بن العاص مجنون:

هذا ما قالم معاوية في حق عبد الله بن عمرو بن العاص، ففيما رواه المحدثون والمؤرخون أنّ رجلين اختصما في رأس عمّار بن ياسر بمحضر معاوية، فقال عبد الله بن عمرو بن العاص: ليطيب به أحدكما نفساً لصاحبه فإنّي سمعت رسول الله عَلَيْقَالُهُ يقول: «تقتله الفئة الباغية».

فقال لعمرو بن العاص: ألا تغني عنَّا مجنونك؟!

ثم قال معاوية لعبد الله: فما بالك معنا؟

فقال: إنّ أبي شكاني إلى رسول الله فقال: «أطع أباك ولا تعصه» (١٠).

أقول: فإمّا أن يكون عبد الله بن عمرو مجنوناً كما قال معاوية، وإمّا أن يكون معاوية وعمرو بن العاص وحتى عبد الله وكل من لف لفهم جاحدين لدين الله ولسنّة رسول الله ﷺ، معاندين لما يفيض من معين التوحيد..

وعلى الخيار الثاني فإنّ عبد الله بن عمرو بن العاص أقرّ بأنّه من الفئة الباغية، بل تمادى في غيّه أيّما تماد، فإنّه حتّى بعد مقتل عمار رضي الله عنه وأرضاه بقي حاملاً لراية البغى، عوناً لمعاوية وأبيه إلى أن ذهب عنهم نعيم مصر.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲: ۲۰۲، طبقات ابن سعد ۳: ۲۰۳، مصنف ابن أبي شيبة ۸: ۷۲۳، وغيرها من المصادر.

وعلى أيّ من التقديرين (الجنون وأنّه من رموز البغي) لا ندري ما هي مصداقية ما يرويه عن رسول الله ﷺ؟!!!.

## كثرة أحاديثه وتناقض الواقع:

قل الذهبي: وثبت عن عمرو بن دينار عن وهب بن مفيد عن أخيه همّام سمع أبا هريرة يقول: لم يكن أحد من أصحاب رسول الله أكثر حديثاً مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو بن العاص فإنّه كان يكتب ولا أكتب (١).

أقول: وهذا نص في أنّ عبد الله بن عمرو أكثر أصحاب النبي عَلَيْلِهُ حديثاً عنه، لأنّه كان يكتب بخلاف المكثرين الآخرين كأبي هريرة الذين كانوا لا يكتبون، ولكن هذه مشكلة المشاكل، إذ كيف يكون أكثر حديثاً من أبي هريرة مع أنّ مروياته لا تتجاوز بضع مائة حديث (قريبة من الألف) أو أنّها على السبع عمّا رواه أبو هريرة حسبما ما جزم به أبو رية (٢).

#### فأين أحاديثه إذن؟!

إنّ المحققين أجابوا عن هذه الإشكالية قائلين إنّ كيس أبي هريرة كفيل بأن يجعل من كم أحاديثه أضعاف أحاديث عبد الله بن عمرو فضلاً عن غيره، بيد أنّي أعتقد أنّ مثل هذا الجواب ليس كما ينبغي؛ خاصة وأنّ عمراً على ما تقدم عليك كان يقول: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله، فنهتني قريش، فذكرت ذلك للنبي عَيَّالِيًا فقل: «اكتب فو الذي نفسي بيده لا يخرج منه إلاّ حق» ومن طريق آخر قل: قلت: يا رسول الله اكتب كل ما اسمع منك؟ فقل عَلَيْلُهُ: «نعم» قلت: في الرضا والغضب، قل عَلَيْلُهُ: «نعم، فإني لا أقول إلاّ حقاً» (٣).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) أضواء على السنة المحمدية: ١٧٤ طبع دار المعارف.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ٨٧، ورجاله ثقات كما نص الاستلذ الارنؤوط في هامش السير.

على أنّ محتوى المكتوب يدور حول مثالب قريش ومواقفها اللامحمودة من النبوة والرسالة، كما يدور، في المقابل، حول مناقب الآخرين من ذوي المواقف المحمودة من خصوم قريش، ولا يوجد سبب قوي يدفع بقريش لمنع الحديث، في العهد النبوي، غير تينك الجهتين.

وقد أشرنا في بحوثنا السابقة إلى أنّ قريشاً أضحت بعد أن كانت عدوة النبوة والرسالة لأن تجسم مقولة المؤلفة قلوبهم على أرض الواقع خير تجسيم (۱)، بل لم تخلص نفسها للإسلام بشكل مرض، وقد كان الرسول عَيَّا الله الله الدينار والدرهم خلاصاً عمّا تضمره من شرّ لحملة الدين، فهو عَيَّا الله كان يتألفها إبقاء لبيضة الدين، وفي المقابل صدر عن معين النبي الأقدس في فضائل السابقين من الأنصار فضلاً عن أهل البيت المهيم ما يقشعر له الجسد القرشي بالكامل، هذا من هذا الجانب...

ومن الجانب الآخر فإنّ عبد الله بن عمرو بن العاص قد لازم قريساً الباغية حتى النهاية، حتى أنّه مات في الشام ودفن فيها<sup>(۱)</sup>، وهذا فضلاً عن ملازمته جانب البغي في صفين وحمله رايتهم، وقد ثبت أنّه كان على ميمنة جيش معاوية ذلك اليوم..؛ ذكر ذلك الذهبي عن أبي عبيد من دون تشكيك<sup>(۱)</sup>، مضافاً إلى أنّه لازم بغى أبيه في مصر حتى مات....

إنّ مجموع ذلك يورثنا قناعة بأنّ ما كتبه عبد الله بن عمرو بن العاص كان في مثالب قريش بعامة والأمويين بخاصة، وفي فضائل خصومهم، ولذلك كتمه عن الناس، ولنا أن نقول طبقاً لما تقدم ولما سيأتي أنّ عبد الله من القلائل الذين اختصوا بالكتابة عن النبي في حالة الغضب..

خرّج الذهبي في السير بإسناد صحيح أو حسن عن مجاهد قال: دخلت على عبد الله بن عمرو بن العاص فتناولت صحيفة تحت رأسه، فتمنّع عليّ، فقال (أي عبد

<sup>(</sup>۱) اعترف ابن تيمية بأنّ معاوية والكثرة الكاثرة من قريش هم من المؤلفة قلوبهم، منهاج السنة لابن تيمية ۲: ۲۹۰.دار الكتب العلمية / الطبعة الأولى / سنة ۱٤۲۰هـ.

<sup>(</sup>٢) نص على ذلك الذهبي في السير٣: ٩١.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ٩١، وهذا بنحو وبآخر يكذب دعوى أنّه لم يجرد سيفاً أو لم يطعن برمح، فتأمل!

الله): إنَّ هذه الصحيفة الصادقة التي سمعتها من رسول الله ليس بيني وبينه أحد...(١١).

إنّ هذا النص بمقتضى إطلاقه ظاهر في أنّ عبد الله كان يكتم ما سمعه من رسول الله عَلَيْلُهُ سواء أكان المسموع في الحالات العادية للنبي أم في حالات الغضب، لكن إذا كان يكتم هذا الضرب من المسموعات فهل سيعلن عمّا كتبه عنه عَلَيْلُهُ في حالة الغضب؟ وهل ستسمح له قريش أو الأمويون بعد موت الرسول عَلَيْلُهُ من بث هذا اللون من الحديث ونشره وفيه ما فيه من فضائحها؟!!!.

فبملاحظة القرائن الخارجية \_ إذن \_ وبملاحظة اختصاص هذا الصحابي بكتابة نصوص النبوة الغضبي، نحن متيقنون بأنّ محتوى الصحيفة الصادقة لم يحدّث به عبد الله بن عمرو أحداً من الناس حتى ووري في حفرته، لذلك كان حديثه قياساً بحديث أبي هريرة، على السبع حسبما يذكر المحققون؛ وآية ذلك أنّنا نطالب الجميع بأن يأتينا بحديث عن هذا الصحابي من خصوص هذه الصادقة، ولن يجد أحدً إلى ذلك سبيلاً؛ اللهم إلا حديثاً أو حديثين رواهما قبل أن يموت، وللضرورة أحكام!!.

وننبه أنْ ليس فيما قررناه تنزيهاً لساحة أبي هريرة، الذي تكّلف ما لم يؤمر وعصى الله ورسوله فيما أمر به، وليس بعد تكذيب الصحابة عمر وعلي وعثمان وعائشة وعبد الله بن عمر له من كلام؛ والحاصل فلا ريب في أنّ ما يرافق ملازمة أهل البغي من قريش الأموية كما هو شأن الصحابيين أبي هريرة وابن عمرو بن العاص، هو كتم البينات الواضحات من سنة النبي عَمِيلِهُ، ولقد حفظت عزيزي القارىء ما أخرجه غير واحد من المحدثين عن ابن عباس قال: اللهم العنهم فإنهم القارىء ما بغض علي، يقصد معاوية وأتباعه (٢).

وقد قرر الرازي ذلك بقوله: إنّ علياً كان يبالغ في الجهر بالتسمية في الصلاة، فلما وصلت الدولة إلى بني أمية بالغوا في المنع من الجهر سعياً في إبطال آثار علي (٣). وقد علق الإمام السندي على ذلك بقوله: كان علياً يتقيد بالسنن فتركوها بغضاً

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ١: ٤٦٤، وقد نص على أنّه صحيح على شرط الشيخين، حاشية السندي على سنن النسائي ٥: ٢٥٣، صحيح ابن خزيمة ٤: ٢٦٠ وغيرها من المصادر.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۱: ۲۰۶.

له (۱). وهو نص في أنّ المتروك من السنن ليس هو مجرد التسمية أو التلبية فحسب، بل كل السنن التي كان يتقيد بها، ولم يذكر التاريخ أنّه ترك التقيد بسنة واحدة من سنن النبي التي لا يحصيها الحصي بسهولة.

فهذه هي الأولويات والأسباب والعناصر والمبادىء التي منعت عبد الله بن عمرو بين العاص من البوح عمّا في صحيفته من أحاديث النبي محمّد عَيَّا الله الغضبى منها، فالأحاديث تلك حسبما تقرر هي إمّا صدرت فاضحة للداء القرشي، وإما أنّها سنن فيّاحة، تلل بمنتهى الصلق، على سماوية الموقعية العلوية في الإسلام، وعلى كلا التقديرين، فتلكم الأحاديث ضرر ما بعده ضرر على قريش، قادرة على هدّ عروش هذه الكتلة التي لا تريد أن تحترم المجتمع الإنسان.

# عبد الله وأبو هريرة يكتمان حديث النبي ﷺ

كان الأنسب أن نتحدث عن هذه النقطة حينما عرضنا لحال أبي هريرة بالبحث، ولكن لم تكن النتائج لتنضج هناك من دون ما توصلنا إليه هاهنا، ومهما يكن الأمر فقد روى البخاري بسنده عن أبي هريرة قال: حفظت عن رسول الله وعائين، فأمّا أحدهما فبثثته، وأمّا الثاني فلو بثثته قطع هذا الحلقوم (٢).

يذهب بعض كتّاب ومفكري الشيعة إلى أنّ أبا هريرة اخترع هذا النص لتبرير كثرة أحاديثه المنسوبة إلى رسول الله حتى يسوغ له أن يلصق برسول الله ما يشتهي، بيد أنّ الأدلة تسوقنا إلى ما هو أبعد من ذلك، على أنّ الخضوع لما ذهبوا إليه لا يخلو من تسرّع؛ فالرجل هو الآخر يشترك مع عبد الله بن عمرو بن العاص في كتمان الحقائق النبوية، خشية قطع الحلقوم فيما يخصّه، أو خشية الملك والثراء فيما يخص عبد الله بن عمرو بن العاص، ففيما يبدو يحتوى ثاني الوعائين مثالب قريش بعامة والأمويين بخاصة، وهذا ما أعلنه الإمام ابن حجر بصراحة \_ مطلوبة \_ في قوله:

وحمل العلماءُ الوعاءَ الذي لم يبثّه على الأحاديث التي فيها تبين أسامي أمراء السوء وأحوالهم وزمنهم، وكان أبو هريرة يكنّي عن بعضه ولا يصرح به خوفاً على نفسه منهم، كقوله: أعوذ بالله من رأس الستين وإمارة

<sup>(</sup>١) حاشية السندي على سنن النسائي ٥: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ٣٨.

وروى البخاري بسنده عن أبي هريرة قال: سمعت الصادق المصدق عَلِينًا الله يقول: «هلاك أمتي على يدي غلمة (=غلمان) من قريش». فقال مروان (ابن الحكم): غلمة?!. فقال أبو هريرة: إن شئت أن أسمّيهم بني فلان وبني فلان لفعلت (أ). ولهذا الحديث تتمة ذكرها البخاري في موضع آخر من صحيحه تنص على أن راوي الحديث (عمرو بن يحيى) قال: فكنت أخرج مع جدّي إلى بني مروان حينما ملكوا بالشام فإذا رآهم غلماناً أحداثاً قال: عسى هؤلاء أن يكونوا منهم (أ).

## عبد الله وأبو هريرة يكتمان فضائح قريش!

إنّ النصوص المارة أدلة واضحة في أنّ قريشاً السلطوية منمومة على لسان رسول الله عَلَيْ غايـة الذم، وأنّها هي السبب في فرقة المسلمين وضياع الدين، ومن ثمّ فهي نصوص ساطعة الدلالة على أنّ الصحابة كأبي هريرة وعبد الله بن عمرو بن العاص كانا يكتمان ما أنزل إليهما من بينات على لسان الرسول عَلَيْ ..

وكنّا سابقاً جزمنا على سبيل التحدّي - أن يأتينا أحد بحديث من أحاديث صادقة عبد الله بن غمرو، غير أنّنا نعتقد أنّ من فتات مائدة هذه الصادقة وفلتاتها ما أخرجه الذهبي، في السير، عن عبيد بن سعيد، بإسناد معتبر، أنّه دخل مع عبد الله بن عمرو بن العاص المسجد الحرام، والكعبة محترقة حين أدبر جيش حصين بن غير، والكعبة تناثر حجارتها، فوقف وبكى حتى أنّي لأنظر إلى دموعه تسيل على وجنتيه فقل: أيّها الناس والله لو أنّ أبا هريرة أخبركم أنّكم قاتلوا ابن نبيكم (يقصد الحسين سلام الله عليه) ومحرّقوا بيت ربّكم لقلتم: ما أحدٌ أكنب من أبي هريرة!! فقد فعلتم، فانتظروا

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١: ١٩٣.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۳: ۸.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١٣: ٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤: ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٨: ٨٨.

نقمة الله، فليلبسنّكم شيعاً ويذيق بعضكم بأس بعض (١).

فالذي يلوح من هذا النص أنّ عبد الله بن عمرو كان قد سمعه من الرسول عَلَيْهِ الله بن عمرو كان قد سمعه من الرسول عَلَيْهِ شأنه في ذلك شأن أبي هريرة، وفيما يلوح أيضاً أنّ مثل هذا التصريح الخطير ما كان عبد الله بن عمرو ليجرؤ على البوح به إلاّ في أخريات حياته، وفي النص ما يثبت ذلك، فجيش الحصين إنّما هاجم الكعبة بعد استشهاد الحسين التَّكِير، على أنّ ما رواه أبو هريرة من وعائه الثاني نفس الشيء أي في أخريات حياته..

..ونعاود التأكيد على أنّ عبد الله بن عمرو هو الآخر صرح بندمه في السويعات السي سبقت موته، وكذلك أم المؤمنين عائشة، وهذا هو ما ثبت عندنا في حق أغلب أو عموم خصوم أمير المؤمنين فيما عرفت وستعرف، ولهذا أثر علمي كبير سنعلن عنه لاحقاً، فاحفظ ذلك.

#### إشكال وجواب

قد يقول البعض: إنّ الغلمة أو الأغيلمة هم من لم يبلغ الحلم من الذكور...، لكن قبال ابن حجر: وقد يطلق الصبي والغليم بالتصغير على ضعيف العقل والتدبير في الدين ولو كان محتلماً، وهو المراد، فإنّ الخلفاء من بني أمية لم يكن فيهم من استخلف وهو دون البلوغ وكذلك من أمّروه على الأعمال...(٢).

أقول: وما ذكره ابن حجر سديد، وآية ذلك قول أبي هريرة الآنف: أعوذ بالله من رأس الستين وإمارة الصبيان، ولا ريب في أنّ إمارة رأس الستين هي إمارة يزيد، كما لا ريب في أنّ يزيداً لم يكن صبياً بالمعنى المعروف بل هو رجل من الرجال..؛ تعساً له ولمثله، وتباً.

### عبد الله بن عمرو أحد ملوك الأرض

هذا ما نص عليه الإمام الذهبي بقوله: ورث عبد الله بن عمرو بن العاص من أبيه عمرو بن العاص قناطير مقنطرة من الذهب المصري فكان من ملوك الصحابة<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٣: ٧.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ٨٩.

إنّ هذا النص يُكنّب دعوى عبد الله بن عمرو أنّه إنّما رافق أباه عمرو بن العاص لجرد أنّ الرسول عَلَيْ أمره بلزوم طاعته؛ فمثلاً دعواه أنّه إنّما حضر صفين لجرد أنّ أباه أمره بذلك، وأنّه لأجل تلك الطاعة خرج للقتال حاملاً راية معاوية من دون أن يجرد سيفاً أو يطعن برمح، وأنّه لأجل تلك الطاعة ذهب إلى مصر أميراً، وأنّه لأجل تلك الطاعة ترك نصرة أمير المؤمنين على مع علمه بأنّ الحق معه..

أقول: فإذا قبلنا منه كل هذه التبريرات فهل سنقبل منه كيف صار ملكاً من ملوك الصحابة؟! فمع علمه ببغي أبيه على ما لاح سابقاً، مع تسليم كونه مأموراً بطاعته، فكيف يفسر لنا هذا الصحابي (الملك) القناطير المقنطرة التي ورثها عن أبيه الباغي من ولاية مصر، مع أنّ كل الموروث مترتب على ما هو باطل في باطل وبغى في بغى؟.

وكيف سمح لنفسه أن يتصرف فيما هو عليه حرام تعييناً وتحقيقاً؟. وهل أمره الرسول عَلَيْهُ أن يرث عن عمرو بن العاص كل هذا الباطل البغي، المتفرع على ذلك الباطل البغي أم ماذا؟.

إنّ من الأدلة على أنّ هذا الصحابي الملك كان على علم ببطلان كل ما كان عليه أبوه، وأنّه كان رأساً من رؤوس البغي والظلم هو أنّ معاوية بعد مقتل عثمان أحرجه أمير المؤمنين علي بالبيعة، مسفراً له جريراً لهذا الأمر، فماطل معاوية في ذلك حتى أرسل إلى عمرو بن العاص الذي كان في فلسطين لأجل أن يعينه بالنصرة على علي في هذه المعضلة، ذاكراً له أنّه سيعطيه في مقابل معونته إمارة مصر، وكل ما تدر عليه من أموال الخراج ما عاش عمرو، وما أن علم عمرو بذلك حتى تنازعت الدنيا والآخرة في صدره، ويذكر المؤرخون باتفاق أنّه استشار أبنيه عبد الله بن عمرو بن العاص، ومحمد بن عمرو بن العاص، أمّا محمد فقد أشار عليه بقوله: بادر هذا الأمر تكن فيه رأساً.

وأمّا عبد الله فقد أشار عليه بقوله: أيّها الشيخ، إنّ رسول الله عَيْمَا الله عَيْمَا قَبض وهو عنك راض، ومات أبو بكر وعمر وهما عنك راضيان، فإيّاك أن تفسد دينك بدنيا يسيرة تصيبها من معاوية، فتكب كباً في النار، فمال عمرو بن العاص إلى ما أشار به

الفصل الرابع/محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة على الطّيخ .....

محمد. فقال عبد الله: بال الشيخ على عقبيه، وباع دينه (١).

إنّ قول الملك الصحابي لأبيه: إيّاك أن تفسد دينك بدنيا يسيرة تصيبها من معاوية، فتكب كباً في النار، وقوله الآخر: بال الشيخ على عقبيه، وباع دينه، آيات بينات على كل ما قلناه، وأخطر ما في ذلك أنّ هذا الملك الصحابي، والذي هو من أبرز علماء الصحابة، نص هو بدخول أبيه النار.

أمّا ما هي الدنيا اليسيرة التي أخذها عمرو بن العاص مقابل أن يكون عوناً له على أمير المؤمنين على؟

جواب ذلك ما ذكره المؤرخون؛ يحضرني منهم الذهبي حيث أخرج بسندٍ غير مقدوح فيه أنّه لما صار الأمر في يد معاوية استكثر مصراً على عمرو بن العاص ما عاش، ورأى عمرو أنّ الأمر كلّه قد صلح به وبتدبيره بل ظنّ أنّ معاوية سيزيله الشام، فلمّا لم يفعل تنكّر له فاختلفا وتغالظا، فأصلح بينهما معاوية بن خديج، وكتب بينهما كتاباً بأنّ لعمرو ولاية مصر سبع سنين وأشهد عليهما شهوداً وسار عمرو إلى مصر (ومعه ابناه عبد الله ومحمد بإجماع المؤرخين) سنة تسع وثلاثين، فمكث نحو ثلاث سنين ومات ().

وإذن فالدنيا اليسيرة هي طعمة مصر، وهي التي باع من أجلها عمرو دينه لمعاوية، والتي بسببها بال الشيخ على عقبيه، ومن ثمّ فهذه الدنيا هي التي ورثها عبد الله عن أبيه قناطير مقنطرة من الذهب المصري فجعلته من ملوك الصحابة كما أعلن الذهبي!.

ومشروعٌ لنا أن نتساءل هل أنّ عبد الله حينما وصل إليه هذا الإرث المالي الضخم باع هو الآخر دينه بالدنيا اليسيرة كما سمّاها هو، وهل بال على عقبيه هو الآخر كما حكم هو على أبيه؟!!!

يبدو أنّ هذا الملك كان مغرماً بحب الدنيا وبخضرائها؛ فقد أخرج الذهبي عن مجاهد أنّه قال: أتيت عبد الله بن عمرو بن العاص فتناولت صحيفة من تحت رأسه، فتمنع علي. فقلت: تمنعني شيئاً من كتبك؟! فقال: إنّ هذه الصحيفة سمعتها من رسول الله عَمِيْ للله الله الله وهذه الصحيفة، والوهط، لم

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٣: ٩٩٨ \_ ٩٩٩، وانظر تاريخ اليعقوبي ٢: ١٨٥.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٣: ٧٣.

أبال ما ضيعت من الدنيا.

قـال الذهبي في توضيح معنى الوهط: الوهط بستان عظيم غرم مرّة على عروشه ألف ألف درهم (١).

فإذا كانت قيمة مغروسات الوهط فقط هي هذه، فما مقدار قيمة الأرض وعبيدها، وما هي قيمة انتاجها السنوي أو الفصلي؟!. وثمّة أمر وهو أنّ هذا الملك جعل من حبّه للوهط عدلاً كاملاً لحبّه للقرآن، وعدلاً كاملاً للسنة المطوية في صادقته، ولكن لا ندري كيف يجتمع الأمران، فإنّ وهطه وما ورثه عن أبيه من كنوز الذهب المصري ليسا سوى ثمن لدين اشتراه معاوية من أبيه كما ذكر هو.

### زاملتا(۲) عبد الله بن عمرو بن العاص

لقد أشرنا سابقاً إلى أنّ هذا النمط من الصحابة تكلفوا ما لم يؤمروا وفرّطوا فيما أمروا، فقد توضح أنّ مثل عبد الله بن عمرو وأبي هريرة كانا يكتمان ما وصل السهما من علم نبوي في بعض الشؤون، في الوقت الذي كانا يحدثان بما هو متكلّف لا يسمح به الدين؛ لما في مضمونه ومحتواه من ضرر على المعرفة الإسلامية، وزاملتا عبد الله، وكثرة رواية الإسرائيليات من هذا القبيل..

والزاملتان أصابهما عبد الله في يوم اليرموك، وهما عبارة عن مجموعة ضخمة من أحاديث اليهود وأهل الكتاب مدونة في كتب أو صحف..

قـال ابـن حجر: إنّ عبد الله بن عمرو كان قد ظفر في الشام بحمل جملٍ من كتب أهـل الكـتاب، فكان ينظر فيها ويحدث منها، فتجنب الأخذ عنه لذلك كثير من كثرة التابعن (٣).

وقال ابن كثير: كان قد وجد يوم اليرموك زاملتين من كتب أهل الكتاب وكان يحدث عنهما كثيراً، وليعلم أنّ كثيراً من السلف كانوا يطلقون التوراة على كتب

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الزاملة النه هما حملا البعير ـ و الدابة على جانبيه، ولذلك يقل لرفيق السفر ـ مثلاً زميل؛ لأنّه لا يفارق صاحبه ويلازمه، أو أنّ الزاملة نفس البعير الذي يحمل عليه المتاع كما في لسان العرب ١٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١: ١٨٤.

أهل الكتاب<sup>(۱)</sup>.

أقول: سيأتيك أنّ قول ابن كثير: وليعلم أنّ كثيراً من السلف كانوا يطلقون النتوراة على كتب أهل الكتاب، من الخطأ بمكان، فالعكس هو الصحيح؛ فمقصود سلفنا الأول من لفظة أهل الكتاب هم اليهود؛ وآية ذلك أنّ الأغلبية الساحقة في المدينة هم اليهود بل لا يوجد في المدينة وما حولها غيرهم، كما يؤيد ذلك أنّ عبد الله بن عمرو كان رائداً جهبذاً في رواية الإسرائيليات اليهودية لا المسيحيات.

وقال الذهبي: وقد روى عبد الله بن عمرو عن أبي بكر وعمرو ومعاذ وسراقة بن مالك وأبيه عمرو، وعبد الرحمن بن عوف وأبي الدرداء، وطائفة، وعن أهل الكتاب، وأمعن النظر في كتبهم، واعتنى بذلك (٢).

ونقل محمد عجاج الخطيب عن بشر المريسي أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص كان يرويهما عن النبي ويقال له لا تحدثنا عن الزاملتين (\*\*).

وقد علّق العجاج الخطيب على ذلك بقوله: وهذه الدعوى باطلة، فقد ثبت أنّ ابن عمرو كان أميناً في نقله وروايته، لا يحيل ما روي عن أهل الكتاب على النبي، كما ولا يحيل ما روي عن النبي على أهل الكتاب<sup>(4)</sup>.

### الرد على محمد عجاج الخطيب

جزماً ليس للعجاج الخطيب إطلاع مرض في هذه المسألة، ولنا أن نعجب ما وسعنا أن نعجب من أستاذ في كليتي الشريعة والتربية في جامعة دمشق يدّعي مثل هذه الدعوى المهلهلة البسيطة الكاشفة عن مستوى غير مقبول بل خطير في مضمار البحث والتحقيق..

وليس قليلاً أن يذكر ابن كثير وهو السلف الصالح لأمثال العجاج بأنّ عبد الله بن عمرو أحال ما سمعه من اليهود على رسول الله، تقوّلاً على النبوة فيما لا أصل له

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير ٢: ٣٩٨، وهو عين ما قاله في السيرة النبوية له ١: ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٣: ٨١.

<sup>(</sup>٣) السنة قبل التدوين: ٣٥١.

<sup>(</sup>٤) السنة قبل التدوين: ٣٥١.

من الشرع الحنيف، ومن هذه الموارد ما ذكره ابن كثير في تفسيره بقوله: ...عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال النبي عَلَيْهُ: «إذا طلعت الشمس من مغربها خرّ إبليس ساجداً ينادي ويجهر: إلهي مرني أن أسجد لمن شئت، فيجتمع إليه زبانيته فيقولون كلهم: ما هذا التضرع؟ فيقول: إنّما سألت ربي أن ينظرني إلى الوقت المعلوم، وهذا الوقت المعلوم، ثمّ تخرج دابّة الأرض من صدع الصفا، فأول خطوة تضعها بأنطاكيا فتأتي إبليس فتلطمه».

ثمّ قال ابن كثير: ولعلّه من الزاملتين اللتين أصابهما عبد الله بن عمرو يوم اليرموك فأمّا رفعه (=نسبته إلى رسول الله) فمنكر (١٠).

وسيأتي سرد موارد كثيرة من ذلك في بحث الإسرائيليات، حيث سنفصل الردّ هناك على ما فاه به العجّاج الخطيب بلا تدبّر، فانتظر..!.

## عبد الله وأبو هريرة يرويان أنّ الله ينزل (يهبط)

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ فرية النزول رواها صحابة آخرون كعبد الله بن عمر بسند صحيح على شرط الزاملتين أيضاً (())، وهي وإن كانت مروية عن صحابة آخرين غير من ذكرنا إلاّ أنّها بحسب الصناعة لا تثبت عنهم كما صرح أعلام أهل السنة، بل صرحوا بأنّها موضوعة على لسان أولئك الأخرين.

وليس عجيباً أن يروي هذه الفرية ثلاثة من الصحابة كلهم، كما ستعرف، كان تلميذاً باراً بكعب الأحبار، ومهما يكن من أمر فابن حجر في فتح الباري ارتبك أيما ارتباك حينما عرض لهذه الفرية بالردّ، لكنّه مع ذلك ومع تصريحه بثبوت هذه

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۲: ۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) خرَّجه الهيثمي في مجمع الزوائد ٣: ٢٧٥، ونص على أنَّ رجاله موثقون، ما يعني أنَّ الحديث ثابت عن ابن عمر.

الأحاديث عن هذا الصنف من الصحابة قال: ومع ذلك فمعتقد سلف الأمة وعلماء السنة من الخلف أنّ الله منزّه عن الحركة والتحول والحلول، ليس كمثله شيء (١).

وفي موضع آخر من الفتح حكى عن ابن حزم أنّه تأول النزول بأنّه فعل يفعله الله في سماء الدنيا، كالفتح لقبول الدعاء، وأنّ تلك الساعة هي مظان الإجابة (٢). وقد التزم \_ هو \_ بهذا الحكى شأنه في ذلك شأن كل علماء أهل السنة إلاّ شذّاذاً.

أقول: فتح باب التأويل والعدول عن ظاهر اللفظ أمر ارتكبه علماء الأمة في بعض الفروض العلمية وهو سائغ، غير أنّي أعتقد أن ارتكابه من أجل تبرير ما يُروى على شرط الزاملتين تفريط وإفراط..، أمّا التفريط، فلأنّنا مأمورون بنشر أحديث النبوة وسنّة الرسالة لا أحديث اليهود وأهل الكتاب، وهو أمر لم يتعاطه من روى على شرط الزاملتين من الصحابة، فكان ينبغي على ابن حجر أن يرمي باللوم عليهم لتفريطهم، وأمّا الإفراط فلأنّنا غير مأمورين بالنظر لأحاديث اليهود الترّهات فضلاً عن نشرها، ولا أن نظن بها خيراً وننظر فيها، والصواب فيما نحن فيه هو ردّهذه الأخبار على عاتق من رواها من الصحابة، لا فتح باب التأويل.

### هبوط الله عقيدة ابن تيمية:

لابن تيمية كما هو معروف مشهور عنه رؤية متطرفة في تكفير مخالفيه أو الحكم عليهم بالشرك، ومن إسرافه في ذلك اتهام الآخرين في عقائدهم بأنها يهودية، وهذا لعمر الله لمن أعجب العجب؛ إذ لا ينبغي عليه أن يكون كما قال القائل: رمتني يدائها وانسلت.

قال ابن بطوطة: وكان بدمشق من كبار الفقهاء الحنابلة تقي الدين ابن تيمية كبير الشام يتكلم في الفنون إلا أن في عقله شيئاً، وكنت إذ ذاك بدمشق، فحضرته يوم الجمعة وهو يعظ الناس على منبر الجامع ويذكرهم فكان من جملة كلامه أن قال: إنّ الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا، ونزله ربعة (=درجة) من ربع المنبر، فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء وأنكر ما تكلم به، فقامت العامة إلى هذا الفقيه

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧: ٩٤.

<sup>(</sup>۲) انظر فتح الباري ۱۳: ۳۹۰.

#### وضربوه بالأيدي والنعل ضرباً كثيراً حتى سقطت عمامته(١).

فاعتقاد ابن تيمية (=الوهابية) بنزول الله وهبوطه ـ تعالى الله عن ذلك ـ لا يخرج عن عقيلة اليهود بالله جل شأنه، وآية ذلك أنّ هذه العقيلة لم يروّج لها في الإسلام غير أولئك الصحابة الذين يروون على شرط الزاملتين أو شرط كعب الأحبار، ولا غرو فكلهم تلامنة لهذا اليهودي المندس، بل هم أشهر الصحابة الذين تتلمذوا على يديه، وفيما عدا ذلك كلّهم من خصوم أمير المؤمنين علي، وسنعرض لذلك لاحقاً.

ومهما يكن من أمر فالذي نخلص إليه هو أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص \_ وبقية هذا الرعيل \_ أثر في إرباك عقائد المسلمين أثراً واضحاً في طول شغفه بكتب أهل الكتاب أولاً، وبنسبة ذلك إلى رسول الله تقوّلاً ثانياً، وهذه \_ لعمر الله \_ هي قاصمة الظهر!!

ثمّ تجدر الإشارة إلى أنّ صحيح البخاري أفحش في الرواية عن الصحابة من تلاملة كعب أو قل خصوم على قياساً بالبقية، ولا أدري فربما لذلك دخل في مقولة: الأصح كتاب بعد كتاب الله؟!!!!.

#### ابن عمرو وعناصر الآيديولوجية (=الخلاصة)

١ - كان من أعداء علي، وقد جسد عداوته بحمل راية البغي في صفين بمنتهى الوضوح.

٢ ـ كان من ملوك الصحابة، لأنه ورث عن أبيه \_ الباغي \_ ثروة مالية طائلة،
 ومقداراً هائلاً من الذهب المصري، مع علمه بأنّ هذه الثروة الخيالية ليست سوى ثمن لدين أبيه المباع إلى معاوية من منطلق العداوة مع علي.

٣ ـ كـان يكتم البينات النبوية الواضحات، ولا يرتضي أن يحدث عن النبي ﷺ. فيما فيه ضرر على قريش المتأسلمة، وكذلك ما فيه نفع لعلي وأهل بيت النبي ﷺ.

٤ ــ مات ولم يحفظ القرآن، إذ لم يدل دليل واضح على أنّه حفظ القرآن، شأنه في ذلك شأن أغلب خصوم على وبقية هذا الاتجاه.

٥ ـ ندم في آخريات حياته على ما فرّط في جنب الله ورسوله وأمير المؤمنين على،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢: ٤٧.

وبنحو عام فالسؤال المطروح في هذه النقطة هو أنّ مثل هذا الندم هل يؤثر في عملية الاحتجاج بالمنقول عن رسول الله؟ وهل يمثل هذا الندم انفلاتاً عن مقررات آيديولوجية بغض علي؟ ستأتيك الإجابة لاحقاً في ضوء معايير خمسة!

### زيد بن ثابت الأنصاري وآيديولوجية مواجهة على

كانت لنا إلماحة سريعة لأبعاد شخصية هذا الصحابي في كتابنا عبد الله بن عمر؟ لما بين هذين الصحابيين من وحدة رؤية في التمثيل والانتماء وخصومة أمير المؤمنين علي، بيد أنّ ما نهدف إليه في هذه الدراسة أكبر من ذلك، وهو إيجاد عناصر هذه الوحدة بين هنه الشخصية وبين مثل أبي هريرة وعائشة وابن عمرو وأبي موسى الأشعري وغيرهم من خصوم علي، في إطار آيديولوجية لا في إطار تشابه المواقف تحت سلطة الصدفة، وربما سنستعين في مختصرنا هذا ببعض النتائج التي تمخضت لنا في كتابنا ذاك..

ومهما يكن الأمر فهذا الصحابي بزغ نجمه ولمع شخصه إنطلاقاً من كونه أبرز خصوم أمير المؤمنين علي، وفي المقابل فهو من أبرز أعوان رموز الإتجاه المقابل، ولا يسك أحد من العلماء والبلحثين في أنّه كان مقدّماً عند أبي بكر وعمر بن الخطاب وعثمان وبني أمية وبني العبّاس...، بل حتى هذه الساعة كما سيتضح، ويكفي أن تعرف أنّ شيوخ الخلافة الثلاثة لا يقطعون أمراً دونه، والخبير يعلم أنّ منصة القضاء والفتوى والقرائة كانت تحت رحمة يديه في عهدهم بلا أدنى ترديد، حتى قالوا: إنّه مضافاً إلى عثمان \_ أعلم الأمّة بعلم الفرائض (=الميراث)..

قـال خـالد الحذاء، عن أبي قلابة، عن أنس، عن النبي صلى الله عليه وسلم: « أفرض أمتي زيد بن ثابت».

وقد علق عليه الذهبي بقوله: بتقدير صحة «أفرضهم زيد، وأقرأهم أبي» لا يبل على تحتم تقليده في الفرائض، كما لا يتعين تقليد أبي في قراءته، وما انفرد به (۱).

أقول: قد علم الذهبي استحالة صدور مثل ذلك عن النبي ﷺ؛ وفي ما ذكره تلويح بذلك، ولو كان زيد أفرض الناس، كما نُسب إلى النبي، لحرم الأخذ بقول غيره

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٢: ٤٣١.

عند المعارضة، على حين أنّنا نجد أنّ مثل أبي حنيفة والشافعي وكثير من فقهاء أهل السنّة يأخذون، في بعض الأحيان، بقول غيره، ولا يلتفتون إلى ما قال، وهو بالطبع تكذيب عملي منهم لمزعمة أنّه أفرض الناس، إذ قد ثبت أنّ زيداً أفتى في الفرائض بأشياء لم ينزل الله بها من سلطان سوى محض القول بالرأي، مضافاً إلى أنّ في الصحابة من عارض فتاواه في الفرائض بما هو ألصق بالدين وسنة النبي عَيَّالِلهُ، فالأخذ عن غير زيد في صورة مخالفة الصحابة له كما يفعل جهابنة أهل السنة في أحيان كثيرة تكذيب ميداني منهم لما رووه عن النبي في أنّه أفرض الأمّة، وتفريغ لمحتوى ما رووه، ونلفت النظر إلى أنّ كثيراً عمّا ورد في فضائل الصحابة هو من هذا القبيل؛ فارغ المحتوى لا مصداقية فيه، يكذّبه الواقع والميدان، وليس هذا أوان التفصيل!!!.

هـذا، وقـد قـال الذهبي في تقريضه: قد كان عالم الناس في خلافة عمر وحبرها؛ فـرق عمر الصحابة في البلدان، ونهاهم أن يفتوا برأيهم، وحبس زيد بن ثابت بالمدينة يفتى أهلها(۱).

وعن سليمان بن يسار، قال: ما كان عمر وعثمان يقدمان على زيد أحداً في الفرائض (=الإرث)(٢) والفتوى والقراءة والقضاء(٣).

وروى عاصم، عـن الشـعبي، قـال: غلـب زيـد الـناس عـلى اثنتين: الفرائض والقرآن<sup>(۱)</sup>.

وروى الدارمي عن الزهري قال: لو هلك عثمان وزيد في بعض الزمان، لهلك علم الفرائض، لقد أتى على الناس زمان وما يعلمها غرهما(٥٠).

وقـال الزهري أيضاً: لولا أنّ زيد بن ثابت كتب الفرائض لرأيت أنّها ستذهب من الناس (٦).

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲: ۳۰۹.

<sup>(</sup>٢) الفرائض مصطلح خاص لمسائل الإرث والميراث في الشريعة، وإنّما سمّي بذلك لأنّ الله فرضها في القرآن ونص عليها، فغلب عليها اللفظ.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢: ٣٥٩.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٢: ٤٣٢.

<sup>(</sup>٥) سنن الدارمي ٢: ٣١٤.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء ٢: ٤٣٦.

الفصل الرابع/محدثوا الصحابة وآيديولوجيّة مواجهة على الطيخ ......

قال أحمد بن عبدالله العجلى: الناس على قراءة زيد، وعلى فرض زيد(١).

## زيد بين الهوى العثماني وخصومة على

إنّ زيد بن ثابت كان عثمانياً مخلصاً لعثمانيته للغاية، وقد جزم ابن الأثير بذلك في أُسد الغابة بقوله: وكان زيد بن ثابت عثمانياً ولم يشهد مع علي شيئاً من حروبه (٢).

وعلى ما يبدو فإن بني النجار قوم هذا الصحابي الأنصاريين كانوا إلباً واحداً على عثمان شأنهم في ذلك شأن باقي الأنصار إلا لماماً منهم، وكان من شأن هذا الصحابي في فتنة يوم الدار أنّه كان من أشد المدافعين عن عثمان والأمويين، وكان ذا نزعة قرشية أموية وإن كان أنصارياً؛ لذلك كان متّهماً في قومه الصحابة بتهمة نصرة الباطل.

يروي ابن شبة في تاريخ المدينة عن جبير بن مطعم قال: قال زيد بن ثابت حينما حاصر الثائرون عثمان يوم الدار بهدف اجتذاب الأنصار إلى صف الأمويين: يا معشر الأنصار! كونوا أنصار الله مرتين.

فقىل أبو حسن بن عبدالله بن عمر أحد بني مازن بن النجار: لا نطيعك ولا نكون كمن قال: ﴿رَبَّنَا إِنَّا أَطَّعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَ﴾ ٣٠.

وقال سهل بن حنيف ردّاً على زيد: أشبعك من عيدان العجوة (٤٠).

وقـال أبو أيّوب الأنصاري ردّاً على زيد أيضاً \_ واللفظ للطبري \_ : ما تنصره إلاّ لأنّه أكثر لك من العضدان (١٥٠٥).

وقال الطبري: كثر الناس على عثمان ونالوا منه أقبح ما نيل من أحد، وأصحاب

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء٢: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٢: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) تاريخ المدينة ٤: ١٢٧٠، ومن المعلوم أنّ عثمان كان يغلق العطاء على زيد بشكل مذهل، في حين أنّه منع عطاء ابن مسعود إلى أن مات.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري ٣: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٦) العضدان وعيدان العجوة: النخيل.

رسول الله عَلَيْظُهُ يرون ويسمعون ليس فيهم أحد ينعى ولا يذب عنه إلا نفير: زيد بن ثابت و ... (۱).

وقال الطبري أيضاً: كان زيد في هذا اليوم على قضاء عثمان (١٠).

وقال الذهبي: وروي بسند صحيح عن أبي نضرة، عن أبي سعيد، قال: لما توفي رسول الله، قام خطباء الأنصار فتكلموا، وقالوا: رجل منّا، ورجل منكم..، فقام زيد بن ثابت، فقال: إنّ رسول الله كان من المهاجرين ونحن أنصاره؛ وإنّما يكون الإمام من المهاجرين ونحن أنصاره، فقال أبو بكر: جزاكم الله خيراً يا معشر الأنصار، وثبت قائلكم، لو قلتم غير هذا ما صالحناكم. وقد علّق عليه بقوله: هذا إسناد صحيح، رواه الطيالسي في مسنده، عن وهيب، عنه (٣).

ولا أراني في حاجة لأن أطيل الكلام حول عثمانية زيد بن ثابت وأنّه من أهل ذلك الإتجاه، فذلك أبين من الأمس وأوضح من الشمس، وممّا يدل على بعض ذلك ما رواه ابن شبة النميري عن خارجة بن زيد قال: كان عمر بن الخطاب كثيراً ما يستخلف زيد بن ثابت إذا خرج إلى شيء من الأسفار، وقلّما رجع من سفر إلاّ أقطع زيداً حديقة من نخل (3).

إنّ في هذا ملامح على أنّ مثل زيد ليس من خصوم علي فحسب، بل هو علاوة على ذلك وتد راسخ من أوتاد ذلك الإتّجاه، وليس هو كبقية الخصوم، فإنّ مثل عمر بن الخطاب لا يعبأ بكل من هب ودب إلاّ إذا كان ذا مؤهلات تنسجم كل الانسجام مع آيديولوجية قريش، ولسنا نريد من هذا الكلام استقصاء جوانب زيد الحياتية والسياسية والعقائدية فهذا أمر مدته تطول، ولكن ليس قليلاً أن يستخلفه عمر على حاضرة الإمبراطورية القرشية الإسلامية مكانه، فهو إذن لم يكن رجل فتوى وحسب، بل رجل سياسة وحكم، وما هو واضح أنّ زيداً كان منعماً جداً في هذه الدولة؛ إذ قلماً يرجع عمر من سفر إلا أقطعه حديقة من نحل.

ثم إنّه لم يبايع أمير المؤمنين علياً حتى مات، في حين أنّه بايع معاوية بن أبي

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٣: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري ٣: ٤٤٦.

<sup>(</sup>٣) مسند الطيالسي ٢: ١٦٩، سير أعلام النبلاء ٢: ٤٣٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ المدينة ٢: ٦٩٣.

سفيان على الخلافة شأنه في ذلك شأن باقي العثمانية، بل يُحكى أنّ الناس بعد مقتل عشمان بايعوا علياً على الخلافة إلاّ نفيراً هربوا إلى الشام كان أبو هريرة وزيد بن ثابت منهم (١٠).

علاوة على ذلك كان هو وعبد الله بن عمر وأبو موسى الأشعري وأبو هريرة ومحمد بن مسلمة الأنصاري وسعد بن أبي وقاص وأسامة بن زيد وغيرهم، قد أُشُرِبُوا سياسة الاعتزال لضرب أمير المؤمنين علي على ما بان سابقاً، نقول ذلك لأن فكرة الاعتزال عند هؤلاء المعتزلة قد قامت على عدم إعطاء البيعة لأمير المؤمنين علي كما هو صريح أبى الفداء القائل: وسمّوا هؤلاء معتزلة لأنّهم تركوا بيعة على (٢).

أضف إلى ذلك فهو كان مرجئاً؛ والإرجاء والاعتزال وجهان لعملة واحدة فيما علمت، يعملان جنباً إلى جنب لجعل معاوية وغيره مؤمناً، بل كل من تعاطى المعاصي هو مؤمن مادام ينطق بالشهادتين، وهذا هو التبرير الشرعي لمرجئة الصدر الأول الذي سوّغ لهم أن يبايعوا معاوية على ما فصلناه في كتابنا عبد الله بن عمر. وإذن فزيد بن ثابت إمام الناس بنظر خصوم على الإمام لأنّه من أبرز الصحابة العثمانية ومن أبرز أولئك الخصوم.

### زيد ..!! الخصومة مع علي وثقافة اليهود

سيتوضح لاحقاً أنّ إتّجاه الخصومة مع علي، المؤلف من عبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبي هريرة وحتى الخليفة عمر وحفصة زوج النبي وكثير غيرهم، يرى في ثقافة اليهود ما هو حسن يأخذ بمجامع القلوب؛ وزيد بن ثابت من هذا الصنف، ولطالما تساءل الباحثون والمفكرون حول وسطية زيد بين النبوة وبين اليهود؛ بدعوى أنّ النبوة كانت في حاجة ماسة إلى كاتب ذي معرفة بلغة اليهود، حيث لم يك غير زيد المفرط الذكاء محيطاً بهذه المعرفة؛ فلقد تساءلوا بعد اعترافهم بذكاء زيد قائلين: هل بلغ به ذكاؤه أن يحفظ اللغة اليهودية في نصف شهر، واللغة السريانية في سبعة عشر يوماً..؟!

روى البخاري وأحمد وغيرهما بأسانيدهم عن زيد بن ثابت قال: أتي بي إلى

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ الطبري ٣: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أبي الفداء: ١٨٠.

النبي عَلَيْهُ مقدمة المدينة (۱) وأنا غلام فقرأت عليه سبع عشرة سورة فأعجبه ذلك وقال عَلَيْهُ: «يا زيد تعلّم لي كتاب يهود، فإنّي والله ما آمنهم على كتابي» فما مضى على نصف شهر حتى حفظتها (۱).

وروى الإمام أحمد والفسوي وابن سعد بأسانيد ـ لاتخلو من حسن أو صحة أيضاً ـ أنّ زيد بن ثابت قال: قال لي رسول الله ﷺ: «أتحسن السريانية». قلت: لا. قال ﷺ: «فتعلّمها». قال زيد: فتعلمتها في سبعة عشر يوماً (٣).

ولأحمد أمين رأي حول هذه المسألة ذكره في قوله:

ولكن لا ندري إلى أيّ حدّ كان مثقفاً بثقافتها، فهم يحدثوننا أنّه تعلّم اليهودية في نصف شهر والسريانية في سبعة عشر يوماً، وهي أيّام قليله لا تكفي لحنق اللغة والقدرة على تفهم آدابها، فهل استمر يتعلّم حتى نال قسطاً من آداب اللغتين؟ ذلك ما لا ندرى (3).

يبدو أنّ أحمد أمين كان حذراً جداً وهو يشكك فيما ادعاه زيد، بل لعلّ في قوله التلويح باستحالة حدوث مثل ذلك..، وفيما أعتقد لا داعي للتساؤل؛ ففي بعض كلمات ابن مسعود ما يميط اللثام عن هذه المسألة؛ فقد روي عنه قال: مالي ولزيد ولقراءة زيد لقد أخذت من في (٥) رسول الله عَلَيْنَ سبعين سورة، وإنّ زيد بن ثابت ليهودي له ذؤابتان، وذلك حينما قالوا لابن مسعود: ألا تقرأ بقراءة زيد (١).

وإذن فقد كان زيد بن ثابت يهودياً قبل أن يسلم، وهذه الحقيقة تدعونا إلى استبعاد بل إستحالة أن يكون زيد عديم الإطلاع على تلك اللغة...؛ تلك اللغة التي يترنم بها اليهود حينما يرتلون التوراة \_ بالعبرية \_ غروب كلّ سبت على أقل التقادير. وبحكم رجوع تراثه إلى اليهود لأنّه كان منهم، تثبت له معهم بالضرورة مخالطة اجتماعية، وبالتالي اطّلاعاً على ثقافاتهم وآدابهم ومعالم دينهم من قبل أن يأتي

<sup>(</sup>١) وذلك حينما هاجر ﷺ إليها.

<sup>(</sup>٢) تاريخ البخاري الكبير ٣: ٣٨٠، مسند أحمد ٥: ١٨٦، وأنظر طبقات ابن سعد ٢: ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٥: ١٨٢، تاريخ الفسوي ١: ٤٨٣، طبقات ابن سعد ٢: ٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) فجر الإسلام: ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) يعني من فم رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٦) تاريخ المدينة ٣: ١٠٠٨.

الرسول إلى المدينة، وهو \_ بنحو الحتم \_ يقود للاطلاع على لغتهم أيضاً.

ولما كانت لغة اليهود وهي على ما أعتقد العبرية قريبة غاية القرب من السريانية؛ باعتبار وحدة المنشأ والأصل فالذي يتعلم لغة اليهود لا يعسر عليه أن يحيط ولو في الجملة على السريانية بأقرب وقت. ثمّ ينبغي أن يكون واضحاً أنّ ابن مسعود يعني بيهودية زيد عدم نقاوة ثقافته من مؤثرات الثقافة اليهودية التي كان عليها سابقاً، كما هو الحال عند عبد الله بن سلام وكعب الأحبار، أمّا أصل القرآن فلا طعن عليه بتمام اليقين. ومهما يكن من أمر فالدواعي التي دعت ابن مسعود لأن لا يرضى بأن يتعبد بقراءة زيد بن ثابت أنّ عثمان بن عفان حينما أمر بجمع المصاحف وحرقها كان مصحف ابن مسعود الذي أملاه عليه رسول الله وأمير المؤمنين علي على التعاقب من ضمن تلك المصاحف المحروقة.

ولم يقف الأمر على ذلك، فقد أمر عثمان جميع المسلمين أن يتعبدوا بقراءة زيد وأن لا يقرأوا بما سواها، وهذا بطبيعة الحل يثير حفيظة أمثل ابن مسعود الذي حفظ من القرآن سبعين سورة أخذها من النبي عَيَّاتُهُ في الوقت الذي كان زيد بن ثابت على دين اليهودية، أضف إلى ذلك فإن أقوى ما يثير حفيظة هذا الصحابي الكبير أن عثمان وزيد وأهل هذا الاتجاه لم يعبأ الجميع بقول الرسول عَيَّاتُهُ: «من سرّه أن يقرأ القرآن غضاً طرياً فليقرأ بقراءة ابن أم عبد» (١). فتأمّل في ملامح آيديولوجية ترك السنّة أو تفريغ محتواها!!!.

#### تسقيط شخصية ابن مسعود من أجل زيد:

لا ريب عندي في أنّ ما ألصق بابن مسعود وأنّه ينكر كون المعوذتين من القرآن وأنّهما تعويذتان عود بهما الرسول عَلَيْلَة سيدي شباب أهل الجنّة الحسن والحسين، عاولة لتسقيط شخصية هذا الصحابي العلوي؛ وبالتالي فهي محاولة لتشويه القرآن، تشبه إلى حد كبير محاولات اليهود الأولى في تحريف التوراة؛ على أنّ الالتزام بهذه الفرية يدعو لتكذيب النبي الموصي بأخذ القرآن عنه حسبما أوضحنا، وكان الهدف على أيّ حل هو إعلاء قيمة زيد بن ثابت ذي الميل العثماني على من كانت ميوله

<sup>(</sup>١) مسند أحمد١: ٧، مستدرك الحاكم ٢: ٢٢٧، حلية الأولياء ١: ١٢٤، وما هو واضح من مقصود الرسول عَلِيْهُ أنّه لا ينبغي تجاوز ابن مسعود وقرائته.

٧ . ٤ ..... سنّة الرسول المصطفى عَلِين وأبجديّات التحريف

علوية في ذلك المقطع من التاريخ حسبما تتطلب المرحلة المحكومة ـ قهراً ـ بآيديولوجية بغض على.

## زيد بن ثابت وعناصر الآيديولوجية (=الخلاصة)

- ١- من أعداء أمير المؤمنين على، لا ترديد في ذلك!!.
- ٢- أهم شخصيات الصحابة الذين اعتمد عليهم الخط القرشي الحاكم منذ
   خلافة أبى بكر وحتى ما بعد موته، بل حتى هذه الساعة!!!.
- ٣- كان عثمانياً؛ لم يشهد مع علي شيئاً من حروبه، كما لم يبايعه على الخلافة،
   في حين هرب إلى الشام ليكون عضداً للأمويين، مقراً بدولتهم وخلافتهم.
- ٤- كان يهودياً كما جزم ابن مسعود، ومعنى ذلك عدم خلوص طريقة تفكيره
   عن مؤثرات الثقافة اليهودية التي كان تحت رحمتها في الماضي، وهو بهذا الاعتبار يدرج
   في قائمة أولئك الصحابة المعجبين بما هو محرف من الكتب القديمة.
  - ٥- هذا الصحابي من القائلين بالرأي في دين الله.

# عبد الله بن مسعود وآيديولوجية مواجهة علي

..هـو الهذلي، شيخ قرّاء الصحابة، تلميذ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وعلى يديه ختم القرآن وحفظه، ولقد مات \_ فيما اعتقد \_ على الطريقة المحمودة، وسبب موته أنّه كان يعتقد بفساد حكومة عثمان بن عفان، وبضلال الأمويين، فاستدعله عثمان من الكوفة إلى المدينة لهذا الغرض، وما أن دخل مسجد النبي حتى ضربه عثمان أو غلامه أو كلاهما، ضربة كسّرت أضلاعه، فحمل إلى بيته ملقى لا يستطيع المشي ولا حتى النهوض، فرقد في بيته رقلة لم يقم بعدها إلا لمثواه الأخير، وقد أوصى رحمه الله الزبير بن العوّام أو عمّار بن ياسر \_ على اختلاف النقل \_ أن لا يصلي عليه، ولقد نفنت وصيته بإصرار من الوصي يؤذن به عثمان إذا مات، وأن لا يصلي عليه، ولقد نفنت وصيته بإصرار من الوصي رخم إلحاح عثمان، الأمر الذي أغضب عثمان غاية الغضب، فراجع الاستيعاب والإصابة وأسد الغابة وسير أعلام النبلاء وتهذيب الكمال وغيرها من مصادر ترجمته رحمه الله!! لكن كونه مات على الطريقة المحمودة لا يحل أصل المشكلة، إذ قبل أن يوت على هنه الطريقة كان قرشيّ الهوى سلوكًا وإن كان على المظنون نبوي الهوى قلباً وعقيلة؛ وآية ذلك أنّ المؤرخين أجمعوا على أنّه في الظاهر وحتى في السلوك كان على إلى زاوية عمر بن الخطاب حيثما مالت..

روى الشعبي قال: قال ابن مسعود: لو أنّ الناس سلكوا وادياً وسلك عمر وادياً لسلكت وادى عمر (۱).

وعلى ضوء بعض النصوص المعتبرة، فابن مسعود كان قد تأثر بعمر للغاية في منع كتابة الحديث النبوي، خاصة إذا كان حديث النبي عَلَيْكُمْ في فضائل أهل البيت المتلاقية..

روى الخطيب البغدادي بسنده عن عبد الرحمن بن الأسود عن أبيه قال: جاء علقمة من مكة أو البيمن بصحيفة فيها أحاديث في أهل البيت؛ بيت النبي عَلَيْهِ فاستأذنا على عبد الله، فلخلنا عليه، قال: فدفعنا إليه الصحيفة. قال علقمة: فدعا

<sup>(</sup>١) كنز العمال ٨: ٧٧ الجوهر النقي للمارديني ٢: ٣٠٣٠

الجارية ثم دعا بطست فيه ماء. فقلنا له: يا أبا عبد الرحمن (=كنية ابن مسعود) أنظر فيها، فإنّ فيها أحاديث حساناً، فجعل يميثها ويقول: ﴿نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْنَ ﴾ (١) القلوب أوعية، فاشغلوها بالقرآن ولا تشغلوها بالقرآن ولا تشغلوها بما سواه (٢).

أعتقد أنّه لا حاجة بنا للتعليق على هذا النص الواضح، فكما ترى لا يرى ابن مسعود أدنى مصلحة في نشر الأحاديث الواردة في فضائل أهل البيت شأنه في ذلك شأن الخليفة عمر بن الخطاب وبقية هذا الإتجاه، وآية ذلك إنّ قوله: القلوب أوعية فاشغلوها بالقرآن ولا تشغلوها بما سواه، صيغة ثانية لقول عمر: حسبنا كتاب الله، ويكفي هذا ليوقفنا على بعض مبادىء الآيديولوجية وعناصر طريقة التفكير.

فابن مسعود - إذن - كان متبعاً لعمر في قرار المنع من حديث رسول الله كتابة ورواية غاية الاتباع، بل كان من المحلقين في هذا الفضاء، ولعل هذا هو السبب الذي كان يدفع بعمر بن الخطاب للإكثار من تقريضه أمام الملأ الإسلامي، فكان يقول مثلاً كنيف مُلئ علماً، بل كان معتمده في بعض مهام الدولة، إذ قد قال مرة: كنيف مُلئ علماً آثرت به القادسية أن وقد بعثه مرة إلى الكوفة فكتب لأهلها: إنّي والله الذي لا علماً إلا هو آثر تكم به على نفسي، فخذوا منه أن واللافت للنظر أنّ مثل ذلك ليس عادة للخليفة عمر مع بقية السابقين إلاّ لقلائل!!!.

ف ابن مسعود - إذن - لم يكن في خط أهل البيت في عهد عمر، وكان فيما أعلن النص المتقدم من دعاة مبدأ حسبنا كتاب الله الذي ينطوي على مشروع كتمان فضائل أهل البيت، الأمر الذي يقودنا للاعتقاد بأنّه كان انتقائياً لحديث رسول الله، يروي ما يتناغم وطريقة عمر ليس غير، ويكتم ما لا يتناغم مع تلك الطريقة، والتي هي مع مسيرة أهل البيت على طرفي نقيض.

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١: ٤٩١.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ٣: ١١١، وسير أعلام النبلاء ١: ٤٩١.

ثم إنّ ابن مسعود انتهج هذه الطريقة من التفكير في السنين الأولى من خلافة عثمان، إلاّ أنّه بسبب ظلم بني أمية وفساد نظام الحكم كفر بها بعد ذلك، ليصبح من أشد أعدائهم، بل قد بارز الخليفة عثمان نفسه بالعداوة، مستمراً على ذلك بضع سنين، وفي آخر المطاف لم يسع الخليفة عثمان إلاّ أنّه أرسله إلى قبره بضربات كسرت أضلاعه، وهذا بعد أن منعه العطاء سنتين أو أكثر. ولا ريب في أنّ لابن مسعود مرويات صالحة ومستقيمة في الجملة، ومن البعيد جداً أن يكون قد حدّث بها في عهد عمر، إذ الراجح أنّه حدث بها في الفترة التي نابذ فيها عثمان ونظامه على سواء؛ أي حينما ضاق ذرعاً بالعنجهية القرشية والسلطوية الأموية، وآية كل ذلك أنّه في هذه الفترة أعلن عن ميله لأمير المؤمنين علي، ليموت على الطريقة المحمودة.

هذا، لكن ثمة مشكلة، فإنّنا لا نستطيع على نحو التفصيل البت في ميلاد مروياته الصلخة وغير الصلخة رواية رواية؛ فكونه في المقطع الأول عمري الهوى عقيلة وسلوكاً، يميث الصحف التي تضم فضائل أهل البيت بالماء، ويدعو للاكتفاء بالقرآن، فما يحدث به عن رسول الله بالنظر لذلك لا يحررنا من رق الشك والريبة، إذ الذي يجرؤ على كتم فضائل أهل البيت بهذا النحو الشديد يرتاب في أمره غاية الارتياب، وكونه مات على الطريقة المحمودة لا يرفع هذه الأزمة بإطلاق.

وقصارى القول فلابس مسعود في رواية حديث رسول الله مرحلتين على هدى منهجين وطريقتين للتفكير الأول: منهجه العمري، والثاني: منهجه العلوي في أخريات حياته، ولا بأس بالإشارة السريعة لمنهجه الأخير على ضوء بعض تصريحاته رحمه الله...؛ وفي ذلك روى ابن عساكر بسنده عن ابن مسعود قال: قرأت على رسول الله تسعين سورة وختمت القرآن على خير الناس بعده! فقيل له: من هو؟ قال: علي بن أبى طالب(۱).

وهـو نـص في أنّه يفضل علياً على أبي بكر وعمر والجميع، وفي نص آخر قال: إنّ القرآن نزل على سبعة أحرف ما منها حرف إلا وله ظهر وبطن، وإنّ علي بن أبي طالب عنده منه الظاهر والباطن (٢٠).

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۱: ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ١: ٦٥، تاريخ مدينة دمشق ٢٤٠٠ . ٤٠٠

#### ومما يناسب المقام البحث في..

## إعلان مبدأ ترك السنة بغضاً لعلى

في الحقيقة نحن أمام إشكالية تاريخية لا يسعنا كما لا يسع الآخرين الإملاص عنها، وهي أنّ النظم السياسية التي مثلت الإسلام عنوة بالقوة المسلحة، من أمويين وعباسيين، لا يسمحون بتفشي دين الله وسنّة رسول الله في إطار المنهج العلوي والميول الهاشمية، وسنسرد لك بعض النصوص عمّا ألفته، وعمّا لم تألفه لبيان هذه الحقيقة..

روى البخاري عن أبي اسحق سأل رجل البراء وأنا اسمع قال: أشهد علي بدراً؟؟؟؟؟!!!!!. قال البراء: وبارز وظاهر(١).

أقول: أنا اعتقد أنّ مثل هذا النص الصحيح يطوي في تضاعيفه كل مبادىء آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي، وكل آليات أعدائه الأمويين وغيرهم في تسفيه الدين، وفي براعتهم اللامتناهية في تعاطي عمليات الأسطرة والأدلجة؛ لتشويه الحقيقة السماوية، وتسخيف المعطيات القرانية، فضلاً عن التاريخية وسنّة النبي عَيَّوْلُهُ، وليس بعد أن يشك التابعون ببدرية أمير المؤمنين علي من برهان، ولا أطيل أكثر!!.

وروى الطبري عن علي بن محمد قال: خطب بسر على منبر البصرة فشتم علياً الطبيخ، ثمّ قال (=بسر): نشدت الله رجلاً علم أنّي صادق إلا صدقني أو كاذب إلا كذبني قال: فقال أبو بكرة: اللهم إنّا لا نعلمك إلا كاذباً قال: فأمر به فخنق قال: فقام أبو لؤلؤة الضبي فرمى بنفسه عليه فمنعه، فأقطعه أبو بكرة بعد ذلك مائة جريب، قال: وقيل لأبي بكرة ما أردت إلى ما صنعت؟ قال: أيناشدنا بالله ثمّ لا نصدقه (١)!.

ومن هذا القبيل ما رواه عبد الرزاق عن سماك الحنفي أنّه سمع ابن عباس يقول: كاتب الكتاب يوم الحديبية على بن أبي طالب الكينين..، ثمّ روى عبد الرزاق وقال: أخبرنا معمر: قال سألت عنه (عن كاتب الكتاب يوم الحديبية من هو) الزهري فضحك، وقال: هو على بن أبي طالب، ولو سألت عنه هؤلاء، لقالوا: عثمان؛ يعنى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥: ٧.

<sup>(</sup>۲) تاريخ الطبري ٤: ١٢٨.

بني أمية<sup>(١)</sup>.

أقول: وهو نص في أنّ الأمويين كانوا أهل كفائة - وأيّ كفائة - في قلب اليقينيات والمتواترات والمعلومات الضرورية إلى يقينيات ومتواترات مزيفة على مدى ثمانين عاماً، وآية ذلك هو ندرة بقاء مثل ذلك القلب والتحوير والتزييف على قيد الحياة في مثل تلك المدة لولا ذلك، وحسبك أنّ أكثر أهل الشام في ذلك الوقت لا يعلمون، على مدى ثمانين عاماً، وهي مدة لعن على على المنابر، أنّ علياً من أهل بدر، كما لا يعلمون أنّ علياً هو من قتل بأمر الله ورسوله، وقود أهل النّار، رؤوس الكفر، وأوتاد الضلال، ورموز الشرك، من أجداد الملك معاوية!!!

ثم قد مر عليك ما رواه البيهقي وغيره عن ابن عباس أنّه خرج من فسطاطه في أيام الحج وقال: لبيك وإن رغم أنف معاوية، اللهم العنهم فقد تركوا السنّة من بغض علي. وكذلك تعليقة السندي على هذا الكلام بقوله: من بغض علي، أي لأجل بغضه، لأنّه كان يتقيد بالسنن، فهؤلاء تركوها بغضاً له (۱۱). كما قد مر عليك قول الإمام الرازي: إنّ علياً كان يبالغ في الجهر بالتسمية في الصلاة، فلما وصلت الدولة إلى بني أمية بالغوا في المنع من الجهر، سعياً في إبطال آثار علي (۱۱).

وروي أنّ الحجاج سأل الشعبي فتاوى الصحابة في الإرث، فلمّا نقل قول على النّخين قال: إنّه المرء يرغب عن قوله (٤٠).

وروى البلاذري عن الزهري: قال كان من أعظم ما أنكر على عبد الله بن الزبير تركه ذكر رسول الله في خطبته، وقوله حين كلّم في ذلك: إنّ له أهيل بيت سوء إذا ذكر استطالوا ومدّوا أعناقهم لذكره (٥).

وقال الزبير بن بكار: قدم سليمان بن عبد الملك إلى مكة حلجاً فأمر أبان بن عثمان أن يكتب له سير النبي صلى الله عليه وآله وسلم ومغازيه، فقال له أبان: هي عندي، قد أخذتها مصححة عن أثق به، فأمر سليمان عشرة من الكتاب بنسخها،

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق ٥: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي ٥: ٢٥٣، سنن البيهقي ٥: ١١٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي ١: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) مروج الذهب ٣: ١٦٤، الكامل في الأدب ١: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) أنساب الأشراف٧: ١٣٣. دار الفكر / تحقيق سهيل زكار.

فكتبوها في رق، فلمّا صارت إليه نظر فإذا فيها ذكر الأنصار في العقبتين وفي بدر، فقل سليمان: ما كنت أرى لهؤلاء القوم هذا الفضل، فإمّا أن يكون أهل بيتي غمصوا عليهم، وإمّا أن يكونوا ليس هكذا!! فقل أبان: أيّها الأمير، لا يمنعنا ما صنعوا أن نقول بالحق، هم على ما وصفنا لك في كتابنا هذا، فقال سليمان: ما حلجتي إلى أن أنسخ ذاك حتى أذكره لأمير المؤمنين عبد الملك، لعله يخالفه، ثمّ أمر بالكتاب فخرق، ورجع فأخبر أباه عبد الملك بن مروان بذلك الكتاب، فقال عبد الملك: وما حلجتك أن تقدم بكتاب ليس لنا فيه فضل..؛ تُعرّف أهل الشام أموراً لا نريد أن يعرفوها؟! قال سليمان: فلذلك أمرت بتخريق ما نسخته (۱).

وروي أنّ عمر بن عبد العزيز قل: كنت غلاماً أقراً القرآن على بعض ولد عتبة بن مسعود، فمر بي يوماً وأنا ألعب مع الصبيان، ونحن نلعن علياً، فكره ذلك ودخل المسجد، فتركت الصبيان وجئت إليه لأدرس عليه وردي، فلما رآني قام فصلّى وأطل في الصلاة \_ شبه المعرض عني \_ حتى أحسست منه بذلك، فلما انفتل من صلاته كلح في وجهي، فقلت له: ما بـلل الشيخ؟ فقال لي: يا بني أنت اللاعن علياً منذ اليوم؟!. قلت: نعم. قال: فمتى علمت أنّ الله سخط على أهل بدر بعد أن رضي عنهم؟!. قلت: وهـل كان عليي في بدر؟ قل: ويحك! وهل كانت بدر كلّها إلاّ له؟ فقلت: لا أعود. فقل: الله أنّك لا تعود. قلت: نعم، فلم ألعنه بعدها، فكنت أحضر قلت منبر المدينة، وأبي يخطب يوم الجمعة \_ وهو حينئذ أمير المدينة \_ فكنت أسمع أبي يحرّ في خطبته تهدر شقاشقه، حتى يأتي إلى لعن علي النيلاة فيجمجم، ويعرض له من الفهاهة والحصر ما الله عالم به، فكنت أعجب من ذلك، فقلت له يوماً: يا أبت أنت أفصح الناس وأخطبهم، فما بالي أراك أفصح خطيب يوم حفلك حتى إذا مررت المعرن هذا الرجل، صرت ألكن؟ فقل: يا بني إنّ من ترى تحت منبرنا من أهل الشام بلعن هذا الرجل، صرت ألكن؟ فقل: يا بني إنّ من ترى تحت منبرنا من أهل الشام وغيرهم، لو علموا من فضل هذا الرجل ما يعلمه أبوك لم يتبعنا أحد منهم (").

وهــنه الحكاية رواها البلاذري في أنسابه ـ باقتضاب ـ عن المدائني عن حباب بن موسى قال: قال عمر بن عبد العزيز: نشأت على بغض علي بن أبي طالب لا أعرف غــيره، وكــان أبــي يخطـب فــإذا ذكر عليّاً نال منه فلجلج، فقلت يا أبه إنّك تمضي في

<sup>(</sup>١) الموفقيات للزبير بن بكّار: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ٤: ٥٩.

خطبتك فإذا أتيت على ذكر علي عرفت منك تقصيراً، فقال: أفطنت لذلك؟ قلت نعم، فقال: يابني إنّ الذين من حولنا لو نُعْلِمُهُم من حال علي ما نعلم تفرقوا عنّا(١).

أقول: فبغض علي \_ إذن \_ ولعنه وسبه هو أعم من كونه بغضاً شخصياً، فالنصوص الأنفة تعلن أنّ البغض والسبّ وما شاكل ذلك إنّما هو من تداعيات آيديولوجية يحتاجها \_ بإلحاح \_ نظام الحكم الباغي إذا ما أراد البقاء!!!.

وفي هذا السياق قال ابن عبد البر في الاستيعاب: وكان معاوية يكتب فيما ينزل به ليسأل له علي بن أبي طالب الطيخة ذلك، فلمّا بلغه قتله قال: ذهب العلم والفقه بموت ابن أبي طالب، فقال له أخوه عتبة: لا يسمع هذا منك أهل الشام...(٢).

أقول: وهذا نص آخر على أن بغض معاوية لعلي بغض آيديولوجي مبرمج وليس هو بغضاً شخصياً أخلاقياً قلبياً ساذجاً فحسب.

وروى البلاذري وغيره بسنده عن السجاد (علي بن الحسين) قال: قال لي مروان بن الحكم: ما كان في القوم أدفع عن صاحبنا (=عثمان) من صاحبكم (=علي). فقال السجّاد: فلم تسبونه على المنابر؟ فقال مروان: إنّه لا يستقيم لنا الأمر إلا بهذا (٣).

أقول: ومن هذا الباب وضع أحاديث في فضائل الصحابة وذم أهل البيت..؛ قال أحمد أمين في فجر الإسلام: قال ابن عرفة: إنّ أكثر الأحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت في أيّام بني أمية بما يظنون أنّهم يرغمون به أنوف بني هاشم (أ)

وقال ابن أبي الحديد: روى أبو الحسن علي بن محمد بن أبي سيف، المدائني في كتاب الأحداث: قال: كتب معاوية نسخة واحدة إلى عمّاله بعد عام الجماعة (سنة ٤٠ هجري) أن برئت الذمة ممّن روى شيئاً في فضل أبي تراب وأهل بيته. وكتب إلى عماله في جميع الآفاق أن انظروا من قبلكم من شيعة عثمان ومحبيه وأهل ولايته، والذين يروون فضائله ومناقبه، فأدنوا مجالسهم، وقربوهم وأكرموهم، واكتبوا لي بكل ما يروي كل رجل منهم واسمه واسم أبيه وعشيرته، ففعلوا ذلك حتى أكثروا في فضائل عثمان ومناقبه، لما كان يبعثه إليهم معاوية من الصلات والكساء والحباء

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٨: ١٩٥. دار الفكر / تحقيق سهيل زكار.

<sup>(</sup>Y) الاستيعاب Y: ٣٦٤.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٢: ٤٠٦. دار الفكر.

<sup>(</sup>٤) فجر الإسلام: ٢١٣.

والقطائع، ثم كتب إلى عمّاله: إنّ الحديث في عثمان قد كثر وفشا في كل مصر، وفي كل وجه وناحية، فإذا جاءكم كتابي هذا، فادعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة، والخلفاء الأولين، ولا تتركوا خبراً يرويه أحد من المسلمين في أبي تراب إلا وتأتوني بمناقض له من الصحابة، فقرئت كتبه على الناس، فرويت أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لا حقيقة لها، وجدّ الناس في رواية ما يجري هذا الجرى، حتى أشادوا بذكر ذلك على المنابر، وألقي إلى معلّمي الكتاتيب، فعلموا صبيانهم وغلمانهم من ذلك الكثير الواسع، حتى رووه وتعلّموه كما يتعلمون القرآن، وحتى علّموه بناتهم ونساءهم وخدمهم وحشمهم (۱).

وقال السهمي في تاريخ جرجان: كان أبو سعد الإدريسي قد ذكر فيمن سكن إستراباذ وحدث بها إسماعيل بن سعيد الكسائي وأورد فيه بعض ما أوردت في كتابي إلاّ أنّه قال: قال أبو الحسين، أحمد بن محمد بن إبراهيم المطرفي الإستراباذي سمعت داود بن محمد يقول رأيت الكسائي يعني إسماعيل بن سعيد وفي مجلسه غير واحد من المستملين<sup>(۱)</sup>، وكان من الورع بمكان..؛ وقال: قال أبو الحسن علي بن أحمد بن بوكرد الإستراباذي: صنف أبو إسحاق إسماعيل بن سعيد الكسائي فضائل أبي بكر وعمر وعثمان بسارية فقرأ على أهلها فلمّا كان يوم قراءة فضائل علي كثر الناس، فقال: لا أقيم ببلدة لا يعرف فيها لأبي بكر وعمر وعثمان من الفضائل ما يعرف لعلي بن أبي طالب فانتقل إلى إستراباذ<sup>(۱)</sup>.

أقـول: وكأنّـه كان يريد أدنى ذريعة لترك رواية سنّة النبي في فضائل علي؛ فتأمّل وكن منصفاً!!!.

وروى ابن عساكر بسنده عن أبي معاوية قل: قلنا للأعمش: لا تحدّث هذه الأحاديث (=فضائل علي)!! قل: يسألوني فما أصنع، ربما سهوت، فإذا سألوني عن شيء من هذا وسهوت فذكروني، قل: وكنّا يوماً عنده فجاء رجل فسأله عن حديث: «...علي قسيم النار...» قال: فتنحنحت، قل: فقال الأعمش: هؤلاء المرجئة لا

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ١١: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المستملي: هو التلميذ الذي يكتب ما يمليه عليه الشيخ من حديث.

<sup>(</sup>٣) تاريخ جرجان: ٥١٦.

يدعوني أحدث بفضائل على رضي الله عنه، أخرجوهم من المسجد حتى أحدثكم (۱). وروى أيضاً قال: قال عيسى بن يونس: ما رأيت الأعمش خضع إلا مرة واحدة فإنه حدثنا بهذا الحديث قال: «علي قسيم النار» فبلغ ذلك أهل السنة فجاءوا إليه فقالوا: تحدث بهذا..؛ بأحاديث تقوي بها الرافضة والزيدية والشيعة؟؟ فقال الأعمش: سمعته فحدثت به، فقالوا: أو كل شيء سمعته تحدث به؟! قال: فرأيته خضع

أقول: وهذا نص على أنّ من يطلق عليهم أهل السنّة، هم من منع سنة المنبي عَلَيْهِ من الانتشار، إذا كانت في صالح أمير المؤمنين علي، وسيأتيك في الفصل اللاحق أنّ أهل السنّة في عهد المتوكل لفظ يطلق على النواصب ومبغضي أمير المؤمنين على!!!!!.

وروى البلاذري بسند مقبول أنّ مروان بن الحكم منع بني هاشم من دفن الحسن بن علي المنظل جنب جدّه المصطفى محمد عَلَيْلُهُ فقل له أبو سعيد الخدري وأبو هريرة: ألم الحسن أن يدفن جنب جدّه، وقد سمعت رسول الله يقول له ولأخيه حسين: «هما سيّدا شباب أهل الجنّة»؟. فقل مروان: دعنا عنك؛ لقد ضاع حديث رسول الله إن كان لا يحفظه غيرك وغير أبي سعيد؟!!! فقل أبو هريرة: إنّما لزمت رسول الله فلم أكن أفارقه وكنت أسأله وعنيت بذلك حتى علمت وعرفت من أحبّ ومن أبغض عَلَيْلُهُ ومن قرّب ومن أبعد، ومن أقر له ومن نفى، ومن دعا له ومن لعنه "أ!!!.

أقول: وهذا نص واضح في أنّ ترك السنّة لا يدور مدار البغض الشخصي لعلي أو الحسن أو الحسين...، بل هو مشروع تعمية وتغطية على فضائح مثل مروان من أبغضهم النبي وأبعدهم ونفاهم ولعنهم على حد تعبير أبي هريرة، وفي الوقت نفسه ينطوي على مشروع نفي فضائل أهل بيت النبي في صحراء سيبيريا الأموية حيث درجة الحرارة خمسين تحت الصفر، وأكثر من ذلك وهو أنّ مثل حديث: «هما سيّدا شباب أهل الجنّة» لا يقف عند الفضيلة المجردة كما هو مطروح عند بعض الباحثين بغاية البساطة، فما فهمه أبو سعيد الخدري وأبو هريرة وحتى مروان أكثر بكثير من

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۹۱: ۲۹۹.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۲۹۹: ۲۹۹.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٣: ٢٩٨، ٢٩٩٠.

ذلك؛ فلقد فهموا أنّ مثل هذا الحديث قادر على الوقوف بوجه مروان وأضرابه..؛ على أنّ أيسر ما يقل: هو أنّ هذا الحديث عرّفنا بأنّ مروان ليس من رجالات الله بيقين، ولا يمكن له بعد ضرب سنّة النبي أن يمثل جانباً مرضياً من الدين، بل العكس هو الصحيح..، هذا ويناسب المقام أن نعرض لـــ:

# الخوف من نشر السنة المتروكة بغضاً لعلي..

روى المحدثون بأسانيد صحيحة بعضها على شرط البخاري أو على شرط الشيخين (البخاري ومسلم) عن عمران بن الحصين أنّه بعث في مرضه إلى مطرف بن عبد الله فقال له: إني كنت أحدثك بأحاديث لعل الله تبارك وتعالى ينفعك بها بعدي، فإن عشت فاكتم على وإن مت فحدث إن شئت، واعلم أنّ رسول الله عَيَّا قد جمع بين حجة وعمرة ثم لم ينزل فيها كتاب من الله ولم ينه عنها النبي عَيَّا فقال فيها رجل برأيه ما شاء(۱)، على أنّ البخاري وغيره قد أخرجوها في صحاحهم ومسانيدهم، فراجع (۱).

أقول: وما ينبغي أن يعلم أنّ الجمع بين حجة وعمرة لم يتعبّد به غير أمير المؤمنين علي وأتباعه، مضافاً إلى أنّه لا يتعبد به اليوم غير شيعة علي الذين يسمّيهم خصومهم الرافضة في بعض الأحيان، ومن ثمّ فالنص واضح في أنّ الصحابة يخافون سطوة الخط الحاكم في إعلان الحق وسنّة النبي عَلَيْهِ .

وروى الإمام عن أبي مالك الأشعري (=صحابي) أنّه قال لقومه: اجتمعوا أصلّي بكم صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فلمّا اجتمعوا قال: هل فيكم أحد من غيركم؟ قالوا: لا إلاّ ابن اخت لنا. قال: ابن اخت القوم منهم؛ فدعا بجفنة فيها ماء فتوضأ ومضمض واستنشق وغسل وجهه...، ومسح برأسه وظهر قدميه ثمّ صلّى بهم فكبر بهم ثنتين وعشرين تكبيرة يكبر إذا سجد وإذا رفع رأسه من السجود وقرأ في الركعتين بفاتحة الكتاب... (٣).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤: ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٥: ٣٤٢.

أقول: وهو نص في أنّ إعلان الوضوء المسحى غير ممكن في العهد الأول، والخبر صريح في أنّ الخوف هو علّ العلل، على أنّك ستعرف لاحقاً أنّ هذا الوضوء ـ النبوي \_ لم يتعبد به غير أمير المؤمنين على وبقية مدرسة النبوة، ومن ثمّ فهو نص فيما كان يعانيه الصحابة من خوف وخشية.

ورواه الطبراني قال: حدثنا علي بن عبد العزيز، حدثنا عفان بن مسلم حدثنا أبان بن يزيد، حدثنا قتادة، حدثنا شهر بن حوشب به..؛ وفيه: ومسح برأسه وأذنيه ومسح قدميه وصلى الظهر فصلى فيها بفاتحة الكتاب وكبر ثنتين وعشرين تكبيرة (۱).

أقول: نذكرك بما أخرجه البخاري بسنده عن عكرمة قال: صليت خلف شيخ بمكة فكبر ثنتين وعشرين تكبيرة، فقلت لابن عباس: إنّه أحمق. فقال ابن عباس: ثكلتك أمك؛ سنة أبي القاسم عَيَّالِهُ (٢).

وبما رواه \_ البخاري \_ عن مطرف بن عبد الله قال: صليت خلف علي بن أبي طالب أنا وعمران بن الحصين فكان إذا سجد كبر وإذا رفع رأسه كبر وإذا نهض من الركعتين كبر (ومجموع ذلك ثنتين وعشرين تكبيرة) فلما قضى الصلاة أخذ بيدي عمران بن الحصين فقال: لقد ذكرني هذا بصلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد<sup>(۱)</sup>.

وبما أخرجه أحمد بسند صحيح<sup>(۱)</sup>، عن أبي موسى الأشعري قال: لقد ذكرنا ابن أبي طالب ونحن بالبصرة صلاة كنّا نصليها مع رسول الله فلا أدري أنسيناها أم تركناها عمداً<sup>(۱)</sup>.

فالصحابي أبو مالك الأشعري كان يخاف أن يعلن عن سنّة رسول الله التي كان أمير المؤمنين علي يتقيد بها، فالتكبيرات ينص أبو موسى كأبي مالك الأشعري أنّها منسيّة أو متروكة، في حين هي غير منسية ولا متروكة عند أمير المؤمنين علي وعند

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ٣: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٤) نص على ذلك ابن حجر في فتح الباري٢: ٢٢٤، وقال الهيثمي في المجمع ٢: ١٣١: رواه البزار ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ٤: ٣٩٢.

شيعته حتى هذه الساعة، وكذلك سنّة النبي في مسح الأقدام في الوضوء فهي الأخرى مّا فرق (خاف) الصحابي أبو مالك من إعلانها.

ولخوف الصحابة من تناقل حديث رسول الله والتعبّد بسنّته في العصور الأولى نصوص وأخبار كثيرة، منها ما أخرجه البخاري عن الأعمش عن أبي وائل عن حذيفة رضي الله عنه قبل قبل النبي صلى الله عليه وسلم: «اكتبوا لي من تلفظ بالاسلام من الناس» فكتبنا له ألفاً وخمسمائة رجل، فقلنا: نخاف ونحن ألف وخمسمائة، فلقد رأيتنا ابتلينا حتى أنّ الرجل ليصلّي وحده وهو خائف (۱).

وقد علّق على ذلك ابن حجر في فتح الباري بقوله: وأمّا قول حذيفة رضي الله عنه: فلقد رأيتنا ابتلينا...، فيشبه أن يكون أشار بذلك إلى ما وقع في أواخر خلافة عثمان من ولاية بعض أمراء الكوفة كالوليد بن عقبة؛ حيث كان يؤخر الصلاة أو لا يقيمها على وجهها، وكان بعض الورعين يصلّي وحده سراً ثمّ يصلي معه خشية من وقوع الفتنة، وقيل: كان ذلك حين أثمّ عثمان الصلاة في السفر، وكان بعضهم يقصر سراً وحده خشية الإنكار عليه، ووهم من قال أن ذلك كان أيام قتل عثمان لأنّ حذيفة لم يحضر ذلك، وفي ذلك علم من أعلام النبوة من الاخبار بالشيء قبل وقوعه، وقد وقع أشد من ذلك بحذيفة في زمن الحجاج وغيره".

وروى البخاري بسنده عن أبي وائل عن حذيفة قال: إنّ المنافقين اليوم شرّ منهم على عهد النبيّ عَيَالِيُّهُ؛ كانوا يومئذ يسرّون واليوم يجهرون (٢٠٠٠).

أقول: لا ارتياب في أنّ أكثر الصحابة القرشيين أعلنوا عن بغضهم لعلي بعد التحلق النبي بالرفيق الأعلى، ومن هذا المنطلق لا بأس باصطناع مقايسة بين قول حذيفة السابق وبين قول النبي عَلَيْكُ للهُ للهُ لا يعمل إلاّ مؤمن ولا يبغضك إلاّ منافق»!!! وسيأتي ما يتسنّى من الكلام عن ذلك في الفصل الأخير من هذه الدراسة.

وذكر الطبري: أنّ المغيرة بن شعبة كان والياً لمعاوية على الكوفة، وكان صعصعة بن صوحان رضي الله عنه يكثر ذكر عليّ ويفضله، وقد كان المغيرة دعاه فقال له: إيّاك أن يبلغني عنك أنّـك تعيب عثمان عند أحد من الناس، وإياك أن يبلغني عنك أنّـك

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٦: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨: ١٠٠.

تظهر شيئاً من فضل علي علانية، فإنك لست بذاكر من فضل علي شيئا أجهله، بل أنا أعلم بذلك، ولكن هذا السلطان قد ظهر، وقد أُخذنا بإظهار عيبه للناس؛ فنحن ندع كثيراً ممّا أمرنا به ونذكر الشيء الذي لا نجد منه بُدّاً؛ ندفع به هؤلاء القوم عن أنفسنا تقية، فإن كنت ذاكراً فضله فاذكره بينك وبين أصحابك، وفي منازلكم سراً، وأمّا علانية، في المسجد، فإنّ هذا لا يحتمله الخليفة لنا ولا يعذرنا فيه (۱).

أقول: علينا إذا ادّعينا الإنصاف أن نطيل النظر ما سعتنا الإطالة في قول المغيرة فنحن ندع كثيراً ممّا أمرنا به ونذكر الشيء الذي لا نجد منه بُدّاً؛ ندفع به هؤلاء القوم عن أنفسنا تقيةً...!!!!

وقال المدائني: أخبرني ابن شهاب الزهري، قال: قال لي خالد القسري: اكتب لي السيرة، فقلت له: فإنّه يمر بي الشيء من سيرة علي بن أبي طالب، فأذكره؟ قال: لا، إلا أن تراه في قعر الجحيم (٢).

وعن ابن قتيبة الدينوري أنّ مبغضي أمير المؤمنين علي: أهملوا من ذكره، أو روى حديثاً من فضائله، حتى تحامى كثير من المحدثين أن يتحدثوا بها، وعنوا بجمع فضائل عمرو بن العاص ومعاوية، كأنّهم لا يريدونهما بذلك، وإنما يريدونه (٣).

قال ابن حجر في الفتح: وأخرج ابن الجوزي، من طريق عبد الله بن أحمد بن حنبل، قال: سألت أبي: ما تقول في علي ومعاوية؟ فأطرق، ثم قال: اعلم أنّ علياً كان كثير الأعداء، ففتش أعداؤه له عيباً فلم يجدوا، فعمدوا إلى رجل قد حاربه فأطروه كيداً منهم لعلى (١٠).

هـذا، وهناك أخبار أخرى في هذا الشأن، سنعرض لها بالذكر لاحقاً إذا تسنّى لنا ذلك، أمّا ما يخص التابعين، ومن جاء بعدهم، ففي حوزتنا أرقام أخرى كثيرة..

منها ما أخرجه ابن حزم بسند صحيح عن منصور \_ هو ابن المعتمر \_ قال: حجّ الحسن البصري وحججت معه في ذلك العام، فلمّا قدمنا مكة جاء رجل إلى الحسن

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٤: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأغاني لأبي فرج الأصفهاني ٢٦: ٢١.

<sup>(</sup>٣) تدويس السنّة الشريفة لمحمد رضا الجلالي: ٤٩٨، عن كتاب الاختلاف في اللفظ لابن قتيبة: ٤٨، طبع مصر، تحقيق محمد زاهد الكوثري.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٧: ٨٣.

فقل: يا أبا سعيد إنّي رجل بعيد الشقة من أهل خراسان، وإنّي قدمت مُهلاً بالحج فقال له الحسن: إجعلها عمرة وأحل<sup>(۱)</sup>، فأنكر ذلك الناس على الحسن وشّاع قوله بمكة فأتى عطاء بن أبي رباح فذكر ذلك له فقال: صدق الشيخ، ولكنّا نفرق (=نخاف) أن نتكلم بذلك.

وقد علق ابن حزم على ذلك بقوله: ليس إنكار أهل الجهل حجّة على سنن الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم (٢).

أقول: وخوف مثل عطاء والحسن وهما من أعمدة تابعي أهل السنة في مضماري الفتوى والرواية لدليل على أنّ سنة النبي محكومة بالموت هي وأصحابها، ونلفت النظر إلى أنّ ما أفتى به عطاء والحسن فرقاً من الأمويين هو عينه الذي حدا بابن عبّاس ليقول: اللهم العنهم فقد تركوا السنة من بغض علي، فكلاهما في مسألة الاهلال بحجة وعمرة معاً..

أضف إلى ذلك نقطة غاية في الأهمية؛ وهي أنّ الفتاوى الواصلة إلينا اليوم عن كبار فقهاء الملّة من مثل عطاء والحسن والشعبي وكذلك الأخبار النبوية عنهم ربحا تكون مشكوكة؛ فما أقرب احتمال أنّهم قالوا ما قالوا في الدين، وأفتوا ما أفتوا في شرع الله، وهم عالمون عارفون أنّ ما قالوه وما أفتوا به ليس من دين الله؛ حَدْرَ البطش؛ فنحن \_ في الحقيقة \_ لا ندري هل أنّ أقوالهم وفتاواهم هي أقوال وفتاوى وحي الخوف والفرق من أعداء علي، أم هي وحي الله وسنة رسول الله على الحقيقة؟؟.

أنا - شخصياً - أشكّ اليوم بما ينقل عنهم؛ إذ لا أدري من أيّ صنف هي، وأيّ الوحيين نزل بها؟ لكن على أيّ حل فالخبر المتقدم نص في أنّ بعضاً من علماء هذه الأمّة ممّن لا يبغض عليّاً - كالحسن - أسارى آيديولوجية ترك السنّة قهراً!!!. وممّا يدلّ على ذلك صريحاً ما أخرجه أبو عبيد القاسم بن سلاّم في كتاب الأموال عن حسّان بن أبي يحيى الكندي، قال: سألت سعيد بن جبير عن الزكاة؟ فقال: إدفعها إلى ولاة الأمر!! فالمّا قام سعيد تبعته، فقلت إنّك أمرتني أن أدفعها إلى ولاة الأمر وهم

<sup>(</sup>١) مقصود الحسن الأهلال بعمرة وحجة معاً كما كان يفعل أمير المؤمنين علي وابن عباس، ولقد عرفت أنّ الأمويين منعوا من ذلك بغضاً لعلى.

<sup>(</sup>۲) المحلى ۷: ۱۰۳.

يصنعون بها كذا، ويصنعون بها كذا؟ فقال: ضعها حيث أمرك الله..؛ سألتني على رؤوس النّاس لم أك لأخبرك به(١).

هذا في حين أنّ أبا عبيد أخرج عن الحسن البصري أنّه سئل نفس هذه المسألة فأجاب بأنّها تدفع إلى السلطان (أ) والنقل عن الحسن وإن كان صحيحاً لكن من يحلف \_ بملاحظة ما مرّ \_ أنّ هذه الفتوى هي عقيدته ؟؟ فمثلاً لولا أنّ حسّان ابن أبي يحيى الكندي عاود سؤال سعيد بن جبير لما عرفنا دين الله الحق الذي يدين به سعيد رضوان الله عليه..

إنّ كـل هـذا يـدلّ على أنّ أكثر ما قيل في دين الله عن كثير من أعلام هذه الأمّة ليس هـو مـن دين الله في شيء وإن ـ ربما ـ أخذ صبغته وشكله؛ بل هو ذلك الدين الذي نبيّه الخوف، ووحيه الفزع، وإلهه البطش، وقرآنه بغض علي وأهل البيت..

وقد ذكر الذهبي عن سهل بن الحصين الباهلي، قال: بعثت إلى عبد الله بن الحسن البصري أن ابعث إليّ بكتب أبيك، فبعث إليّ أنّه لما ثقل (=الحسن) قال لي: اجمعها، فجمعتها له وما أدري ما يصنع بها، فأتيت بها، فقال (سهل) للخادم: اسجري التنور، ثمّ أمر بها فأحرقت (٣).

أقول: نحن حيل مثل هذا النص بين احتمالين؛ فإمّا أنّ يكون سهل فرقاً خائفاً من الأمويين ممّا في كتب الحسن من أحاديث نبوية غير مرغوبة، وإمّا أن يكون الحرق تطبيقاً حرفياً لمنهج الشيخين أبي بكر وعمر من السنّة، فهما خلال مبدأ حسبنا كتاب الله أول من حرق سنّة النبي من المسلمين..، ولكن على كلا التقديرين فالسنّة النبوية التي كتبها الحسن قد حرقت تحت سلطان آيديولوجية وطريقة تفكير، وليس هو سلوكاً شخصياً..

وذكر المزي في تهذيب الكمال عن يونس بن عبيد، قال: سألت الحسن البصري قلت: يا أبا سعيد (=كنية الحسن) إنّك تقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنّك لم تدركه؟ قال: يا ابن أخي لقد سألتني عن شيء ما سألني عنه أحد قبلك، ولولا منزلتك منّي ما أخبرتك، إنّي في زمان كما ترى \_ وكان في عمل الحجاج \_ كل

<sup>(</sup>١) الأموال: ٥٦٧، دار الكتب العلمية / الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) الأموال: ٥٦٥، دار الكتب العلمية / الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٤: ٥٨٤.

شيء سمعتني أقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهو عن علي بن أبي طالب، غير أنّى في زمان لا أستطيع أن أذكر علياً (١).

أَقُـول: ومع كون هذا الخبر \_ الصحيح \_ نصُّ في أنَّ الحسن البصري لم يترك سنّة الرسول عَلَيْكَ اللهُ بغضاً لعلي، ولم يتعاطَ هذه الأيديولوجية اختياراً، إلاّ أنّه مع ذلك أسيرً لها شاء أم أبى.

ولعل ما ينحو بالحسن البصري هذا المنحى هو أنّ له طريقة من التفكير ذكرها لمنا الطبري بأمانة حيث قال: قال الحسن: أربع خصال كنّ في معاوية لو لم يكن فيه منهن إلا واحدة لكانت موبقة؛ انتزاؤه على هذه الأمة بالسفهاء، حتى ابتزها أمرها بغير مشورة منهم، وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة، واستخلافه ابنه بعله سكيراً مغيراً يلبس الحرير ويضرب بالطنابير، وادّعاؤه زياداً، وقد قال رسول الله عَمَالًا: "الولد للفراش وللعاهر الحجر" وقتله حجراً، ويل له من حجر وأصحاب حجر مرتين (٢).

وذكر الذهبي وابن عساكر أنَّ عطاء بن السائب قال: سمعت عبدالله بن شداد يقول: وددت أنَّي قمت على المنبر من غدوة إلى الظهر، فأذكر فضائل علي بن أبي طالب رضى الله عنه، ثم أنزل، فيضرب عنقى (٢). وهو نص ظاهر في المطلوب.

وذكر ابن سعد والبلاذري والذهبي والفسوي وغيرهم بسند صحيح أنّ الأعمش قل: رأيت ابن أبي ليلى وقد ضربه الحجاج، وكأنّ ظهره مسح (=كساء خشن) وهو متكئ على ابنه وهم يقولون له: العن الكذابين، فيقول: لعن الله الكذابين فيسكت بسرهة ثمّ يقول (=على الابتداء لا على الوصل): على بن أبي طالب، عبدالله بن النزبير، المختار ابن أبي عبيد. قل: وأهل الشام كأنهم حمير لا يدرون ما يقصد، وهو يخرجهم من اللعن (1).

أقـول: كذلـك هو نصُّ في أنَّ ابن أبي ليلى وإن لم يك من مبغضي علي إلَّا أنَّه أحد صرعى الآيديولوجية.

<sup>(</sup>١) تهذيب الكمال للمزى ٦: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري ٤: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٨٩، تاريخ مدينة دمشق ٢٩: ١٥١.

<sup>(</sup>٤) أنساب الأشراف ٧: ٣٨٢، سير أعلام النبلاء ٤: ٢٦٤، المعرفة والتاريخ ٢: ٦١٨، طبقات ابن سعد ٦: ١١٢، حلية الأولياء ٤: ٣٥١.

وأخرج البلاذري عن أبي نعامة، قال: دعا الحجاج بعلماء البصرة وفقهاء الكوفة، قـال (الـراوي): فلخلنا عليه ودخـل الحسـن البصري رحمه الله آخر من دخل، فقال الحجاج: مرحبا بأبي سعيد مرحباً بأبي سعيد، إليّ إليّ، ثم دعا بكرسي ووضع إلى جنب سريره، فقعد عليه، فجعل الحجاج يذاكرنا ويسألنا، إذ ذكر على بن أبي طالب رضي الله عنه فنال منه ونلنا منه مقاربة له وفرقاً من شره، والحسن ساكت عاض على إبهامه، فقال الحجاج: يا أبا سعيد، مالى أراك ساكتا؟ قال: ما عسيت أن أقول؟ قال: أخبرني برأيك في أبي تراب، قال: سمعت الله جل ذكره يقول: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْعَبْلَةَ الَّتي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لَنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنَّ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لَيُضِيعَ إِمَانَكُمْ إِنَّ اللهُ مَالَّنَاسُ لُرَّوفٌ رَحيمُ فعلى عن هدى الله من أهل الإيمان .. ؟ فَأَقُول: ابن عَمَ النبِيَ الْخِيلًا، وَختنه على ابنته، وأحب الناس إليه، وصاحب سوابق مباركات سبقت له من الله، لن تستطيع أنت ولا أحد من الناس أن يحظرها عليه، ولا يحول بينه وبينها، وأقول: إنّه قد كانت لعلى ذنوب والله وحده حسيبه (وفي رواية إحياء علوم الدين للغزالي: قال الحسن: إنَّه إنْ كانت له هنات فالله حسيبه) والله ما أجد فيه قولا أعدل من هذا؛ فبسر وجه الحجاج وتغير، وقام عن السرير مغضباً، فدخل بيتا خلفه وخرجنا، قال عامر الشعبي: فأخذت بيد الحسن فقلت له: يا أبا سعيد، أغضبت الأمير وأوغرت صدره، فقال: إليك عنّى يا عامر، يقول الناس: عامر الشعبي عالم أهل الكوفة، أتيت شيطاناً من شياطين الإنس تكلمه بهـواه وتقاربـه في رأيه! ويحك يا عامر، هلاً اتقيت إن سئلت فصدقت أو سكت فسلمت، قال عامر: يا أبا سعيد قلتها وأنا أعلم ما فيها، قال الحسن: فذاك أعظم في الحجة عليك وأشد في التبعة<sup>(١)</sup>.

أقول: تأمّل قول عامر الشعبي: يا أبا سعيد قلتها وأنا أعلم ما فيها؛ فهو نصّ آخر في أنّ كثيراً من علماء الأمّة لا يبغضون عليّاً، بل ربّا يجبّونه، لكن الحب وعدم البغض لا يكفيان الشعبي للتحرر من فكّي سبع الأيديولوجية فلاحظ بدقة.

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ۱۳ : ۳۸۹ ـ ۳۹۱ دار الفكر بيروت، إحياء علوم الدين للغزالي ١ : ١٢٥٥ طبع القاهرة / دار الشعب.

وعن عقبة بن عبد الغافر الأزدي وعبد الله بن غالب الجهضمي قالا للحسن البصري: إنّ الحجاج أمات السنّة وانتهك المجارم، وقتل على الظنّة وأخاف المسلمين<sup>(۱)</sup>، فلاحظ قولهما: أمات السنّة!!.

وذكر ابن الأثير في أسد الغابة عن الزهري، قال: سمعت سعيد بن جناب يحدث عن أبي عنفوانة المازني قال: سمعت أبا جنيدة جندع بن عمرو بن مازن قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: « من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار» وسمعته وإلا صمتا يقول وقد انصرف من حجة الوداع فلما نزل غدير خم قام في الناس خطيباً وأخذ بيد علي وقال: «من كنت وليه فهذا وليه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» قال عبيد الله: فقلت للزهري: لا تحدث بهذا بالشام وأنت تسمع مل ء أذنيك سب علي فقال: والله أن عندي من فضائل علي مالو تحدثت بها لقتلت (").

أقول: ومع معرفة الزهري بذلك، نجده يضرب بفضائل علي صفحاً ليكون أبرز أعوان البغي الأموي فيما سيأتي تفصيله؛ ثمّ ها أنت ترى أنّ حجر الأساس لمشروع ترك السنّة هو تغييب فضائل علي وما تقيّد \_ هو \_ به من سنّة رسول الله؛ فأبجديّات الأيديولوجية مطويّة في ذلك!!!.

وذكر أبو العبّاس المبرّد في الكامل حكاية طويلة حاصلها أنّ الحجاج سأل بعض الفقهاء (=الشعبي) عن فتاوى الصحابة في الإرث، فسرد له ما قاله الخليفة أبو بكر وعثمان بن عفان وابن مسعود وزيد بن ثابت، فسأله الحجاج: فما قال أبو تراب؟ فذكر له الشعبي ما قال، فأطرق (=الحجاج) ساعة ثمّ قال: فإنّه المرء يُرْغَبُ عن قوله ("ا! وقد علّق على ذلك الشيخ المرصفي في رغبة الأمل قائلاً: كذب الحجاج؛ وإنّما حمله على ذلك بغضه لأمير المؤمنين علي، ومذهبه (=علي) في الجدّ هو المذهب الحقّ (الله على المؤمنين على، ومذهبه الحقّ في الجدّ هو المذهب الحقّ (الله على الله على الله على الله الله المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين على المؤمنين الم

ومَّا يناسب ذكره أنَّ الإمام النسائي رحمه الله دخل دمشق فذكر فضائل علي رضي

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف١٣٠: ٣٩١ دار الفكر / بيروت.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ١: ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) الكامل للمبرد ١: ٣٦٦. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) رغبة الأمل ٣: ١٧٩، عن هامش كامل المبرد ١: ٣٦٦.

الله عنه فقيل له: فمعاوية؟! فقال: ما كفاه أن يذهب رأساً برأس حتى نذكر له فضائل؛ فدُفع في خصيتيه حتى أشرف على الموت، فأخرج فمات بالرملة أو فلسطين سنة ثلاث وثلاثمائة وحمل للمقدس أو مكة فدفن بين الصفا والمروة (١٠).

وممّا يناسب ذكره أيضاً أنّ يحيى بن معين قال: سمعت أنّ وكيع بن الجراح لا يحدث بفضائل علي زماناً حتى قلت له: لم لا تحدث بها؟ فقال: إنّ الناس يحملون علينا فيها وحدّث بها (۱).

أقول: وتاريخ ذلك في العهد العبّاسي، وعلى الأرجح في عهد المأمون، والمناسبة في قول وكيع: يحملون علينا، هي التي ساقتنا لذكره هنا، مع أنّ عهد يحيى بن معين فترة ذهبية لنشر فضائل علي وسنّة النبي كما سيتضح لاحقاً فقس الحال على الفترة المظلمة؛ فترة معاوية والحجاج مثلاً.

فالأمويون على أيّ حال غيّروا معالم السنة النبوية في الشرع وفي الفضائل وفي العقيلة في ظل مشروع بغيض علي، والذي هو في الحقيقة مشروع لقتل سنة النبي اليه التي كان علي يتقيد بها على حد تعبير الإمام السندي، وإذا كان الأمر كذلك فليس لدينا ارتياب في أنّ سنة النبي عَيَّا والتي هي منهج أمير المؤمنين علي والصحابة العلويين في تمثيل الدين، محكومة بالموت، سواء أكان ما يتقيد به نفس أمير المؤمنين علي أم ما ناء بحمل بعضه الصحابة العلويون كابن مسعود وحذيفة وعمار وغيرهم، وهذا علاوة على أنّ ابن مسعود من أعداء بني أمية، وحسب أحدهما سبباً لأن يترك الأمويون وأذنابهم سنة النبي التي يتوسطها ويحكمون عليها بالقتل بطريقتهم المعروفة.

#### الأمويون يطعنون بشخصية ابن مسعود

ولم يقف الأمر على ترك السنة بغضاً لعلي بتلك الصيغة الظاهرة، فهناك صيغ مبطنة أثبت الأمويون من خلالها أنهم ذو قدرة عالية في استغلالها من أجل هذا المشروع، فلهم محاولات ناجحة نسبياً في تسقيط شخصيات الصحابة الذين يفهمون الدين على طريقة تفكير الرسالة، وحسبك أنّ عمر بن عبد العزيز وكثير غيره لم يكونوا يعلمون أنّ أمير المؤمنين علياً من أهل بدر...، وفيما يخص ابن مسعود نحى الأمويون منحى آخر، فقد نسبوا إليه أنّه لا يرى المعوذتين من القرآن، ويحز في النفس

<sup>(</sup>١) فيض القدير في شرح الجامع الصغير للمناوي ١: ٣٣.

<sup>(</sup>۲) تاریخ ابن معین ۱: ۳۲۰.

أن تكون هذه الرؤية عقيلةً لكل أهل السنة وبعض كتّاب الشيعة في هذا الصحابي؛ إذ لا أدري على أيّ ثوابت التاريخ والمنطق تنطلي هذه الكذبة؟.

وإذا استطاع الأمويون أن يقللوا من شأن ابن مسعود أمام المسلمين في مستواه القرآني بهذا الشكل، فلا ريب في أنّهم وتحت شعار بغضاً لعلي سيحطون من قدر سنّة النبي يتوسطها بأساليب شتى!!!.

هـذا في العهـد الأمـوي، أما في العهد العباسي فقد أغنانا ابن قتيبة عن تطويل الكلام وهو ينقل عن المنصور الدوانيقي ما هو نص في هذا الشأن..

قـال المنصـور لمـالك بـن أنس: يا أبا عبد الله، ضع هذا العلم ودونه، ودون منه كتباً، وتجنب شـدائد ابـن عمـر ورخص ابن عباس وشواذ ابن مسعود وأقصد إلى أواسط الأمور وما اجتمع عليه الأئمة والصحابة(١).

## خلاصة الكلام في حال ابن مسعود

١ ـ مات على الطريقة المحمودة، ففي أخريات حياته مال إلى أمير المؤمنين على
 ابن أبي طالب بعد أن كان عمري الهوى قرشي النزعة، وآية ذلك أنّ بني أمية ناصبوه
 العداء إلى درجة أنّهم ضربوه فمات.

٢ ـ ولأجل ذلك فأحاديثه عن رسول الله بنحو كلي مشكوكة وإن كان فيها ما هو صالح ومستقيم، إذ هـ و قـبل أن يمـيل إلى أمـير المؤمنين علي كان يكتم فضائل أهل البيت، فقد أماث بالماء ما كان مكتوباً منها في صحف، كالصحيفة التي جائوا بها إليه من اليمن، تطبيقاً حرفياً لشعار: حسبنا كتاب الله.

٣ ـ وبعد أن أظهر ميوله العلوية أو بعد أن ناصبه بنو أمية العداء وتحت شعار:
 تركوا السنة من بغض علي لا يبقى لدينا احتمال في أنّ الأمويين لم يقفوا ساكتين بل
 سعوا في تغيير معالم السنة النبوية التي يرويها ابن مسعود في إطار ميله العلوي.

وزبه القول: لا يصح في ضوء هذه الملابسات الركون إلى كل ما ينسب إلى ابن

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ٢: ١٧٩. هذا ما المنصور لمالك في أول لقاء بينهما، ولكنه ما لبث أن أمره بأن يدون الناس كتاباً ليس فيه عن غير عبد الله بن عمر، كما أوضحنا ذلك في الفصل الرابع من كتابنا عبد الله بن عمر.

مسعود من أحاديث النبي عَلَيْهُ، إذ أنّ كل أحاديثه إلا ما خرج بالدليل أسيرة لشعارين: الأول: حسبنا كتاب الله والثاني: شعار تركوا السنة من بغض علي، ولا ريب في أن أحدهما كاف للشك فيما ينسب إليه من سنة النبي التي يتوسط هو في نقلها، خاصة إذا كان الراوي عنه أحد أسرى آيديولوجية ترك السنة.

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ كشف حال هذا الصحابي يحتاج إلى دراسة موسعة مستقلة، وهو لا يناسب دراستنا هذه، بيد أنّ الذي سردناه يكفي لإيضاح معالم شخصيته المؤثرة في عملية الاحتجاج بالسنة..

وثمّـة تتمّة أو ضابطة تخصّه وتخص غيره من الصحابة العلويين نتوخى من خلالها إثبات إمكانية الاحتجاج بكثير من مرويات ابن مسعود عن رسول الله ومن يرى رؤيله في العقيدة والدين حسب معايير معينة ستأتيك قريباً، وذلك لأنّ حاله ليست حل أمّ المؤمنين عائشة وأبي هريرة وابن عمرو وابن عمر ومن كان على هذه الشاكلة، فانتظر ذلك!!.

# أنس بن مالك وآيديولوجية مواجهة علي

هو خادم النبي عَيَّلِهُ ، جاءت به أمّه إلى رسول الله عَلِهُ تعرض عليه أن يكون له عَلَيْهُ خادماً، فقبله النبي وله من العمر عشرة أعوام، وكانت مدة خدمته ما بين التسع والعشر سنين، وحينما استأثر الله النبي لخير جوار كان أنس شاباً في عقده الثاني...، روى هذا الصحابي عن رسول الله فأكثر، زهاء ٢٠٠٠ رواية أو ما يقرب من ذلك، ولم يكن هذا الرجل علوياً في هواه، ولا كان له ميل هاشمي، وفي ضوء ما بين أيدينا من نصوص، فالرجل كان قرشي النزعة، بل إنّ الخليفة عمر كان يميل إليه ميلاً غريباً، ولكن مع ذلك لا يقاس بالباقين، فخصومته لعلي ليست شديلة كخصومة معاوية وابن عمر وأبي موسى الأشعري وغيرهم...

يحدثنا موسى ابنه قال: بعث أبو بكر \_ لمّا اسْتُخْلِف \_ أنسَ بن مالك إلى السبحرين للسعاية (جمع المال) وحينما علم عمر قال: ابعثه فإنّه لبيب كاتب، قال: فبعثه، فلما قُبضَ أبو بكر قدم أنس على عمر، فقال عمر: هات يا أنس ما جئت به، قال: يا أمير المؤمنين البيعة أولاً قال: نعم، قال: فبسط يده، قال: على السمع والطاعة..

فقال عمر: أمَّا ما كان كذا كذا فاقبضوه، وما كان من المل فهو لك!!!.

قال ابن عون: فلا أدري، أقصر على بني النجار (=قوم أنس) أو قال: أنت أكثر خزرجي فيها مالاً(١).

أقول: فهذه ثروة طائلة، إذ هي مجموع جباية سنتين مدة خلافة أبي بكر، ولكن في هـذا ريبة، إذ مـن سوغ للخليفة عمر أن يؤثر أنساً بهذا المل الكثير، وما هي دوافع ذلك؟!!!.

تتبعنا حال أنس فوجدناه قرشي النزعة بما تحمل الكلمة من معنى، وكان يكتم فضائل أهل البيت شأن كل الصحابة القرشيين من أهل الهوى القرشي..

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٠١، وفي السير أيضاً أنّ أنساً استكثر المل للغاية، فأبى عليه عمر إلاّ أن يأخذه.

ذكر ابن قتيبة في معارفه أنّ أمير المؤمينن علياً نشد الناس في قول النبي عَيَّلاً: «من كنت مولا فعلي مولاه» فشهد اثنا عشر رجلاً من الأنصار، وأنس بن مالك في القوم لم يشهد. فقال له أمير المؤمنين الطيلاً: «يا أنس»! فقال: لبيك قال: «ما يمنعك أن تشهد وقد سمعت ما سمعوا». قال: يا أمير المؤمنين: كبرت ونسيت. فقال الطيلاً: اللهم إن كان كاذباً فاضربه ببياض \_ أو بوضح \_ لا تواريه العمامة، قال طلحة بن عميرة (راوي الحديث) فأشهد بالله لقد رأيتها بيضاء بين عينيه (۱).

وقد ذكر ذلك ابن كثير فقال: وقال عبد الله بن أحمد: حدثنا أحمد بن عمير الوكيعي، حدثنا زيد بن الحباب، حدثنا الوليد بن عقبة بن ضرار القيسي، أنبأنا سماك، عن عبيد بن الوليد القيسي قال: دخلت على عبد الرحمن بن أبي ليلى، فحدثني أنه شهد علياً في الرحبة قال: أنشد بالله رجلاً سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وشهده يوم غدير خم إلا قام ولا يقوم إلا من قد رآه فقام اثنا عشر رجلا فقالوا: قد رأيناه وسمعناه حيث أخذ بيده يقول: «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره وأخذل من خذله» فقام إلا ثلاثة لم يقوموا فدعا عليهم فأصابتهم دعوته (۱).

وقد ذكر العلماء أنّ أنساً كان قد ابتلي هو ومعيقيب دون الصحابة، منهم المزي في تهذيب الكمال في قوله: قال العجلي: لم يبتل أحد من أصحاب النبي إلاّ رجلان: معيقيب وأنس بن مالك، كان به وضح<sup>(۱)</sup>.

الأمر الني يعلن عن أنّ أنس بن مالك لا يرى حرجاً بكتمان الهدى والعلم، فهو على هذا يخوض في آيديولوجية ترك السنة من بغض على بالضرورة.

وقـال عمـرو بـن دينار: قال محمد بن علي الباقر: رأيت أنس بن مالك أبرص، وبه وضح شديد، ورأيته يأكل فيلقم لقماً كباراً (١٠).

<sup>(</sup>۱) المعارف لابن قتيبة: ٣٢٠ وفي طبعة أخرى: ٢٥١، شرح ابن أبي الحديد ٤: ٧٤، و١٩: ٢١٧، و١) وخرج ابن أبي الحديد ٢: ٤٣٥ عن زيد ابن أرقم وكان حاضراً أنّه أمسك عن الشهادة، فدعا عليه أمير المؤمنين على بالعمى فعمى.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاة ٥: ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمل ٣: ٣٧٥، والوضح: البرص.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٠٥.

مضافاً إلى ذلك فأنس فيما يظهر كان من المدلسين تدليس الإيهام مثل أبي هريرة؛ فهو ينسب إلى رسول الله عَلَيْكُ ما لم يسمعه منه، فقد روي أنّه حدّث بحديث عن الرسول عَلَيْكُ فقال له رجل: أأنت سمعته من رسول الله؟ فغضب أنس غضباً شديداً وقال: والله ما كل ما نحدثكم به سمعناه من رسول الله ص(۱).

أقول: وهذا نص في أنّ أنساً ينسب إلى رسول الله ما لم يسمعه منه!.

وروى عنه بسند صحيح أنه قيل له: ألا تحدثنا؟ فقل : يا بني إنه من يكثر هجر (۲).

أقول: إنّ أنس بن مالك في الوقت الذي يقول هذا نجد أنّ له زهاء ٢٠٠٠ رواية، وهـو كنم ضخم ينبغي الوقوف عنده!!! والذي نذهب إليه على ضوء ما تقدم هو أنّ أحاديثه الكثيرة هـنه ليس فيها بأس عـلى نظام الحكم اللاعلوي، وفي غير هذه الصورة، فشعار إنّه من يكثر يهجر هو المقدم، ولو أمعنت النظر في هذا الشعار جيداً تجده يصب في قنوات شعار عمر: حسبنا كتاب الله، أو هما وجهان لعملة واحدة.

#### بعض خصوم علي يروون في فضائله، لماذا؟؟

في الواقع هناك حقيقة تقول: إنّ مثل أنس بن مالك وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وعائشة وأبي هريرة وغيرهم يروون في فضائل علي أو يروون بأنّ الحق معه، بل في أحايين أخرى يروون أنّ أعداءه هم أهل الباطل وما شاكل، فما هو تفسير هذه الظاهرة؟.

أقول: والمسألة لا تقتصر على فضائل علي بل إنّ كثيراً من مروياتهم عن السنبي عَلَيْكُ صحيحة وهي لا تنسجم مع تلكم الشغارات اللاعلوية كشعار حسبنا كتاب الله وإنّه من يكثر يهجر كما قال أنس و....

وجواب ذلك هو أنّ ما روي في فضائل أهل البيت وما يمثل سنة النبي الصحيحة من خلال خصوم على من الصحابة كابن عمر وأنس وغيرهما إنّما حصل في أخريات حياتهم، لمّا ندموا على ما فرّطوا في جنب الله ورسوله وعلى بن أبى طالب، وهذا هو ما

<sup>(</sup>۱) تهذيب الكمل ٣: ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٧: ٢٢.

ثبت عن كثير منهم كعائشة، وعبد الله بن عمر، وابن عمرو بن العاص، وابن مسعود، وأنس بن مالك، وغيرهم، ولكن ما يؤسف له أنّ ما رووه غيض من فيض، إذ أنّ آحدهم بعد أن يندم لا يبقى في الدنيا إلاّ ساعات أو أياماً أو أشهراً على أبعد التقادير، وهي ملة غير كافية لسدّ الرمق، بل هي لا تزيد العطشان إلاّ عطشاً، لذلك فلا ريب في أنّهم مؤاخذون على ذلك أشد المؤاخذة، وأنس بن مالك من هؤلاء، وحسبك أنّ الحجلج بن يوسف ختم على عنقه أو على يده بأنّه عبد أو عتيق الحجاج (١) وقد قل له الحجاج مرة: يا خبيث، جوال في الفتن (١)، وهي أسباب كافية للندم..

ومن هذا القبيل استهزاء معاوية بعائشة وقتل أخويها محمداً وعبد الرحمن، واستهزاء الحجاج بعبد الله بن عمر نفس الشيء، قادر على إحياء ثورة الندم، وما فعلمه عثمان بابن مسعود هو الآخر يصب في هذا المجرى، على ما بينهم من تفاوت، وسيأتى مزيد بسط في هذه النقطة.

ولذلك لا نعدم الرواية الصحيحة السليمة عن رسول الله خلال أنس؛ فمثلاً روى البيقهي بسند صحيح قل: خطب الحجاج بن يوسف الناس فقل: اغسلوا وجوهكم وايديكم وارجلكم، فاغسلوا ظاهرهما وباطنهما وعراقيبهما فإنّ ذلك أقرب إلى جنّتكم، فقل أنس: صدق الله وكذب الحجاج، قل تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ الله وكذب الحجاج، قل تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ الله وكذب الحجاج، قل تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ الله وكذب الحجاج، قل تعالى: ﴿ وَعَير ذلك الكثير.

وقال ابن أبي الحديد: وروى عثمان بن مطرف أن رجلاً سأل أنس بن مالك في آخر عمره عن علي بن أبي طالب، فقال: إني آليت ألا أكتم حديثاً سئلت عنه في علي بعد يوم الرحبة (٥)، ذاك رأس المتقين يوم القيامة، سمعته والله من نبيكم (١).

ونعود لنذكّر بأنّه لا دليل عندنا يلوي العنق في أنّ أنساً وبعض الآخرين؟

<sup>(</sup>۱) ثقات ابن حبان ٤: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي ١: ٧١، تفسير الطبري ٦: ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) المقصود من الرحبة في هذا النص: ساحة مسجد الكوفة، وقد ذكرنا لك أنّ علياً أشهده فلم يشهد فدعا عليه بالبياض =البرص.

<sup>(</sup>٦) شرح نهج البلاغة ٤: ٧٤.

صحابة أو غيرهم كانوا يبغضون علياً بغضاً شخصياً قلبياً، ولكن في نفس الوقت لدينا أدلة دامغة على أنّ مثل أنس كان أسيراً لآيديولوجية بغض علي وحسبنا في ذلك أنّه كان عوناً لخصوم علي، ولم يشهد مع علي شيئاً من حروبه، مضافاً إلى أنّه بايع معاوية ويزيد ومروان وغيرهم على الخلافة، وأهم من ذلك أنّه ترك رواية السنّة المتقاطعة من تلك الآيديولوجية، وغير ذلك من ثوابت التاريخ..

# عائشة تجزم بأنّ أنساً لا علم له بحديث رسول الله

روى ابن عساكر في تاريخه بسنله عن هشام بن عروة أخبره عن أبيه عن عائشة قالت: ما علم أنس وأبي سعيد الخدري بحديث النبي عَلَيْهُ !!! وإنّما كانا صغيرين (١).

وهذا النص في الواقع بمثابة إشكالية أخرى تضاف إلى قائمة الإشكاليات السابقة، وهي بحد ذاتها تضع مرويات أنس مضافاً إلى أبي سعيد الخدري موضع الشك، ففي ضوء صريح النص وما تفهم أم المؤمنين فإنّ الصغر له تأثير سلبي على مرويات مثل أنس وأبي سعيد الخدري، وإن كان ربما ليس له ذلك الأثر في بقية المتحملين للرواية من الصغار الآخرين...، وثمة شيء آخر وهو أنّ الرسول اختاره الله للملكوت الأعلى وأنس في العقد الثاني من عمره، وحينما أشهده أمير المؤمنين علياً على قول الرسول عَيَالِيَّةُ: «من كنت مولاه فعلي مولاه» قال: كبرت ونسيت، فماذا على قبل المنتقل على المخبر؟.

نحسن إذا سلمنا كبره ونسيانه (مع أنّه كان شابًا وقتئذ) فالأخذ بمروياته مشكل، لأنّه ينسى، والاحتجاج بأمثاله مجازفة واضحة، وعلى أيّ تقدير فاعترافه بالنسيان يعط مصداقية واضحة لما فاهت به أم المؤمنين عائشة، ولعلك تعلم أنّ أثر النسيان في عملية نقل الرواية كبير؛ لقوة احتمال التصحيف بل التحريف في محتوى المنقولات النبوية؛ خاصة وأنّ الحرف الواحد لا ينطق به النبي إلاّ في إطار كونه وحي يوحى، والمستغلون في علوم الحديث يعلمون أنّ الحرف الواحد في كثير من الأحيان يغير حكم الله من ذات اليمين إلى ذات الشمال.

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۰: ۳۹۳.

#### عناصر الآيديولوجية (= الخلاصة)

- ١- كان أنس إسيراً لشعار حسبنا كتاب الله، وكان يكتم فضائل على.
- ٢- خالط الأمويين وناصرهم وبايعهم على الخلافة، لكنه لم يقاتل معهم.
  - ٣- لم يشهد مع على شيئاً من حروبه ولم ينصره.
    - ٤- ندم على ما فرّط.

# أبو سعيد الخدري وآيديولوجية مواجهة على

سعد بن مالك بن سنان الأنصاري الخزرجي، استشهد أبوه يوم أحد، وأبو سعيد استصغره النبي عَلَيْهُ في ذلك اليوم، شهد معظم غزوات النبي، وقد روي أنّه من نجباء الصحابة ومن علمائهم، روي عنه ١١٧٠ حديثاً من دون المكرر، وعموماً وبغض النظر عن بعض الهنات مات هذا الصحابي \_ فيما أظن \_ على الطريقة المحمودة، وفي واقعة الحرة أنجاه الله من أيدي أذناب الأمويين بأعجوبة بعد أن عانق الردى ورآه بأمّ عينيه، وفيها أخذت منه البيعة لقاتل الحسين يزيد بن معاوية على أنّه عبد له، شأنه في ذلك شأن كل مسلمي مدينة رسول الله الذين تسلط عليهم يزيد بطغيانه..

لكن مع ذلك فالأخذ بمروياته \_ هو الآخر \_ على نحو العموم مشكل، فنحن إذا طوينا صفحة البحث في الصحابة المحدثين تواجهنا نفس المشكلة في محدثي التابعين محن روى عن أبي سعيد وعن غيره عن النبي، وفي الفصل اللاحق سيوقفنا البحث على أنّ طريقة تفكير الصحابة خصوم علي، بل إنّ على أنّ طريقة تفكير التابعين كانوا صقوراً محلقين في فضاء تلك الطريقة من التفكير..

لكن مع ذلك لا تترك روايات مثل أبي سعيد بعموم، لاحتمال صحة النسبة إليه عن رسول الله، فمع ملاحظة أنّه من أهل الطريقة المحمودة أو مات عليها على المظنون، فالأصل في مروياته القبول إلاّ إذا دلّ الدليل على العكس، كما أنّ الأصل في مرويات مثل أبي هريرة وعبد الله بن عمرو عدم القبول إلاّ إذا دلّ الدليل على العكس أيضاً..

## رواية في عثمانية أبي سعيد [ [

ولا بد من الإشارة إلى أنّ الطبري ذكر عن عبدالله بن الحسن قال: لمّا قتل عثمان رضي الله عنه بايعت الأنصار علياً إلا نفيراً يسيراً منهم حسان بن ثابت وكعب بن مالك ومسلمة بن مخلد وأبو سعيد الخدري ومحمد بن مسلمة والنعمان بن بشير وزيد بن ثابت ورافع بن خديج وفضالة بن عبيد وكعب بن عجرة؛ كانوا عثمانية، فقال رجل لعبد الله بن حسن: كيف أبي هؤلاء بيعة علي وكانوا عثمانية؟؟ قال: أمّا حسان فكان شاعراً لا يبالي ما يصنع، وأمّا زيد بن ثابت فولاه عثمان الديوان وبيت المل فلمّا حصر عثمان قال: يا معشر الانصار كونوا أنصار الله مرتين، فقل أبو أيوب: ما تنصره إلاّ أنّه أكثر لك من العضدان (=النخيل) فأمّا كعب بن مالك فاستعمله على صدقة مزينة وترك ما أخذ منهم له...، قال وحدثني من سمع الزهري يقول: هرب قوم من المدينة إلى الشام ولم يبايعوا علياً ولم يبايعه قدامة بن مظعون وعبد الله بن سلام والمغيرة بن شعبة وقال آخرون: إنّما بايع طلحة والزبير علياً كرهاً، وقال بعضهم: لم يبايعه الزبير...(۱).

أقول: فلو ثبت هذا الخبر - سنداً ومتناً - يتوضح أنّ أبا سعيد هو الآخر أسيرً لآيديولوجية الخصومة مع علي، وأنّه عثماني الهوى لم يبايع أمير المؤمنين علياً على الخلافة ونصرة الدين، وهو على هذا يضاف إلى قائمة أسرى الآيديولولجية بل قائمة أربابها، لكن مع ذلك، وسواء ثبتت عثمانيته أم لم تثبت ففيما بين أيدينا فضلاً عن سيرته المحمودة أنّه - كالآخرين - ندم على التفريط في نصرة علي، وأنّه من أهل الطريقة المحمودة..

#### رواية في ندم أبي سعيد

روى البخاري في تاريخه عن عبد الله بن شريك، عن سهم بن حصين الأسدي: قدمت مكة أنا وعبد الله بن علقمة \_ قال ابن شريك: وكان ابن علقمة سباباً لعلي فقلت: هل سمعت لعلي منقبة؟ قال: فقلت: هل لك في هذا؟ يعني أبا سعيد الخدري \_ فقلت: هل سمعت لعلي منقبة؟ قال: نعم، فإذا حدثتك فسل المهاجرين والأنصار وقريشاً..؛ قام النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٣: ٥٦.

يـوم غديـر خـم فأبلغ فقال: «ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم»؟ أدن يا علي! فدنا فـرفع يده ورفع النبي صلى الله عليه وسلم يده حتى نظرت إلى بياض إبطيه فقال: «من كنت مولاه فعلي مولاه» سمعته أذناي، قال ابن شريك: فقدم عبد الله بن علقمة وسهم فلمّا صلينا الفجر قام ابن علقمة قال: أتوب إلى الله من سب علي (۱).

أقول: وفي سنده سهم بن حصين أورده ابن حبّان في كتاب الثقات (٢)، فبغض النظر عن هذا السند المقبول، فمضمونه مشفوع بمسلّمات تاريخية دامغة، فإذا كان مثل أم المؤمنين عائشة والزبير \_ فيما يروى عنه \_ وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبي هريرة وسعد بن أبي وقاص وغيرهم من خصوم علي قد ندموا على ما كانوا عليه وهم أشد الصحابة خصومة لأمير المؤمنين علي بإطلاق، فقس الأمر على مثل أبي سعيد الذي لم يدل دليل تاريخي \_ سمين \_ على أنّه كان خصماً كبقية الخصوم.

بكــل حــال هــناك معايير على ضوئها نطمئن بصدور ما يصدر من روايات نبوية عن أبي سعيد وعن غيره.

## المعايير الكبرى لأخذ الحديث النبوي من الصحابة

نؤكد على أنّ هذه المعايير ليست خاصة بأبي سعيد الخدري فقط، بل تعمّ غيره، كجابر بن عبد الله الأنصاري وعبد الله بن مسعود وغيرهما، وأكثر من ذلك فحتّى الروايات المنسوبة إلى أمير المؤمنين علي والحسن والحسين وعبد الله بن عباس المنثورة في الكتب الأسيرة لتلك الآيديولوجية لا تخرج عن حكومة هذه المعايير، إذ ما يدرينا فلعل كثيراً ممّا نسب إلى علي مكذوب عليه، بل هذا هو الأصل مع ضعف المضادّات الحيوية لفايروس الأيديولوجية خلال العهدين الأموي والعبّاسي، وهذا هو ما يمثل أمامنا فعلاً، فإذا كان أعداؤه جادّين في تسقيط شخصية كل صحابي أبرز شيئاً من ميله العلوي كما فعلوا مع ابن مسعود وابن عباس فقس الأمر على أمير المؤمنين على نفسه، والأمور التي شنّعوا بها على على مذكورة في كتب القوم منها ما أخرجه على نفسه، والأمور التي شنّعوا بها على على مذكورة في كتب القوم منها ما أخرجه

<sup>(</sup>١) تاريخ البخاري الكبير٤: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) ثقات ابن حبّان٤: ٣٤٤.

البخاري عن المسور بن مخرمة أنّ علياً أراد أن يخطب بنت أبي جهل فغضبت فاطمة فقل النبي: «فاطمة بضعة مني يغضبني ما أغضبها» وهذا فضلاً عن كونه مكذوباً على فاطمة وعلي () يهدف منه تخفيف حدة المؤاخذة على الشيخين أبي بكر وعمر، إذ قد ماتت فاطمة عليها السلام وهي غاضبة واجدة عليهما، بل لم تأذن في وصيّتها أن يُؤذّنا بها بعد أن يصطفيها الله لخير جوار، فلقد أوصت أرواحنا لها الفداء كما أعلنت مصادر التاريخ المعتمدة بتضييع قبرها الشريف كيما لا ينال الشيخان شرف الصلاة على جثمانها المقدّس..

فالذي لا ينبغي الإغفال عنه هو أنّ المرويات المنسوبة إلى أمير المؤمنين وإلى الحسن والحسين وإلى فاطمة وإلى عموم الصحابة العلويين على ما بينهم من تفاوت في درجة الانتماء لله وللرسول، يحتمل فيه أنّه مكذوب عليهم، ومن ثمّ فهذا الأمر يجعلنا موضوعيين مع مرويات خصوم أمير المؤمنين علي من الصحابة كعبد الله بن عمر وعائشة وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبي هريرة وبقية هذا اللفيف، فبالنظر إلى هنه الملابسات، هناك معايير للأخذ بالرواية المنسوبة إلى النبي عبر كل الصحابة بلا استثناء، وهي على وجه السرعة كالآتي.

ا ـ كـل روايـة لا تـتفق مـع طـريقة أهـل البيـت المتلا (=العترة)، تسقط عن الاعتبار والحجية، لأنّ اعتبارها تكذيب للرسـول القائل: «كتاب الله وعترتي لن يفترقـا حتى يردا علي الحوض» وقول الرسول هذا لا يمكن الغض عنه، لأنّه متواتر وواضح الدلالة.

٢ - كل رواية عن الرسول ومن أي صحابي، يلوح منها التأييد لبني أمية فهي مكذوبة عليه عَلَيْهُ الليقين بأن بيني أمية أهل بغي، ويستحيل - عقلاً وشرعاً - أن يوجد في كلام الرسول ما فيه تأييد للبغي، والنصوص في بغض النبي لهؤلاء القوم - وبالعكس - كثيرة يحتاج جمعها لرسالة..؛ منها ما أخرجه الحاكم بسنده عن أبي برزة الأسلمي قال: كان أبغض الأحياء إلى رسول الله صلى الله عليه وآله بنو أمية و...، وقد قال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ومثله قال الذهبي "أ.

ومعلوم أنَّ بغض النبي ليس بغضاً شخصياً، بل لا يمكن أن يكونه، وليس هو

<sup>(</sup>١) سنعرض لذلك لاحقاً بملاحظة كونه أحد تطبيقات الآيديو لوجية.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٤: ٠٨٠.

غير الموقف السماوي ومنهج الوحي من الباطل في المبدأ وفي الممارسة؛ فكل ما فيه تأييد للباطل \_ إذن \_ ممّا ينسب إلى النبي كذب قطعاً بضرورة الدين والعقل.

" تكذيب أو طرح كل الروايات المختلف فيها بين الطوائف الإسلامية إذا عارضها ما اتفق عليه بينهم، فمثلاً قول النبي لفاطمة: «إنّ فاطمة بضعة مني يغضبني ما يغضبها» اتفق على صدوره - عن الرسول - المسلمون جميعاً، كما قد روى البخاري أنّ فاطمة غضبت من أبي بكر حينما منعها من الإرث، وهذا أيضاً اتفق على صدوره المسلمون، لكن ذريعة أبي بكر في منع الصديقة من الإرث فيما رواه هو عن النبي: «إنا معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة» اختلف فيه المسلمون.

ففي ضوء هذا الاتفاق لا بد من نطرح ما رواه أبو بكر عن النبي؛ ولو لم نفعل فنحن إزاء محذور تكذيب قول النبي الأول ـ الذي اتفق عليه المسلمون ـ أو نقول إن فاطمة ـ وحاشاها ـ أخطأت في غضبها على الخليفة أبي بكر، لكن لا يصار إليه؛ لأنه ـ مرة أخرى ـ تكذيب لقوله النبي عَلَيْهُ: «إنّ فاطمة بضعة مني يغضبني ما يغضبها» الذي اتفق عليه المسلمون جميعاً.

٤ ـ أن لا يلوح من بعض الروايات النبوية أنّها متروكة بغضاً لعلي، فإن لاح لنا ذلك، نعض عليها بالنواجذ، لأنّ علياً كان متقيداً بسنن النبي كما قال الإمام السندي والرازي فضلاً عن اتفاق الناس.

٥ \_ إذا نسب إلى أهل البيت عموماً أو إلى أمير المؤمنين على على وجه الخصوص قولان أو رويت عنه أو عنهم روايتان مرفوعتان إلى رسول الله عَلَيْهِ في قضية واحدة أو في مسألة واحدة، ننظر أيّ الروايتين وأيّ القولين يوافق سيرة القرشيين والأمويين من أعدائه وخصومه؟.

ومع الوقوف عليه يترك ولا يلتفت إليه، بل ربما نحكم عليه بالكذب والوضع مع وجود الدواعي لذلك، والمعيار هو أنّ الأمويين تركوا السنة من بغض علي كما قل ابن عباس، أو سعوا في إبطل آثار علي كما قل الإمام الرازي، ومن هذا المنطلق قل الإمام الصادق الطيلان: «دعوا ما وافق القوم فإنّ الرشد في خلافهم (۱)» فالقوم بالنظر لذلك فيما أعتقد أنا شخصياً \_ هم الأمويون وعموم أعداء علي وكل من نسج على منوالهم ممن أسيراً لآيديولوجية ترك السنّة، لا قاطبة إخواننا أهل السنّة كما يدّعي المرجفون!!

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٨.

وربما هناك معيار آخر سنعرض له لاحقاً، وهو رواية الإسرائيليات عن اليهود ونسبتها إلى رسول الله تقولاً خلال خصوم علي.. ونسبتها إلى رسول الله تقولاً خلال خصوم علي.. وممّا يناسب المقام البحث في أنّ..

### كل الناس يكذبون على علي إلاّ ...

هذا ما جزم به محققي أهل القبلة في خصوص العهد الأموي، وحسبنا ما أخرجه الإمام مسلم النيشابوري صاحب الصحيح لبيان ذلك؛ فهو قد عقد باباً في مقدمة صحيحه أثبت من خلاله أنّ الرواة كانوا يكذبون على علي، وينسبون إليه \_ زوراً \_ كثيراً ممّا ليس من الدين، فإليك بعضها..

قال مسلم: حدثنا داود بن عمر والضبي، حدثنا نافع بن عمر عن ابن أبي مليكة قال: كتبت إلى ابن عباس أسأله أن يكتب لي كتاباً ويخفي عني فقال ولد ناصح أنا اختار له الأمور اختياراً وأخفي عنه، قال: فدعا بقضاء علي فجعل يكتب منه أشياء ويمر به الشيء فيقول: والله ما قضى بهذا على إلا أن يكون ضل (۱).

أقول: وهذا نص استدل به مسلم على أنّ الناس يكذبون على علي، وواضح للقارىء الكريم أنّ مقصود ابن عباس من قوله: والله ما قضى بهذا علي إلاّ أن يكون ضل، المبالغة في إنكار ما يلصقه الكذّابون بعلي من الأباطيل، كما جزم بذلك النووي في شرح الصحيح (٢).

وأخرج مسلم قال: حدثنا عمرو الناقد، حدثنا سفيان بن عيبنة، عن هشام بن حجير عن طاوس قال: أُتيَ ابن عباس بكتاب فيه قضاء علي رضي الله عنه فمحاه إلا قدرا وأشار سفيان بن عيينة بذراعه (٣).

ثمّ إنّ هناك من يزعم أنّ الشيعة أو الرافضة هم من كان يكذب على علي وليس أتباع معاوية وقريش، ولكن يردّه ما أخرجه مسلم بقوله: حدثنا حسن بن علي الحلواني، حدثنا يحيى بن آدم، حدثنا ابن إدريس عن الأعمش عن أبي اسحاق: قال

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم للنووي ١: ٨١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١: ٩.

لمّ أحدثوا تلك الأشياء بعد علي رضي الله عنه قال: رجل من أصحاب علي قاتلهم الله أي علم أفسدوا $^{(1)}$ .

وهو نص سمين الدلالة في أنّ المفسدين لعلم علي من أعدائه وليسوا من أصحابه.

وقد أخرج مسلم أيضاً عن ابن عياش قال: سمعت المغيرة يقول: لم يكن يصلق على على رضي الله عنه في الحديث عنه إلا من أصحاب عبد الله بن مسعود (١).

فهذا نص آخر في أن كل الناس يكذبون على على إلا بعضاً من أصحاب ابن مسعود لا كلهم، على أن الحصر في النص إضافي أي هو لا يتناول أئمة أهل البيت من ذريته الذين طهرهم الله من الرجس تطهيرا بالضرورة والإجماع القطعي عن أهل القبلة، والنتيجة أن ما عدا أهل بيت النبي وبعض أصحاب ابن مسعود يكذبون على على..

وإذا كان الأمر كذلك فهل لنا أن نتساءل ونقول: إنّ كل رواية في صحيح البخاري ومسلم وغيرهما في الصحاح والمسانيد إذا لم يروها أحد هذين الصنفين فهي مكذوبة على على؟؟؟!!!!.

قاتل الله من أفسد علم علي، ولعن الله من كذب عليه أشدّ اللعن وأقصاه.

وعمّاً يناسب المقام ذكر الذّهبي عن شعبة عن عمرو بن مرة، عن ابن أبي ليلى، قال: صحبت علياً رضي الله عنه في الحضر والسفر، وأكثر ما يتحدثون عنه باطل<sup>٣</sup>.

وروى ابن عساكر بسنده عنه قال: ذكر عنده علي بن أبي طالب وما يقولون له، فقال: قد رأينا علياً وسمعنا منه، ودخلنا عليه وعملنا له على الأعمال فما سمعناه يقول ما تقولون<sup>(1)</sup>.

وروى ابن عساكر أيضاً بسنده عنه قال: صحبت علياً في السفر والحضر فما سمعته يقول ما تروون عنه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱: ۱۰.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۱: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مدينة دمشق ٣٦: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) تاريخ مدينة دمشق ٣٦: ٨٩.

وما ينبغي أن تقف عليه هو أنّ عبد الرحمن بن أبي ليلى من أصحاب على؛ وآية ذلك أنّه أحد ضحايا الحجاج والأمويين، ولقد أجبر على سبّ علي بعد أن جلد، فأملص عن ذلك بطريقة التورية في قصة معروفة (١).

وأخرج ابن سعد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى أنّه كان إذا سمعهم يذكرون علياً وما يحدثون عنه قال: قد جالسنا علياً وصحبناه فلم نره يقول شيئاً ممّا يقول هؤلاء أولا يكفي علياً أنّه بن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وختنه على ابنته وأبو حسن وحسين شهد بدراً والحديبية قال: وأجمعوا جميعاً أنّ عبد الرحمن بن أبي ليلى خرج مع من خرج على الحجاج مع عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث وأنّه قتل بدجيل (۱).

لكن مع كلّ ذلك نعاود التنبيه على أنّ الكذب على على بل على النبي عَلِيْ الله و تكون دواعيه الخوف والبطش وسفك الدم وانتهاك العرض، لا بدافع بغض على وتحريف دين الله، فلقد تقدّم عليك أنّ الحسن البصري وعطاء وسعيد بن جبير والشعبي وغيرهم الكثير الكثير من جهابلة هذه الأمّة، كانوا قد اضطرّوا لأن يقولوا في دين الله ما ليس منه ولا من سنّة رسول الله؛ تقيّة كما نصّ على ذلك الصحابي المغيرة بن شعبة في نصّ سابق، فعلى هذا فما ينقل عن النبي عَيْلِيْ أو عن على وهما واحد في تمثيل السنّة \_ قد يكون مكذوباً عليهما لكن لا بقصد الكذب، ثمّ إنّ النصوص الآنفة المصرحة بكذب النّاس على على صدرت في العهد الأموي، أي حينما كان يُسبّ سلام الله عليه من على المنابر..؛ فمن \_ إذن \_ كان بكذب عليه؟؟؟؟؟

ما نخلص إليه وهو أمر خلصنا إليه سابقاً هو كما أنّ هناك طريقتين للتفكير وقعت سنة النبي عَيَّا ودين الله تحت سلطتهما في التاريخ..؛ هما الطريقة النبوية وطريقة خصوم أمير المؤمنين علي، إلاّ أنّ ملابسات البحث أوقفتنا على أنّ هناك وحيين لدين المسلمين..؛ هما الوحي النبوي والوحي الأموي، وإذا كان الأول هو النور والرحمة والسكينة والصلق، فالثاني هو البطش والرعب وسفك الدم والكذب..، ولا أطيل!!!.

<sup>(</sup>۱) ثقـات العجلي ۲: ۲٤٤، سير أعلام النبلاء ٤: ٢٦٤، تاريخ مدينة دمشق ٣٦: ٩٨، وقد ذكرنا ذلك سابقاً.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ۲: ۱۱۳.

#### عبد الله بن عباس

حبر الأمة، تلميذ أمير المؤمنين، أحد مفاخر بني هاشم، كان لعلي سيفاً مجرداً، ورمحاً مشهوراً، ولسانا ناطقاً، وقرآناً متلواً، وسنة حية، مات رضي الله عنه على الطريقة المحمودة على ما يرجح عندي، ولكن هو الآخر محكوم بالمعايير الآنفة، إذ قد كُنب عليه كثيراً، وحسبك أنّ عكرمة، وهو تلميذه المبرز، كما يفترض كثير من أعلام أهل السنة، كان يكذب عليه، فما بالك بالأمويين من أعدائه؟ بل هناك ما هو أكثر من ذلك وهو أنّ العباسيين من أحفاده حينما وصل إليهم أمر السلطان تركوا أخذ دين الله عنه، وأخذوه عن أعدائه وأعداء أمير المؤمنين من الأمويين...

قى لل المنصور الدوانيقي لمالك: خنذ بقول ابن عمر وإن خالف علياً وابن عباس (۱). وقال له مرة ثانية: والله يا أبا عبد الله (كنية مالك بن أنس) ما بقي على الأرض أعلم مني ومنك، خذ قول ابن عمر ودعني ممّا سواه (۱).

بل هو في نظر الكثيرين ليس ورعاً بالقياس إلى خصوم علي، ويلل على ذلك ما أخرجه ابن عساكر \_ بسنده \_ قال: قال بعض الخلفاء لمالك وأظنه هارون: يا أبا عبد الله ما لكم أقبلتم على عبد الله بن عمر وتركتم ابن عباس؟ قال مالك: لا على أمير المؤمنين أن لا يسئل عن هذا، قال: فإن أمير المؤمنين يريد أن يعلم ذلك!! قال مالك: كان أورع الرجلين ".

هـ أنه هـ ي عقـ يلة العباسيين من أحفاده، مع أنّه لا شك في أنّ ابن عباس أعلم وافقه وأحفظ وأورع من ابن عمر ولا قياس، وإذا ما غضضنا النظر عن كل شيء فابن عباس حفظ القرآن وهو غلام وابن عمر مات عن ثلاث وثمانين سنة ولم يحفظ ربعه!!!.

ولحمد فؤاد عبد الباقي مقدمة على كتاب الموطأ يقول فيها: من المؤكد أنّ العباسيين كانوا يعمدون إلى الانتقاص من فضائل علي وتقديم غيره من الصحابة عليه، ويكفي أن نقرأ ما كتبه أبو جعفر المنصور إلى محمد النفس الزكية(١) لندرك إلى

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ٤: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) ترتيب المدارك ١: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ٣١: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) لقد كتب المنصور لذي النفس الزكية كتاباً قال فيه: أمّا ما فخرت به...، وسنذكره لاحقاً.

أي حدّ عمد المنصور إلى دفع فضائل على وتفضيل غيره عليه(١).

إنّ ما فعله العباسيون يدور مع آيديولوجية محتواها أنّ الأخذ عن ابن عباس إحياءً لعلي، وفي مثل هذا الإحياء آليات معرفية قاهرة تزول معها دولتهم، فكان عليهم أن يحذوا حذو الأمويين محاكاة لهم (أ) في عملية الإبقاء على جسد البغي شاخاً في إطار نفس الطريقة من التفكير، وإلا فمن دون بغي وآيديولوجية \_ كما هي مقررات العلوم السياسية \_ لن تكون هناك دولة ولا نظام حكم، والخبير في علم السياسة يعلم أنّ الدولة، أيّ دولة، لا تستطيع أن تحكم لحظة واحدة من دون آيديولوجية، كما هي أنّ الدولة مقررات هذا العلم الفتّاك.

وفيما عدا ذلك هناك إشكالية تطعن في شخصية ابن عباس، وهي سرقة بيت مال الله، وخيانة أمير المؤمنين علي..، فقد جاء فيما ذكره المؤرخون أنّ ابن عباس حينما فعل ذلك كتب إليه أمير المؤمنين:

أما بعد فإني أشركتك في أمانتي...، فلمّا رأيت الزمان على ابن عمك قد كلب، والعدو عليه قد حرب، وأمانة الناس قد خربت، قلبت له ظهر الجن، ففارقته مع القوم المفارقين، وخذلته أسوأ خذلان الخاذلين، وخنته مع الخائنين، فلا ابن عمك آسيت، ولا الأمانة أديت، كأنك لم تكن تريد الله بجهادك، وكأنك لم تكن على بينة من ربك، وكأنّك إنما كنت تكيد أمة محمد عن دنياهم وتطلب غرتهم من فيئهم، فلما أمكنتك الشره، أسرعت العداوة وغلظت الوثبة، وانتهزت الفرصة، واختطفت ما قدرت عليه من أموالهم اختطاف الذئب الأزل دامية المعزى الهزيلة، وظالعها الكسير، فحملت أموالهم إلى الحجاز رحيب الصدر، تحملها غير متأثم من أخذها...، سبحان فحملت أموالهم إلى الحجاز رحيب الصدر، تحملها غير متأثم من أخذها...، سبحان حراماً، أو ما يعظم عليك أنك تستثمن الإماء وتنكح النساء بأموال اليتامى والأرامل والمجاهدين الذين أفاء الله عليهم البلاد؟ فاتق الله وأدّ أموال القوم ".

أقول: لو ثبت هذا عن ابن عباس فلن نعباً به ولا بمروياته، إذ هو على هذا الفرض خائن لله ولرسوله ولخليفته عَلَيْهُ !!! لكن الراجع عندي أنّ هذا مما نسجته

<sup>(</sup>١) الموطأ مقدمة المحقق ١: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) في ضوء ما يصطلح عليه المفكرون اليوم بـ: المحاكلة القانونية.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف: ١٧٥ تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي / الطبعة الأولى مؤسسة الأعلمي.

أيدي الأمويين في محاولة من محاولاتهم الكثيرة لتسقيط شخصيات الصحابة العلويين كما فعلوا مع ابن مسعود ومع غيره، وآية ذلك أنّ سيرة ابن عباس الطيبة في طول خط الرسالة، ودفاعه عن الحق، حيث تحمل ما تحمل جرّاء ذلك في صفين وفي غير صفين، دلائل بينات، وبراهين واضحات، على استبعاد صدور مثل هذه الخيانة التي يرعد لها حتى عرش الرحمن، ولأجل ذلك رجح البعض أنّ المقصود هو عبيد الله أخوه، أو أنّ القصة باطلة من الأساس.

وفي الحقيقة فالإشكالية متوجهة إلى من يعتقد بخيانة ابن عباس، أما نحن فالراجح عندنا ما عرفت، لكن ثمّة إشكالية أخرى... فقد ثبت حسب معايير أهل السنة الحديثية أنّ ابن عبّاس هو الآخر كان يتقول على رسول الله وينسب إليه ما لم يقل عَلَيْ الله على رسول الله على رسول الله على رسول الله عن ذلك عب الأحبار اليهودي، وهذه مشكلة المشاكل، وسيأتي الحديث عن ذلك تحت عنوان الإسرائيليات..

# ضابطة الاحتجاج بمرويات الصحابة (من نتائج الفصل)

من أهم نتائج الفصل هو اقتناص ضابطة الاحتجاج بمرويات الصحابة عن رسول الله عَلَيْهِم، ولقد علمت أنّ الصحابة على قسمين..

القسم الأول: خصوم علي كعائشة وعبد الله بن عمر وأبي هريرة وعبد الله بن عمرو بن العاص وزيد بن ثابت وأبي موسى الأشعري وحتى من كان على شاكلتهم كأنس بن مالك، فبملاحظة كل ما تقدم فالأصل في مروياتهم التوقف، بل السقوط إذا أَسْنَمَ منها دخّان الخصومة أو العداء، إلا إذا دلّ الدليل على العكس، ومع وجود الدليل على العكس فمروياتهم تكتسب الحجية من الدليل بلا كلام، وعلى هذا فبعض مروياتهم - وليست هي بالقليلة - حجة عند كلّ المسلمين، شيعة وسنة، لا شكّ في ذلك.

القسم الثاني: الموالون لعلي على تفاوت درجاتهم، ومرويات هؤلاء عن رسول الله الأصل فيها القبول إلا إذا دل الدليل على الخلاف، كأن يدل الدليل على أنّ ابن مسعود روى في إطار الهوى العمري، أو في إطار حسبنا كتاب الله، أو في إطار تركوا السنة من بغض علي في فترة ما، أو في إطار الحط من قيمة

الرسالة وأهل البيت المتلام ، أو في إطار الوقوع في شرك الآيديولوجية لا عن قصد، أو في إطار الخوف على النفس والعرض، أو إذا دلّ الدليل على أنّ ما رواه ابن عبّاس مثلاً عن الإسرائيليات وليس عن النبي، أو في إطار خطأ الصحابي والتابعي وسهوه ونسيانه أو غير ذلك...، وثمّة أمر وهو أنّ هذه الضابطة جارية على كل من روى ولو حديثاً واحداً من الصحابة عن رسول الله وليست هي بالمقتصرة على من ذكرناهم (المكثرين) فحسب، علاوة على أنّ هذه الضابطة لا تعمل من دون ملاحظة المعايير الخمسة أو الستة السابقة..

#### خلاصة الفصل

### (عناصر الآيديولوجية خلال الصحابة)

هذا هو أهم أهداف هذا الفصل، فهذا الهدف بضميمة ما سنستلّه في الفصل اللاحق من عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي على تعدد أشكالها وقوالبها فيما بعد عهد الصحابة حتى هذه اللحظة، هو المقصود الأسمى لهذه الدراسة؛ فهذه العناصر - بمجموعها - تمثّل البنى التحتية لآيديولوجية ترك السنّة جرّاء تداعيات الخصومة مع علي..، وزبدة المخاض فهذا الفصل وإن أوقفنا على أنّ الصحابة على قسمين؛ خصوم أمير المؤمنين وغيرهم، لكن أثبت الفصل أنّ المحميع محكوم بسلطة الآيديولوجية؛ إمّا لأنّه خصم شديد لعلي حيث أعلن كلّ الجميع محكوم بسلطة الآيديولوجية؛ إمّا لأنّه ليس خصماً ولا علي الكنّه كالفرّاشة تحت وابل المطر ليس لها أن تطير، فالقسم الثاني أجهضت كلّ قواه، وشملت كلّ إمكانياته بوقوعه أسيراً عن غير إرادة لسلطة إعصار الآيديولوجية، وحسبك مثالاً أنّ معاوية بن أبي سفيان، حليم العرب، الذي لا يغضب، والذي وحسبك مثالاً أنّ معاوية بن أبي سفيان، حليم العرب، الذي لا يغضب، والذي لا تستفزه هفوات الآخرين؛ حيث يغض بصره عن هناتهم وهفواتهم، قتل جماعة من الصحابة؛ حجر بن علي وأصحابه رضي الله عنهم لجرد أنّهم اعترضوا على سبّ أمير المؤمنين على؛ فماذا يتوقع اللبيب بعد ذلك؟؟.

ما نريد قوله سيتوضح بالأرقام في الفصل اللاحق وهو أنّ من أخذ عنهم الدين وسنّة رسول الله \_ فيما بعد عهد الصحابة \_ ليسوا هم ابن مسعود وأبو سعيد

الخدري وابن عبّاس وعموم من مات على الطريقة المحمودة، بل قد أُخذ عن خصوم أمير المؤمنين عائشة وابن عمر وابن عمرو بن العاص وأبي هريرة ومن نسج على منوال هؤلاء لا غير؛ فكما أنّ القابض على قلب التاريخ والأحداث بكلتي يديه في عهد الصحابة هم خصوم أمير المؤمنين علي؛ ففي عهد التابعين خصوم علي هم من كتموا على أنفاس التاريخ، وكما أنّ الصحابة العلويين من مجبي علي كانوا كالفرّاشة التي لا تستطيع حراكاً تحت طلّ المطر، فمحبّو علي من التابعين على هذا الحال، إمّا مقتول وإمّا مسموم وإمّا سجين، وإمّا جليس الدّار، وإمّا يكذب رغم أنفه \_ يتقي \_ حذر البطش، كما كان يفعل الحسن البصري وسعيد بن جبير وابن أبي ليلى وعطاء والشعبي ومئات غيرهم كما مرّ عليك بيانه.

لكن مع هذا الاستنزاف لرجالات الله، ومع كل هذا الاجهاض لدين الله وسنة النبي؛ فبصيص الحقيقة المحمدية لا يججبه سور الأيديولوجية الموحش المخيف، وإن ضيقت عليه حتى الخناق، بل قد أرغمها لتلبس ثوباً آخر في عهد الخليفة عمر بن عبد العزيز لم تشأ ـ والله ـ أن تلبسه إلا راغمة صاغرة، فهي نفسها قررت ـ راغمة مجبورة ـ أن ترفع سب أمير المؤمنين علي من على منابر الجحود، كمحاولة حالفها النجاح لتنشيط قلب الوجود الأموي الذي أصيب، آنئذ، بالسكتة لأوّل مرّة؛ رعباً من ذلك البصيص الحمدي العلوي الذي أضحى شما لا يجبها شيء، بتصاعد حالة الرعي في المجتمع الإسلامي؛ بحكم عامل التاريخ، فانعكس الأمر حتى أضحى خصوم أمير المؤمنين في تلك الفترة وما بعدها أسارى مكبّلين بخيوط تلك الشمس رغم أنوفهم، فهناك ـ إذن ـ صراع لا يهدأ له قرار بين الآيديولوجية وبين شمس الحقيقة الطوية في طريقة تفكير النبوة فيما تعاقب من حقب التاريخ، الأمر الذي يفرض على الآيديولوجية أن تلبس لباساً يلائم كل حقبة، وهذا ما سيتفصل منهجياً في الفصل الآتي وما بعده، لكن مع تعدد الأشكل واختلاف الصيغ، لا بدّ أن نفترض أنّ اهم العناصر ـ على ما تمخض عن هذا الفصل ـ هي..

- ١ \_ الخصومة مع أمير المؤمنين علي بل بغضه في بعض الأحيان.
  - ٢ ـ أمير المؤمنين على ليس أهلاً للخلافة.
- ٣ \_ ترك سنّة الرسول جرّاء ذلك البغض أو الخصومة، أو جرّاء الوقوع بين

قضبان الأيديولوجية حتى من دون بغض أو خصومة.

شمّ إنّ ترك السنّة بالنظر لذلك \_ فيما أعلن الفصل \_ له أشكال وأشكال، ومن أشكاله تفريغ محتوى السنّة كما كانت تفعل أمّ المؤمنين عائشة، وكما كان يفعل عبد الله بن عمر وغيرهم، أو الكذب على النبي والتقول عليه عَلَيْهِ على ما اتّضح وسيتضح، أو دعوى النسيان، أو الخوف من نشر السنّة وبثّها..

٤ ـ تضخيم أكذوبة أنّ أمير المؤمنين علياً قد سفك الدماء بغير برهان؛ آية ذلك أنّ خصومه قـد قاتلوه تحت هذه الذريعة، على أنّ أفضل أحوال خصومه أنّهم خذلوه ولم ينصروه؛ حتّى مع أنّه على الجق وغيره على الباطل.

فه أنه العناصر أبرز ما تمخض عن هذا الفصل، وهي ما تسنّى لنا أن نستلّه من سلوكيّات حملة الدين وسنّة النبي عَلَيْقِهُمْ من خصوم أمير المؤمنين علي من الصحابة، وهذا علاوة على ما استللناه في الفصل الذي بحث في ملابسات عصمة النبي عَلَيْقُهُهُ؛ فلخصوم أنفسهم وراء هذا ووراء ذاك!!!.

ولا ينسى القارىء الكريم أنّ الأيديولوجية \_ تاريخياً \_ بعد ندم كل خصوم أمير المؤمنين على على ما اجترحوه في حقّه ليست هي على شيء وباطلة، لكن مع كونها كذلك، فخصوم على الخلف عن أولئك الخصوم السلف لا خيار عندهم سوى أنّهم وجدوا آبائهم على أمّة وهم على آثارهم مقتدون، غير آبهين ببطلان الأيديولوجية \_ شرعاً \_ بندم الأسلاف!!!.

وبكلمة واحدة فمحدثو وعلماء الصحابة على قسمين: الأول خصوم علي، والثاني محبوه ومن مات على الطريقة المحمودة، وكلّ من القسمين ترك السنّة..؛ فالأول تركها بسبب الخصومة في ضوء طريقة من التفكير وآيديولوجية، والثاني تركها لأنّه مقهور على تركها بعد وقوعه أسير بين قضبانها السوداء عن غير إرادة، لكن مع ذلك فالصراع بين القسمين قائم؛ فالقسم الثاني لم يفتأ عن محاولات نشر السنّة كلّما تسنّى له ذلك، وإن كان أسيراً، وسيتوضح ذلك أكثر..

# الفصل الخامس

محدثو التابعين

وآيديولوجية مواجهة علي الطَيْعُلاَ

(صيغ التشكيل)



# محدثو التابعين

# وآيديولوجية مواجهة على (صيغ التشكيل)

في الحقيقة يعسر أن نلم في دراستنا هذه بأحوال كل أعلام التابعين في مضمار الرواية؛ لكثرتهم، ولكن حينما نعرض لأشهرهم، أو لمن كان عليه مدار الرواية يختلف الوضع، وقد ذكر أهل السنة أنّ أشهر هؤلاء سالم بن عبد الله بن عمر ونافع مولى ابن عمر وعروة بن الزبير، ومحمد بن شهاب الزهري وسعيد بن المسيب ومن كان على مثالهم، وقد عرفت أنّ ما يهمنا هو الوقوف على منهج وطريقة تفكير هذه الشخصيات وهي تمارس وظيفة الرواية عن رسول الله بتوسيط الصحابة، وليس من غرضنا البسط في بيان أحوالهم، إذ لا يهمنا هذا الأمر كثيراً، فوضع اليد \_ إذن \_ على القواسم المشتركة والعناصر المعرفية الكثيرة المطوية تحت مقولة طريقة التفكير هو ما يهمنا بالدرجة الأساس، ولقد توضع \_ وسيتوضع أكثر \_ أنّ كل تلك القواسم وكل يهمنا بالدرجة الأساس، ولقد توضع \_ وسيتوضع أكثر \_ أنّ كل تلك القواسم وكل تلك العناصر مرجعها في الأصل أمران هما بغض علي ومخاصمته وما يترتب على ذلك من ترك سنة رسول الله التي كان يتقيد بها هو دون بقية الصحابة، وهذا كله تحت غطاء شرعي لا تصدع عظامه بسهولة؛ وهو: حسبنا كتاب الله، علاوة على القول بالرأي، وعدم عصمة النبي، وغير ذلك من العناصر المعرفية، فلقد توضح أنّ عمدة الصحابة المكثرين من الحديث عن رسول الله كانوا \_ بنحو وبآخر \_ تحت رحمة هذه الأيديولوجية؛ فهل هذا الأمر عند التابعين كما كان عند الصحابة؟!!!

عقدنا هذا الفصل للإجابة عن هذا السؤال وعلى غيره، فهاك نتائج بحثنا في هذا الموضوع كالتالي:

## عروة بن الزبير وآيديولوجية مواجهة علي

ليس هناك أدنى ريب في أنّ عروة من أعلام الانحراف عن أهل بيت النبي عَلَيْهُ، على أنّ أقبل ما يقال في ذلك أنّ التاريخ لم يخبرنا أنّ له موقفاً محموداً معهم، شأنه في ذلك شأن أخيه عبد الله بن الزبير الذي كان يكتم بغض آل بيت رسول الله أربعين سنة إلى درجة أنّه ترك الصلاة على محمد وآل محمد في صلاة الجمعة بسبب ذلك البغض، وأكثر من ذلك وهو أنّ عروة كان عضواً بارزاً في حملة الدعاية الأموية بالنظر لذلك، فلقد ذكرنا لك سابقاً أنّ معاوية وظف جماعة من التابعين المصطناع روايات في ذم أهل البيت الميلي كان عروة في مقدمتهم..

وكان عروة كما يصرح هو عثماني الهوى في مبدأ أمره، بل قد صرح أنّه كان في حصار يوم الدار من الذابين عن عثمان، ولقد أراد المحاصرون قتله، لكن ما أنجاه أنّه لم يكن قد أنبت بعد (۱). وقد ذكر هو عن نفسه أنّه كان مع جيوش الناكثين يوم الجمل، لكنّه كذلك لم يحارب لأنّ القوم استصغروه، إذ قد كان عمره يومئذ ثلاثة عشرة عاماً على ما جزم به الإمام يحيى بن معين (۱).

وقد أعترف له أهل ذلك الاتجاه بالتفوق في مضمار الرواية عن رسول الله، لأنّه كنان يغلبهم على عائشة ويشاركهم في أبي هريرة وزيد بن ثابت، وعلة ذلك أنّ عائشة من محارمه (=خالته) فكان يدخل عليها متى شاء، فهو إذن كان يستقي الرواية عن رسول الله من هذا المعين المشبع بخصومة علي وأهل البيت، وليس غريباً بعد ذلك أن يقول أبو الزناد: فقهاء المدينة أربعة: سعيد (=ابن المسيب) وعروة وعبد الملك بن مروان وقبيصة ".

وأكثر من ذلك وهو أنَّ صحابة رسول الله يرجعون إليه فيما أشكل عليهم من أمر الدين على ما ذكره المزي في تهذيب الكمل والذهبي في السير<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ١١: ٢٨٤، تهذيب الكمال ٢٠: ١٨.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٤: ٥٢٥، تهذيب الكمل ٢٠: ١٩.

ويقول الزهري (فقيه السلاطين كما سيتضح): جالست ابن المسيب (=سعيد) سبع سنين لا أرى أنّ عالمًا غيره ثمّ تحولت إلى عروة، ففجرت به ثبج البحر (۱).

مضافاً إلى أنّ عروة لم يخرج عن منهج عمر وقريش في تعاطي الرواية النبوية، فعروة فيما ينص هو يمارس هذا الدور في ضوء منهج حسبنا كتاب الله وضرب السنة، فقد قال هشام بن عروة (ابنه): إنّ أبله حرق كتباً له فيها فقه، ولكنّه (=عروة) ندم فقال: لوددت أنى كنت فديتها بأهلى ومالى (٢).

أقول: وكان هذا قبيل موته، وفيما تعلم عزيزي القارىء فنحن نتوقع أن يندم خصوم علي من مثل عروة كما فعل أسلافه من الصحابة، وهذا بغض النظر عن - هوية - دواعي النّدم، جنساً وفصلاً.

وأيًا ما كان فالحرق امتداد لما فعله الخليفتان أبو بكر وعمر بأحاديث رسول الله قبل عقود قليلة، بل قد نص هو على مبدأ حسبنا كتاب الله في قوله: لا أتخذ كتاباً مع كتاب الله فمحوت كتبي ٣٠٠.

والحديث عن عروة بن الزبير طويل جداً لا يسعه ما نحن فيه، لكن من الضروري الإشارة إلى أنّ المبادئ والقيم التي كان يسفك الدم على أساسها مع أخيه عبد الله بن الزبير ليست بذات بل عند هذا التابعي الكبير، إذ في الوقت الذي كان يرى الأمويين أهل بغي وضلال تبعاً لأخيه عبد الله بن الزبير يضحى صديقاً حميماً لعبد الملك بن مروان الأموي، قاتل أخيه عبد الله بن الزبير، ولمّا يجف دم الأخير بعد.

#### عروة وعناصر الآيديولوجية (= الخلاصة)

١ ـ مـن أعداء أمير المؤمنين، وحسبك أنّه كان في جيش خالته عائشة يود لو كان قد شهر سيفه في وجه علي لولا أنّ القوم استصغروه.

٢ ــ رائد من رواد التابعين في حمل رسالة عمر بن الخطاب: حسبنا كتاب الله.

٣ \_ لا يرى بأساً بحرق حديث رسول الله.

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق ١١: ٢٨٤، وثبج البحر: وسطه.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمل ٢٠: ١٩، ولات ساعة مندم، إذ هذا التصريح عنه في أخريات حياته، حينما فتح باب التدوين من جديد ولعن الله الدنيا!!!.

<sup>(</sup>٣) المعرفة والتاريخ ١: ٥٥٢.

٤ ـ مهـ لهل المبادىء فهو في الوقت الذي حمل راية الكفاح ضد الأمويين مع أخيه
 عـبد الله بــن الــزبير؛ لأنّهــم أهــل بغي وضلال يضحى صديقاً لقاتل أخيه ولمّا يجف
 الدم.

# سعيد بن المسيب وآيديولوجية مواجهة علي

سعيد بن المسيب من أشهر علماء التابعين وأفقههم، والرجل مر بمرحلتين خطيرتين في حياته؛ ففي الأولى كان صديقاً لبني أمية بعامة ولمروان بنحو خاص، وفي الثانية انقلب ما بينهما من ود إلى عداء، وسبب ذلك أنّ عبد الملك بن مروان بعد موت أخيه عبد العزيز بن مروان في سنة أربع وثمانين للهجرة شرع بأخذ البيعة من رعيته \_ حيث ما امتد سلطانه \_ لإبنيه الوليد بن عبد الملك وسليمان بن عبد الملك على الترتيب، فرفض سعيد هذا الأمر بحجة أنّ مثل هذه البيعة باطلة؛ لما أثر عن الشرع أنّ عقد بيعتين في آن واحد لا يجوز، بل إنّ إحديهما أو كلتيهما باطلة، وبالطبع لم يرض عبد الملك هذا الموقف من سعيد، حتى قيل: إنّهم جلدوه وضربوه...

ومع كل ذلك فالرجل ليس علوياً، ولو كان لما اتخذه مروان بن الحكم صديقاً ولما اتخذه عبد العزيز بن مروان هو الآخر صديقاً حينما كان والياً على المدينة، وأكبر الظن أنّ ما حصل بينه وبين عبد الملك من سوء حال، له مؤثرات قد يكون مرجعها إلى تلك الصداقة الحميمة مع عبد العزيز بن مروان..

وبعض النصوص تشير إلى أنّه كان لا يطيق آل بيت رسول الله ولا يجبّهم فمن ذلك ما رواه ابن سعد بسند صحيح قال: لمّا وضع علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (=السجاد سلام الله عليه) ليُصلَّى عليه (صلاة الميت) أقشع (=أسرع) الناس إليه وأهل المسجد ليشهدوه، وبقي سعيد بن المسيب في المسجد وحده فقال خشرم لسعيد بن المسيب: يا أبا محمد ألا تشهد هذا الرجل الصالح في البيت الصالح؟. فقال سعيد: أصلي ركعتين في المسجد أحب إلي من أشهد هذا الرجل الصالح في البيت الصالح أن أشهد هذا الرجل الصالح في البيت الصالح.

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ٥: ٢٢٢.

أقول: فتأمّل في عمليّة تفريغ محتوى السنّة (١) بسبب الخصومة مع أهل بيت رسول الله عَلَيْهُ !!! لكن يعلن النص - أيضاً - أنّ سعيداً لا يطيق أهل بيت النبي، حتّى من مات منهم سلام الله عليهم.

أضف إلى ذلك فالرجل كان صهراً لأبي هريرة على ابنته على ما جزم به الذهبي في السير بقوله: وجل روايته المسئلة عن أبي هريرة، وكان زوج ابنته (۱)، وهو مأخوذ من رواية صحيحة رواها البلاذري عن محمد بن شهاب الزهري قال: وجل روايته المسئلة عن أبي هريرة وكان زوج بنته (۱)، وهذا بطبيعة الحال يفسر لنا كثرة مروياته عن أبي هريرة.

ولسعيد ثلاثة أو أربعة أحاديث عن أمير المؤمنين علي إحداها رواية الإهلال بعمرة وحجة معاً؛ التي أكثرنا من سردها عليك في هذه الدراسة عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس، والتي يقول ذيلها: اللهم العنهم فقد تركوا السنة من بغض علي..، لكن البخاري رواها عن سعيد بن المسيّب بقوله: حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا حجاج بن محمد الأعور عن شعبة عن عمرو بن مرة عن سعيد بن المسيب قال: اختلف علي وعثمان رضي الله عنهما وهما بعسفان في المتعة فقال علي: ما تريد إلى أن تنهى عن أمر فعله النبي صلى الله عليه وسلم؟ قال: فلمّا رأى ذلك على أهل بهما جميعا<sup>(3)</sup>.

وكل اعتقادي أنّ مثل هذه الرواية رواها سعيد بأخرة أي حينما انقطعت بعض روابط الود والصداقة بينه وبين بني أمية!!.

ومن ميزات هذا التابعي الكبير أنّه عاصر أمير المؤمنين علياً وسمع منه، بل قد عاصر عمر بن الخطاب وسمع منه على صغر، وحينما آلت الدولة تحت كنف أمير المؤمنين علي كان الرجل شابًا يافعاً له من العمر أكثر من عشرين عاماً على ما جزم

<sup>(</sup>۱) المقصود بالتفريغ هو ضرب كل آيات القرآن وما تواتر عن النبي على في أنّ أهل البيت علل الرسالة وسفن النجاة و...، فهل الصلاة ركعتان مع أنّها ليست واجبة أفضل عند الله من تشييع المؤمن؟؟ فما بالك بسادة المؤمنين وأوتاد الدين، من مثل السجّاد؟؟؟.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف١٠: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٢: ١٥٣.

به قاطبة المؤرخين، فهو قد ولد لسنتين مضتا من خلافة عمر، ومن أسطع ميزاته أنه لم يبايع علياً لا على خلافة ولا على نصرة، فلم يتوافر معه لقتال الفئة الباغية كما أمر الله، في حين أنّه مالىء الأمويين وبايعهم، وهذا يضع البصمات على ملامح طريقة تفكير جهبذ التابعين وإمام المسلمين في الفقه والرواية، سعيد بن المسيب..، فقد طرح أهل ذلك الإتجاه سعيداً أعلم الناس بعد صحابة رسول الله، بل لجلالته وسعة علمه \_ فيما يقولون \_ كان يفتي بمحضر منهم..

قال الذهبي: وقال قتادة، ومكحول، والزهري، وآخرون، واللفظ لقتادة: ما رأيت أعلم من سعيد بن المسيب(١).

وعن نافع عن عبد الله بن عمر: ابن عمر ذكر سعيد بن المسيب فقال: هو والله أحد المفتين (٢٠).

وقال الواقدي: حدثني هشام بن سعد، سمعت الزهري وسئل عمن أخذ سعيد بن المسيب علمه? فقال: عن زيد بن ثابت، وجالس سعداً، وابن عباس، وابن عمر، ودخل على أزواج النبي صلى الله عليه وسلم: عائشة وأم سلمة (١)، وروى ذلك البلاذري وابن سعد أيضاً (١).

أقـول: وهـذا نـص عـلى أنّ عـلمه عـن زيد بن ثابت، الأمر الذي يوقفنا على طريقة تفكـير الـرجل وآيديولوجيـته، وهذا علاوة على أنّ جلّ مروياته المنسوبة إلى النبي رواها بتوسط أبي هريرة، فاحفظ ذلك!.

وروى ابن سعد عنه أنّه قال: ما بقي أحد أعلم منّي بكل قضاء قضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر قال يزيد بن هارون: قال مسعر: وأحسب قد قال: وعثمان ومعاوية (٥)، فاحفظ ذلك أيضاً.

وعن الزهري: كان جل ما أخذ سعيد بن المسيب عن زيد بن ثابت، وكان إذا حكى له عن بعضهم شيء ينكره قال: فأين زيد ين ثابت وزيد أعلم النّاس بما تقدمه

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٤: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) أنساب الأشراف ١٠: ٢٣٨. دار الفكر، طبقات ابن سعد ٥: ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) طبقات ابن سعد۲: ۳۹۷، و٥: ۱۲۰.

من قضاء، وأبصرهم بما يرد عليه بمّا لم يسمع فيه بشيء؟! ثمّ يقول سعيد: لا أعلم لزيد قولاً لا يعمل به في شرق وغرب، وإنّ غيره لتروى عنه أشياء لا يعمل أحداً بها فيما عملنا(١).

أقول: وهل هذا الغير إلا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب؟ فبالنظر لما يعتقد سعيد هل هناك غير علي من هو أهل لأن تروى عنه الأشياء التي لها القابلية - في حساباتهم - لأن تقارن بأشياء زيد وهذا الخط؟. ثمّ من هذا الغير التي تروى عنه الأشياء التي لا يعمل بها - بغضاً له - فيما أنبأنا به التاريخ غير أمير المؤمنين عليّ؟.

كفيلة هذه التساؤلات \_ لعمر الله \_ بتوضيح المقصود!!!

وقال مالك بن أنس: كان عمر بن عبد العزيز (=الخليفة) لا يقضي بقضية حينما كان أميراً على المدينة حتى يسأل سعيد بن المسيب عنها(٢).

ولابن تيمية كلمة جامعة في المقام لنا معها رغبة عن تطويل الكلام وكثرة التسطير يقول فيها: وسعيد بن المسيب كان من أعلم التابعين باتفاق المسلمين، وكان عمدة فقهه قضايا عمر، وكان ابن عمر يسأله عنها (٣).

وأكثر من ذلك قوله: وسعيد كان قد أخذ عن زيد بن ثابت وأبي هريرة وتتبع قضايا عمر؛ ولهذا يقال: إنّ موطأ مالك أخذت أصوله عن ربيعة عن سعيد بن المسيب عن عمر (3).

ولابن العربي كلمة مناسبة للمقام أيضاً يقول فيها: الموطأ هو الأصل الأول واللباب، وكتاب البخاري هو الأصل الثاني في هذا الباب، وعليهما بنى الجميع، كمسلم والترمذي<sup>(ه)</sup>.

وهذا فيما ترى دليل على امتداد شعاع الآيديولوجية في مراحل التاريخ، ومن ثمّ فهو دليل دامغ على أنّ صحيح البخاري بعد الموطأ هو أفضل صيغ الآيديولوجية. وعصارة القول: فطريقة تفكير الرجل واضحة، والآيديولوجية التي على أساسها

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ١٠: ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٥: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنّة ٤: ٢٢١. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) منهاج السنّة ٤: ٢٢٥. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٥) الموطأ ١: ٤.

ينتمي للدين ويحدث عن رسول الله معلنة المعالم، وينبغي أن تعرف أنّ دراسة هذه الشخصية يحتاج إلى مثل هذا التفصيل هنا؛ فما قدمناه فوق الكفاية، والمبادىء التي تجسم ما يتعاطاه من طريقة تفكير أضحت جلية.

ويحسن إلفات النظر إلى أنّ هناك طائفة أخرى من التابعين لم أر حاجة علمية في بسط القول عن أحوالهم، وسبب ذلك أنّ مساهمتهم في بناء الآيديولوجية ليست كمساهمة من ذكرناهم ومن سنذكرهم، أو لأنّ طريقة تفكيرهم وتبنّيهم لآليات مواجهة على غير خافية على أحد؛ فلأجل ذلك لم نفرد لآحادهم عنواناً مستقلاً... ومن هذه الطائفة سالم بن عبد الله بن عمر، وسالم هذا حسبه أنّه سليل ابن عمر وصديق العائلة الأموية الحاكمة؛ فليس قليلاً أنّه من أصدقاء سليمان بن عبد الملك المقربين، يجلس معه على سرير الملك كلما يزوره، فراجع ترجمته في كتب التراجم كالسير والتهذيب..

ومن هذه الطائفة أيضاً نافع مولى ابن عمر، ونافع هذا على هذا المنوال، وأكثر من ذلك أنّهم كذبوه في الرواية عن ابن عمر، فراجع ترجمته هو الآخر... ومنهم عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله هذا هو الذي غضب على عمر حينما مر به يلعب مع الصبيان وهم يسبّون علياً في حكاية ذكرناها سابقاً... ومنهم إبراهيم النخعي، الصبيان وهم يسبّون علياً في حكاية ذكرناها سابقاً... ومنهم إبراهيم النخعي، صير في الحديث كما يسمّونه، ومع أنّ إبراهيم هذا أدرك جماعة من الصحابة إلا أنّه لم يرو عنهم ولا رواية، ويقال إنّه توفي عن تسع وأربعين سنة في عام ٩٦ للهجرة مختفياً من الحجاج، وهذا يوضح أنّ إبراهيم في الجملة ليس من أهل ذلك الإتجاه؛ فهو مثلاً لم يرو عن أنس بن مالك ولا عن عبد الله بن عمر مع أنّه رآهما وعاصرهما بيقين، وكذلك عبيد الله حفيد عتبة بن مسعود حينما اعترض على سب علي، وسنذكر لاحقاً أنّ هناك تياراً سنّياً لم يخض في آيديولوجية مواجهة علي كما خاض غيرهم، وهذا التيار بحكم بعض الظروف التاريخية والسياسية والجغرافية ساهم مساهمة مقبولة في الوقوف بوجه الآيديولوجية، وسيأتي الحديث عن ذلك في محله بشيء من التفصيل..

ومنهم الشعبي؛ عامر بن شراحبيل، والشعبي أدرك كثيراً من الصحابة وروى عنهم، وعلى ما قيل أدرك خمسمائة من الصحابة، وليس هذا ببعيد فهو ولد سنة ١٩ للهجرة ومات في بداية القرن الثاني سنة ١٠٣ للهجرة المباركة، وحل الشعبي ألصق بحل إبراهيم النخعي وعبيد الله المسعودي من نافع وسالم وهذا الضرب؛ وذلك لأنه عراقي كوفي، وهذا له دور لأن لا يكون ناصبياً مبغضاً لعلي أو مخاصماً له على طريقة البقية، وسيتضح ذلك..

ومنهم علقمة بن قيس النخعي الكوفي، وعلقمة هذا أدرك جماعة من الصحابة سمع منهم وروى عنهم، بل هو قد أدرك كل عصر النبوة؛ فميلاده كان في سنة ٢٨ قبل الهجرة وتوفي سنة ستين بعدها، وهو على ذلك من المخضرمين، والمخضرم كما يصطلح عليه أهل الفن: من أدرك عهدين هما الجاهلي والإسلامي، ولكن من دون أن يسمع من النبي أو يجتمع به...

على أيّ حال فهؤلاء التابعين الكبار وغيرهم ممّن كان على شاكلتهم لم نر حاجة لبسط القول فيهم، لأنّ حالهم يمكن أن يُعلم بأبسط مراجعة لتراجمهم، وفيما ذكرناه نحن آنفاً كفاية، وشيء آخر وهو أنّ بسط القول في أحوالهم بأكثر مما ذكرنا لا يفيد دراستنا بشيء، فلسنا نريد أن نكتب سيرة لهذا أو لذاك، فلقد عرفت أنّ مقصودنا الأوّل هو استلال عناصر طرق تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، لكن علاوة على ذلك سنشرع من ها هنا - بإذن الله - في البحث عن تشكيلات آيديولوجية ترك السنة بغضاً لعلي، أي منذ عهد التابعين (=الزهري) حتى لحظة كتابة هذه السطور...، لذلك سنعطف عنان القلم للبحث في تاريخ..

# الزهري وآيديولوجية مواجهة علي

الزهري هو محمد بن مسلم بن شهاب القرشي، فقيه بني أمية، وعالم الخط الحاكم، ومحدث السياسة، وقاضي الدولة، وأعلم الناس بالسنة الماضية (سنة أبي بكر وعمر وعثمان وزيد بن ثابت) وأسانيده كما ينص كثير من جهابلة قدماء أهل السنة أصح الأسانيد عن رسول الله، وأول ما يدفع الباحث وهو ماثل أمام ذلك شوق المحاولة لمعرفة العوامل الشخصية وغير الشخصية التي أضحت من خلالها أسانيد رواية الزهري عن رسول الله أصح الأسانيد؟!! وستأتيك الإجابة.

### أصح الأسانيد عن رسول الله أسانيد الزهري!!

للزهري طريقان إلى رسول الله، الطريق الأول: ما رواه عن غير أهل البيت والثاني عن أهل البيت المنتخر ، وقد نص كثير من أعلام أهل السنة أنَّ كلا الطريقين أصح الأسانيد عن رسول الله..

فقد قالوا: أصح أحاديث أم المؤمنين عائشة ما رواه الزهري عن عروة بن الزبر عنها (١).

وقال ابن حزم: أصح طريق يروى في الدنيا عن عمر بن الخطاب: الزهري عن السائب بن يزيد عنه (٢).

وقال الحاكم أصح أسانيد عمر: الزهري عن سالم عن أبيه عن جله (۱۰۰). وأصح أسانيد أبي هريرة: الزهري عن سعيد بن المسيب عنه (۱۰۰). وأصح أسانيد أنس بن مالك: الزهري عن أنس بن مالك (۱۰۰).

وقد ذكر النسائي أنّ أحسن إسناد يروى عن ابن عباس هو: الزهري عن عبد

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث للحاكم النيسابوري: ٥٥ دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: ٣٨ دار الكتب العلمية / بيروت.

<sup>(</sup>٣) معرفة علوم الحديث: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) تدريب الراوي: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) معرفة علوم الحديث: ٥٠. وقد أجمع أهل التحقيق على أن الزهري عاصر أنساً وسمع منه.

الفصل الخامس / محدثوا التابعين وآيديولوجيّة مواجهة علي الطّيخ ................... 603

الله عن ابن عباس<sup>(۱)</sup>.

كما قد ذكروا أنَّ أصح إسناد يروى عن أمير المؤمنين علي هو ما رواه الزهري عن علي بن الحسين عن أبيه عن جده (٢).

وذكر ابن الصلاح عن إسحاق بن راهويه أنّه قال: أصح الأسانيد كلها: الزهري عن سالم عن عبد الله بن عمر (٣).

ولأمانة النقل فإنّ بعض أهل السنة لم يقبل هذا بضرس قاطع، ففيما يخص أهل البيت مثلاً ذكر الحاكم أنّ أصح أسانيدهم: جعفر بن محمد الصادق عن أبيه عن جده عن علي إذا كان الراوي عن جعفر ثقة (٤).

ومهما يكن من أمر فلم يحدثنا التاريخ عن قيمة تابعي في هذه الأمّة كما حدثنا عن قيمة الزهري، خاصة في مضمار ما يروى عن رسول الله، وكذلك الفتوى والقضاء؛ وسيتبين أنّ مدار حديث رسول الله عند هذه الأمّة في الصحاح والمسانيد عليه لا على غيره؛ أعني على ضوء طريقته السحرية في التفكير ومنهجه الزهروي في النقل عن رسول الله؛ وفي الحق فكل الصحاح والمسانيد تدين أو هي أسيرة لتلك الطريقة ولذلك المنهج فيما سترى، الأمر الذي يدعونا لبسط البحث الموضوعي والسعي الهادف لاستكناه أسرار هذه الشخصية التي لعبت دوراً مهما جداً في مجل المعرفة الإسلامية.

وحسبك أن تعرف الآن أنّ آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي مع كونها هي البشاعة بعينها، لكن استطاع الزهري بما يمتلك من مؤهلات لا تتسنى لغيره أن يصوغها صياغة سحرية خلال ما تعاطاه من عمليات الأسطرة والأدلجة ليجعلها هي دين الله، وهي سنّة النبي، بنجاح فلق التصور...، ولكن قبل الشروع في ذلك من الضروري الوقوف على..

<sup>(</sup>١) تهذيب الكمل ٢٦: ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمل ٢٦: ٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) الشذا الفياح من علوم بن الصلاح: ٢٩، دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: ٥٥.

### رأي ابن معين ومكحول وغيرهما في الزهري

سئل ابن معين عن الزهري ومنصور فقال: منصور أحب إليّ، لأنّ الزهري كان سلطانياً(١).

إنّ مثل الإمام يحيى بن معين المطروح عند إخواننا أهل السنة جهبذاً في الحديث وإماماً في نقد الرجال لا يمكن أن يرمي الزهري به: السلطانية (=وعاض السلاطين) من دون سبب، فما يلوح من كلامه هو أنّ أحاديث الزهري عن رسول الله وكذلك فتاواه أسيرين لتراث الهيمنة المذمومة ولطريقة التسلط على الأمة، خاصة مع عدم الشك في أنّ الأمويين بغاة في ضوء إجماع أهل القبلة.

ومن ذلك ما روي عن مكحول بسند صحيح قال: أيّ رجل هو الزهري لولا صحبته للملوك<sup>(۱)</sup>.

ومو دليل على أنَّ الزهري بسبب مخالطته للملوك ليس بذاك المعتمد.

روى ابن عساكر قال: أخبرنا أبو البركات الأنماطي، أنبأنا ثابت بن بندار، أنبأنا محمد بن علي بن يعقوب القاضي، أنبأنا محمد بن أحمد البابسيري، حدثنا الأحوص بن المفضل بن غسان، حدثنا أبي قال: وحدثني محمد بن عبد الله الغلابي، عن عمر بن رديح قال: كنت مع ابن شهاب الزهري نمشي فرآني عمرو بن عبيد فلقيني بعد فقال: ما لك ولمنديل الأمراء؛ يعني ابن شهاب ".

أقول: والمقصود بمنديل الأمراء، الحط من الزهري والطعن فيه، وأنّه \_ فيما يرمي إليه النص \_ منديل يتمندل به النظام الأموي حينما يصاب بزكام السياسة، كما يتمندل آحاد الناس حينما يغلبه المرض.

وذكر الذهبي في ترجمة خارجة بن مصعب قال: قال أحمد بن عبدويه المروزي: سمعت خارجة بن مصعب يقول: قدمت على الزهري وهو صاحب شرط بنى أمية، فرأيته ركب وفي يديه حربة، وبين يديه الناس في أيديهم الكافركوبات<sup>(1)</sup>، فقلت: قبح

<sup>(</sup>۱) هامش تهذیب الکمال۲۶: ۴٤۳.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ٥٥: ٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) الكافركوبات: سلاح للقتل من الخشب، يستعاض به عن السيف في بعض الأحيان.

الفصل الخامس/محدثوا التابعين وآيديولوجيّة مواجهة على الكليخ ......

الله ذا من عالم، فلم أسمع منه (١).

وفي تهذيب التهذيب لابن حجر: أنّ إنساناً سأل ابن معين قائلاً: الأعمش مثل الزهري؟ فقال: برئت من الأعمش أن يكون مثل الزهري؛ الزهري يرى العرض والإجازة (=في الرواية) ويعمل لبني أمية، والأعمش فقير، صبور، مجانب للسلطان، ورع، عالم بالقرآن (").

وذكر ابن قتيبة في الإمامة والسياسة حكاية فيها أنّ الزهري قال: إنّه (=أبو حازم) لجاري منذ ثلاثين سنة، ما كلمته قط، فقال أبو حازم: صدقت؛ لأنّك نسيت الله ونسيتني، ولو ذكرت الله لذكرتني، فقال الزهري: أتشتمني؟. فقال له سليمان: بل أنت شتمت نفسك، أو ما علمت أنّ للجار على الجار حقا؟؟. قال أبو حازم: إنّ بني إسرائيل لمّا كانوا على الصواب كانت الأمراء تحتاج إلى العلماء، وكانت العلماء تفر بدينها من الأمراء، فلمّا رئي قوم من أراذل الناس تعلموا العلم، وأتوا به الأمراء، استغنت الأمراء عن العلماء، واجتمع القوم على المعصية، فسقطوا وهلكوا، ولو كان علماؤنا هؤلاء يصونون علمهم، لكانت الأمراء تهابهم، وتعظمهم. فقال الزهري: كأنّك إياي تريد، وبي تعرض؟ قال: هو ما تسمع ".

أقول: وهذا تعريض من أبي حازم بأنّ الزهري من أراذل الناس قد تعلم العلم لغير السبيل.

وروى ابن.عساكر بسنده عن: جعفر بن إبراهيم الجعفري، قل: كنت عند الزهري أسمع منه، فإذا عجوز قد وقفت عليه فقالت: يا جعفري لا تكتب عنه فإنه مل إلى بني أمية وأخذ جوائزهم. فقلت(=الجعفري) من هذه فقل(=الزهري): أختي رقية خرفت!! قل(=الجعفري): خرفت أنت كتمت فضائل آل محمد (أ). فليتأمل المنصف!!!.

وأخرج ابن المغازلي في مناقبه عن معمر عن الزهري حديثاً في فضل أمير المؤمنين علي؛ فقال معمر: حدثني الزهري بهذا الحديث في مرضة مرضها ولم أسمعه يحدث قبلها \_ قال الراوي: وأحسبه قال: ولا بعدها \_ فلمّا بلّ من مرضه ندم فقال: اكتم هذا

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال ١: ٦٢٥.

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب ٤: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة لابن قتيبة ٢: ١٢٤. تحقيق الشري.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مدينة دمشق ٢٢٨: ٢٢٨.

الحديث واطوه؛ فإن هؤلاء \_ يعني بني أمية \_ لا يعذرون أحداً في تقريظ علي وذكره. قــال معمر: قلت: فما بالك أوعبت مع القوم يا أبا بكر (=كنية الزهري) وقد سمعت الـني سمعت (=من فضائل علي)؟!!! فقال: حسبك يا هذا إنّهم شركونا في لهائهم (۱) فانحططنا لهم في أهوائهم (۲).

أقول: وهذا نص يعلن عن مبادىء الآيديولوجية وعناصرها بكل صراحة، ومن ثمّ فهو نص في أنّ أهل هذا الأتجاه يندمون على تفريطهم في جنب الحق إذا ما حلّت عليهم الدهماء أو ضايقهم الموت شأن الماضين من أسلافهم من خصوم أمير المؤمنين علي.

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿وَلا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَكُمُ النَّارُ ﴾ " قل الزخشري: ولمّا خالط الزهري السلطان كتب أخ له في الدين إليه: عافانا الله وإياك أبا بكر (=كنية الزهري) من الفتن، فقد أصبحت بحل ينبغي لمن عرفك أن يدعو الله لك ويرحمك، فقد أصبحت شيخاً كبيراً، وقد أثقلتك نِعمُ الله عليك بما فهمك من كتابه، وعلمك من سنة نبيه، وليس كذلك أخذ الله الميثاق على العلماء، فإنّه تعالى قال: ﴿لَتُبَيّنُهُ للنّاسِ وَلا تَكُنّمُونَهُ ﴿ وَاعلم أَنّ أيسر ما ارتكبت، وأخف ما احتملت أنّك آنست وحشة الظالم، وسهلت سبيل الغي بدنوك إلى من لم يؤد حقاً، ولم يترك باطلاً حين أدناك؛ اتخذوك أبا بكر قطباً تدور عليه رحا ظلمهم، وجسراً يعبرون عليه إلى بلائهم ومعاصيهم، وسلماً يصعدون فيه إلى ظلمهم، ينخلون بك الشك على العلماء، ويقتادون بك قلوب الجهلاء، فما أيسر ما عمروا لك في جنب ما خربوا عليك، وما أكثر ما أخذوا منك في جنب ما أفسدوا من حالك ودينك، وما يؤمنك أن تكون مّن قال الله تعالى فيهم: ﴿فَخَلَفَ مِنْ مَن حالك ودينك، وما يؤمنك أن تكون مّن قال الله تعالى فيهم: ﴿فَخَلَفَ مِنْ أَلَى الله تعالى فيهم: ﴿فَخَلَفَ مَنْ أَلَا الله وَلَا الل

<sup>(</sup>١) اللهوة: العطية الجزيلة.

<sup>(</sup>٢) مناقب المغازلي: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) هود: ١١٣.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١٦٩.

بكر، إنّك تعامل من لا يجهل، ويحفظ عليك من لا يغفل، فداو دينك فقد دخله سقم، وهيىء زادك، فقد حضر سفر بعيد، (وما يخفى على الله من شيء في الأرض ولا في السماء)(۱) والسلام(۱).

#### الزهري من وعاظ السلاطين

لنستمع إلى الزهري نفسه وهو يخبرنا عن قصة صداقته للعائلة الأموية المالكة..

ذكر الذهبي عن ابن أبي ذئب، قال: ضاقت حال ابن شهاب، ورهقه دين، فخرج إلى الشام، فجالس قبيصة بن ذؤيب، قال ابن شهاب: فبينا نحن معه نسمر إذ جاءه رسول عبد الملك، فذهب إليه، ثم رجع إلينا فقال: من منكم يحفظ قضاء عمر رضي الله عنه في أمهات الاولاد؟ قلت: أنا قال: قم فأدخلني على عبد الملك بن مروان، فإذا هو جالس...، فقال: فما تقول في امرأة تركت زوجها وأبويها؟ قلت: لزوجها النصف، ولأمها السدس، ولأبيها ما بقي، قال: أصبت الفرض، وأخطأت اللفظ، إنما لأمها ثلث ما بقي، ولأبيها ما بقي. هات حديثك، قلت: حدثني سعيد بن المسيب فذكر قضاء عمر في أمهات الاولاد. فقال عبد الملك: هكذا حدثني سعيد".

ولقد خرّج الذهبي عن عبدالرحمن بن عبد العزيز، سمعت الزهري، يقول: نشأت وأنا غلام، لا مال لي، ولا أنا في ديوان، وكنت أتعلم نسب قومي من عبدالله بن ثعلبة بن صعير، وكان عالماً بذلك وهو ابن أخت قومي وحليفهم فأتاه رجل، فسأله عن مسألة من الطلاق فعي بها وأشار له إلى سعيد بن المسيب، فقلت في نفسي: ألا أراني مع هذا الرجل المسن يذكر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسح رأسه، ولا يدري ما هذا؟! فانطلقت مع السائل إلى سعيد بن المسيب، وتركت ابن ثعلبة، وجالست عروة، وعبيدالله، وأبا بكر بن عبدالرحمن، حتى فقهت، فرحلت إلى الشام، فنخلت مسجد دمشق في السحر، وأممت حلقة وجله المقصورة عظيمة، فجلست فيها،

<sup>(</sup>۱) إبراهيم: ۳۸.

<sup>(</sup>٢) تفسير الزنخشري ٢: ٤٣٤، وقد رواها مسندة ابن عساكر في تاريخه ٢٢: ٤١ عن أبي حازم الأعرج، وأنّه هـو مـن كتب إليه هذه الرسالة، وأبو حازم مرّ عليك ذكره قريباً في حكاية سبقت هذه.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٢٩.

فنسبني القوم، فقلت: رجل من قريش، قالوا: هل لك علم بالحكم في أمهات الاولاد؟ فأحبرتهم بقول عمر بن الخطاب، فقالوا: هذا مجلس قبيصة بن ذؤيب وهو حاميك، وقــد سأله أمير المؤمنين، وقد سألنا فلم يجد عندنا في ذلك علماً، فجاء قبيصة فأخبروه الخبر، فنسبني فانتسبت، وسألني عن سعيد بن المسيب ونظرائه، فأحبرته قال: فقال: أنا أدخلك على أمير المؤمنين، فصلى الصبح، ثم انصرف فتبعته، فلخل على عبد الملك وجلست على الباب ساعة، حتى ارتفعت الشمس، ثم خرج الآذن، فقال: أين هـذا المديني القرشي؟ قلت: ها أنا ذا، فلخلت معه على أمير المؤمنين فأجد بين يديه المصحف قد أطبقه، وأمر به فرفع، وليس عنده غير قبيصة جالساً، فسلمت عليه بالخلافة، فقال: من أنت؟ قلت: محمد بن مسلم، وساق آباءه إلى زهرة، فقال: أوه قوم نعارون في الفتن، قال: وكان مسلم بن عبيدالله مع ابن الزبير، ثم قال: ما عندك في أمهات الاولاد؟ فأخبرته عن سعيد، فقال: كيف سعيد (=ابن المسيّب) وكيف حاله؟ فأخبرته، ثم قلت: وأخبرني أبو بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام، فسأل عنه، ثم حدثته الحديث في أمهات الاولاد عن عمر، فالتفت إلى قبيصة فقال: هذا يكتب به إلى الأفاق..؛ فقلت: لا أجده أخلى منه الساعة، ولعلي لا أدخل بعدها، فقلت: إن رأى أمير المؤمنين أن يصل رحمي، وأن يفرض لي فعل، قال: إيها الأن انهض لشأنك، فخرجت والله مويساً من كل شيء خرجت له، وأنا يومئذ مقل مرمل، ثم خرج قبيصة فأقبل على لائماً لي، وقال: ما حملك على ما صنعت من غير أمري؟ قلت: ظننت والله أنى لا أعود إليه، قال: ائتني في المنزل، فمشيت خلف دابته، والناس يكلمونه، حتى دخل منزله فقلما لبث حتى خرج إلى خادم بمائة دينار، وأمر لى ببغلة وغلام وعشرة أثواب، ثم غدوت إليه من الغد على البغلة، ثم أدخلني على أمير المؤمنين، وقال: إياك أن تكلمه بشيء، وأنا أكفيك أمره، قال: فسلمت، فأوماً إلى أن اجلس، ثم جعل يسألني عن أنساب قريش، فلهو كان أعلم بها مني، وجعلت أتمنى أن يقطع ذلك لتقدمه علي في النسب، ثم قال لي: قد فرضت لك فرائض أهل بيتك، ثم أمر قبيصة أن يكتب ذلك في الديوان، ثم قال: أين تحب أن يكون ديوانك مع أمير المؤمنين هاهنا أم في بلدك؟ قلت: يا أمير المؤمنين أنا معك، ثمّ خرج قبيصة، فقال: إنَّ أمير المؤمنين أمر أن تثبت في صحابته، وأن يجرى عليك رزق الصحابة، وأن يرفع فريضتك إلى أرفع منها، فالزم باب أمير المؤمنين، وكان على عرض الصحابة رجل، فتخلفت يوماً أو يومين، فجبهني جبها شديداً، فلم أتخلف بعدها، قال: وجعل يسألني عبد الملك: من لقيت؟ فأذكر من لقيت من قريش، قال: أين أنت عن الأنصار، فإنك واجد عندهم علماً، أين أنت عن ابن سيدهم خارجة بن زيد، وسمى رجالاً منهم، قال: فقدمت المدينة فسألتهم، وسمعت منهم. قال: وتوفي عبدالملك، فلزمت ابنه الوليد، ثم سليمان، ثم عمر بن عبد العزيز، ثم يزيد، فاستقضى يزيد بن عبد الملك على قضائه الزهري، وسليمان بن حبيب الحاربي جميعاً، قال: ثم لزمت هشام بن عبدالملك وصير هشام الزهري مع أولاده، يعلمهم ويحج معهم (۱۰).

لا تسمح دراستنا ببسط القول في هذا الشأن بأكثر من ذلك، ولكن حسبنا بعض الثوابت التاريخية التي نقطع معها بأنّ الرجل ليس بأكثر من جهاز معرفة لأهل البغي، وليس طبيعياً أن يكون الزهري من أصدقاء الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان بين ليلة وضحاها..، وليس طبيعياً لصعلوك (= لا مال له) مثله أن يكون الرستقراطياً بين ليلة وضحاها..، وليس طبيعياً لمثله أن يكون غطاء شرعياً لبغي البغاة مع أنّه كان من عوام الناس لا يلتفت إليه ولا يحسب له أي حساب..، وليس طبيعياً أن يأمر عبد الملك بكتابة فتاواه وما روى في الأفاق من أول لقاء بينهما!.

وليس طبيعياً أن تكون كلمته في الدولة مقدمة على كلمة كل الفقهاء وكل الحدثين...، فهذا سعيد بن المسيب والذي هو فقيه أموي أيضاً، والذي هو أستاذ الزهري والأعلم منه والأفقه والأكثر إحاطة باتفاق، يرمى به في القمامة الأموية لجرد أنّه رفض عقد البيعة لولدي عبد الملك الباطلة حتى على مباني خصوم علي أنّه فجلدوه وآذوه ورموه في مستنقع المهملات.

التفسير الوحيد لكل ذلك هو أنّ الزهري ساهم مساهمة واضحة في بناء بني أمية من خلال الرواية والحديث والفقه، ولعب دوراً هاماً في إضفاء الشرعية على نظام الحكم الباغي، ولكونه كذلك في ضوء معايير الدين والمنطق لا يمكن الوثوق به بشكل أعمى..؛ فأقل ما يقل \_ في محكمة الإنصاف \_ هو أنّه عاين بمنتهى الوضوح أشكال البغي والظلم الأموي المصبوب على عموم المسلمين وعلى خصوص أهل بيت النبي، من قتل وسب على المنابر وغير ذلك، وهذا التاريخ لم يذكر لنا أنّه

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٠، تاريخ مدينة دمشق ٥٥: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) وبطلانها من جهة عقد بيعتين في آن واحد.

اعترض عليهم من أجل الدين، ولا وقف أدنى وقفة إزاء عمليات التحريف في سنن سيد المرسلين، وكم هو الشبه قريب بينه وبين أبي هريرة؟ فإذا كان الأخير قد صاحب الرسول على ملء بطنه، فهذا هاجر إلى الشام لأنّه ضاق ذرعاً بالفقر وبقلة ذات اليد، ولكن الملفت أنّ استجداء الزهري المال من عبد الملك بتلك الطريقة التي لم تعجب حتى عبد الملك ولا حاجبه قبيصة، والتي أسفرت عن مكنونات شخصية هذا التابعي الكبير، جرأة ما بعدها جرأة، هي غير معهودة عمّن تمثل مثال الصالحين ولبس لباسهم..

ولقد ارتفعت به الحال ليكون من أثرياء التابعين، حتى أنّه كان ينفق الأموال بشكل لا يحسب له أي حساب، ويبدو أنّه كان يفعل ذلك لأنّه كان يغترف ما يشاء من أموال الأمويين بيسر لا يتسنى لغيره، وقد روي أنّه قيل للزهري: إنهم يعيبون عليك كثرة الدين، قال: وكم ديني؟ قيل: عشرون ألف دينار، قال: ليس كثيراً وأنا مليء؛ لي خمسة أعين كل عين منها ثمن أربعين ألف دينار (۱).

أقول: فمن أين له هذه الأعين الخمسة والتي تشكل بجموعها ثروة خيالية طائلة مع أنّه بالأمس القريب كان لا يملك درهماً واحداً؟!!! وليس هذا وحسب فقد كان يتمنى على الخلفاء، وممّا أثر عنه في ذلك أنّه قال للخليفة هشام بن عبد الملك: إقض ديني، قال: وكم هو؟ قال: ثمانية عشر ألف دينار، قال: إنّي أخاف إن قضيتها عنك أن تعود، فقال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين» فقضاها عنه، قال الرواي: فما مات الزهري حتى استدان مثلها (٢٠).

#### الزهري يؤسطر ويؤدلج الحديث لبني أمية

روى اليعقوبي أنّ عبد الملك منع أهل الشام من الحج، خوفاً عليهم من عمليات غسل الدماغ التي كان يتعاطاها ابن الزبير في مكة حيثما اتخذها داراً لخلافته، فضج المناس وقالوا: تمنعنا من حج بيت الله الحرام وهو فرض من الله علينا، فقال لهم: هذا ابن شهاب الزهري يحدثكم أنّ رسول الله قال: «لا تشد السرحال إلاّ إلى ثلاثة مساجد، المسجد الحرام ومسجدي ومسجد بيت الأقصى وهو يقوم لكم مقام المسجد

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٤٢.

الحرام» وهذه الصخرة التي يروى أنّ رسول الله وضع قدمه عليها لما صعد إلى السماء تقوم لكم مقام الكعبة، فبنى على الصخرة قبة وعلق عليها ستور الديباج وأقام لها سدنة وأخذ الناس بأن يطوفوا حولها كما يطوفون حول الكعبة، وأقام بذلك أيام بنى أمية (١).

هناك من يشكك بهذا الخبر بدعوى أنّ اليعقوبي شيعي، وهو غريب، إذ أنّ كل من ادعى هذه الدعوى لم يأت بالأدلة العلمية لإثباتها، وفي الحقيقة فمثل هذا الخبط هروب مضحك من الواقع المفروض، فالقوم اتهموا الحاكم النيسابوري وعبد الرزاق (أستاذ البخاري وصاحب المصنف المشهور) وغيرهما بالتشيع لجرد روايتهم في فضائل أهل البيت وفي مثالب أعدائهم كما سيأتي..

ومهما يكن من أمر فأهل هذا الخبط حيل مجموعة من الثوابت التاريخية أوّلها الفاق أهل السنة فضلاً عن بقية المسلمين بأنّ الأمويين في عهد عبد الملك بنوا ما يشبه الكعبة على الصخرة (= قبة) وثانيها أنّ الزهري كان قد عاصر ذلك بيقين، وثالثها اتفاق المصادر أنّ الزهري لم يعترض على هذا التحريف الواضح في دين الله مع أنّه هو المقدم في الدولة في الرواية والفتوى والقضاء...

وهنا نتساءل: فماذا تفرز لنا هذه الثوابت الثلاثة؟

خاصة إذا لاحظنا أن الأمويين \_ وعموم المتسلطين في التاريخ \_ لا يقدمون رجُلاً على رجْل من دون غطاء شرعي مهما كانت صيغته؛ حفاظاً على موقعيتهم وهم ماثلون بين يدي الرأي \_ الإسلامي \_ العام على الدوام، فهل من المعقول أن يأمر عبد الملك الناس بالحج للصخرة من دون حجة تنسب للشرع أو رواية عن رسول الله، أو استنباط ما عن وحى الأموين؟.

وإذا كان الجواب هو نعم فمن هو الجاهز لمثل هذا الأمر من أصدقاء عبد الملك وأعوانه؟ أهو وزير الحربية أم الزهرى؟!.

إنّ أيسر ما يقال في ذلك هو إنّ أكبر مهام وزير الثقافة والدعاية هو توفير الغطاء الشرعي للدولة وشَرْعَنَة سلوكياتها مهما كانت. وأمرٌ آخر، فحتّى لو كان حديث شد الرحال ثابتاً عن النبي عَيَّالِهُم، لكن سكوت الزهري على استغلال بني أمية له في الاستعاضة عن الحج بزيارة بيت المقدس، من أكبر التحريف في دين الله؛ إذ الحديث

<sup>(</sup>۱) تاريخ اليعقوبي ۳: ۷.

لو سلمناه لا يعدو كون دليلاً على مشروعية زيارة بيت المقدس، وأين هذا من الاستعاضة به أو بها عن الحج.

وثمّة تساؤل وهو كيف نفسر كثرة الروايات التي تفرد في روايتها الزهري التي تطعن في مقام النبوة وفي مقام أهل البيت الميليّة، والتي خرّج بعضها البخاري في صحيحه وفي غير صحيحه، كروايته قضية الغرانيق التي أبطلها مشهور أهل السنة وعموم الشيعة على ما تقدم عليك، فإنه لم يصح فيها طريق إلاّ ما روي عن الزهري كما جزم ابن حجر، ومنها: روايته للطعن في أمير المؤمنين علي وأنّه أغضب فاطمة حينما خطب بنت أبي جهل (۱)، وهي رواية باطلة يرويها الزهري عن المسور بن مخرمة (۱).

ما نعتقده هو أنّ مثل هذه الأمور بمثابة انجازات لا يقتدر عليها غير السلطانية ومناديل الأمراء ومطايا الملوك من وعاظ السلاطين، والزهري ولله الشكوى جمع بين كل هذه الأمور، وفي الحقيقة فإنجازات الزهري لبني أمية كثيرة لا يسعنا الإحاطة بجميعها إلاّ بكلفة، وهي فيما لو أمعنت في بعضها مشروع لتسقيط الشخصيات التي لا ترغب بها الدولة، وقد أشرنا إلى ذلك فيما يخص ابن عباس وابن مسعود والحسنين وغيرهم، وفي بعضها الآخر لإضفاء الشرعية على بغي الدولة وسلوكياتها، الأمر الذي لا يتم من دون اختلاق تبريرات لكل أشكال البغي خلال السنة التي جبريلها وحى بني أمية.

### أصح أسانيد أهل البيت ما رواه الزهري، لماذا؟

بقيت نقطة وهي أنّ بعض المحدثين ذكر أنّ أصح أسانيد أهل البيت: الزهري عن علي بن الحسين عن أبيه عن جده أمير المؤمنين، ولقد أمعنا النظر في الأحاديث التي وردت بهذا الطريق (الأموي ـ العلوي) المضحك المبكي فلم نعثر إلاّ على حديثين لا غير، تكررا هنا وهناك، ولقد توقعنا شيئاً فكان كما توقعناه، إذ أنّ الحديثين رواهما الزهري للطعن في أهل البيت..

الحديث الأول: أخرجه البخاري بسنده عن الزهري عن على بن الحسين عن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) سنبرهن بطلانها لاحقاً.

أبيه عن جده على أخبره أنّ رسول الله طرقه وفاطمة بنت النبي ليلة فقال عَيْلَا : «ألا تصليان»؟ فقلت: «يا رسول الله أنفسنا بيد الله فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا» فانصرف حين قلت ذلك ولم يرجع إليّ شيئًا، ثمّ سمعته وهو مول يضرب فخذه وهو يقول: « ﴿وَكَانَ الإِنسَانُ أَكُثُرُ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ (١) هذه هي الرواية الأولى.

والرواية الثانية أخرجها البخاري \_ وغيره \_ بنفس الطريق السابق؛ أي بسنله عن الزهري عن علي بن الحسين السجاد عن أبيه عن جله علي، وحاصلها أنّ علياً قال: «شرب حمزة بن عبد المطلب الخمر فأخبرت رسول الله بذلك، فخرج ومعه زيد بن حارثة فانطلقت معه، فدخل على حمزة فتغيظ عليه فرفع حمزة بصره وقال: هل أنتم إلاّ عبيد آبائي؟ فخرج رسول الله يقهقر، وكان ذلك قبل نزول تحريم الخمر» "أ.

أقول: بربكم فما معنى أنّ أصح أسانيد أهل البيت هي هذه المكذوبات الهادفة للحط من قيمة بني هاشم؟. وهل يعقل لحمزة الذي وصفه جبرائيل بأنّه أسد الله ورسوله التلبس بمثل هذه الملكات الردية والخصال الذميمة؟. وهل من الصدفة أنّ يتفرد بها رجل مثل الزهري، أموي الهوى والنزعة مبغض لأمير المؤمنين علي \_ كما سيتين \_ دون بقية البشر؟.

ثمّ ألا يوجد عن أمير المؤمنين علي \_ بالسند المتقدم \_ إلا هاتان الروايتان؟ ولماذا هاتان الروايتان بالذات؟

ذكرنا لك أنّنا أمعنا النظر في كتب الحديث المشهورة التي عليها المدار والاعتماد: صحيح البخاري، صحيح مسلم، سنن الترمذي، سنن أبي داود، سنن النسائي، سنن ابن ماجة، سنن الدارمي، موطأ مالك، مسند أحمد، فلم نجد ما يثبت للزهري عن أهل البيت عن على إلا ذينك الحديثين.

وبكل حال فهذان الخبران يلخلان بيقين في مشروع تسقيط الشخصيات السماوية والحط من قدر أهل البيت، والذي هو في الواقع امتداد لمشروع الحط من قيمة النبي، ثم أليس عجيباً أنْ ليس في هذه المصادر التي يربو مجموع أحاديثها على

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ٤٣، مسند أحمد ١: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣: ٨٠، مسند أحمد ١: ١٤٢، صحيح مسلم ٦: ٨٥، سن أبي داود ٢: ٢٩.

السبعين أو الثمانين ألف حديث أي رواية بالسند المتقدم في الفقه أو في التفسير أو أي شيء آخر؟!! من حقنا أن نطالب هذه المصادر بأحاديث أهل البيت عن رسول الله خلال ذلك السند في الفقه والشريعة والتفسير أين هي، ولماذا لم يروها الزهري؟؟..

إذا أردنا أن نتمحل لهذا الإشكال كما يتمحل الغير فالجال مفتوح، لكن لا قيمة لكل إرجاف وجعجعة مع وجود نص يقول: تركوا السنة من بغض علي كما صح عن ابن عباس (۱). بقي أنّ نذكر أنّ هناك حديثاً ثالثاً روي بهذا السند وهو ما أخرجه الترمذي في قوله: حدثنا علي بن حجر، أخبرنا الوليد بن محمد الموقري، عن الزهري عن علي بن الحسين، عن علي بن أبي طالب قال: كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ طلع أبو بكر وعمر فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هذان سيدا كهول أهل الجنة من الاولين والآخرين إلا النبيين والمرسلين يا علي لا تخبرهما».

ولكن \_ بحسب الإنصاف العلمي \_ لا يرمى هذا الحديث المكذوب بعاتق الزهري؛ إذ قد علّق عليه الترمذي بقوله: هذا حديث غريب من هذا الوجه، والوليد بن محمد الموقري يضعّف في الحديث (٢)، وبعد المراجعة تبين لنا أنّ الموقري هذا أجمع العلماء على ضعفه، بل في تهذيب ابن حجر عن ابن حبان: أنّه كان يروي عن الزهري أشياء موضوعة لم يروها الزهري قط...، لا يجوز الاحتجاج به بحال (٣).

### تراث الزهري الديني

أثبتت الدراسات في مضمار العلوم الإنسانية أن التراث له تأثير بين في سلوك الإنسان والمجتمع، ونتائج هذه الدراسات تقودنا بالضرورة للتنقيب عن تراث هذا الرجل الموصوف بمنديل الأمراء، وبعد البحث اكتشفنا على ضوء النصوص والأرقام أنّ الرجل ليس لديه من أمور الرواية والدين إلاّ ما اغترفه من مخزون الخصومة مع أهل البيت، فقد استقى الدين وتعاطله عن خصومهم المشهورين: عائشة، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن عمر، وأبي هريرة، ومن جرّ جرّهم دون غيرهم..

يقول هو: كان إمام الناس عندنا بعد زيد بن ثابت عبد الله بن عمر مكث ستين

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ٥: ٢٥٣.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ٥: ۲۷۲.

<sup>(</sup>٣) أنظر تهذيب التهذيب لابن حجر ١٥٠ : ١٥٠.

الفصل الخامس/محدثوا التابعين وآيديولوجيَّة مواجهة على الطِّيخ ......

سنة يفتى الناس، كان ابن عمر إماماً في الدين (١٠).

ويقول: لا نعلل برأي ابن عمر، فإنّه أقام بعد رسول الله ستين سنة فلم يخف عليه شيء من أمره ولا من أمر أصحابه (٢).

وزيد بن ثابت كما أخبرناك في الفصل السابق هرب إلى الشام بعد مقتل عثمان هو وأبو هريرة وجماعة من الصحابة؛ إرضاءً للأمويين وفراراً من بيعة أمير المؤمنين علي، فلم يبايعه على الخلافة حتى ماتا، في حين أنهم رأوا معاوية الباغي أهلاً للخلافة فبايعه، وكذلك عبد الله بن عمر، سوى أنّه لم يهرب إلى الشام بل إلى مكّة (٢)، وهؤلاء لم يروا علياً أهلاً للخلافة، بل إنّ عبد الله بن عمر يستنكف أن يجعل علياً رابع الخلفاء الراشدين؛ وقد مرّ عليك ما رواه البخاري بسنده الصحيح عن ابن عمر قال: كنّا في زمن النبي لا نعلل بأبي بكر أحداً ثم عمر ثم عثمان ثم نترك أصحاب النبي لا نفاضل بينهم (١٠).

وطريقة التفكير هذه هي عينها التي كانت تعتقدها عائشة وعبد الله بن عمرو بن العاص ومن جرّ جرهما، وأعني بطريقة التفكير عقيلة هؤلاء في أنّ علياً ليس من أهل الفضل، وليس هو بأهل للخلافة، فقد أخرج ابن ملجة عن عائشة أنّه قيل لها: أيّ أصحاب النبي كان أحب إليه؟ قالت: أبو بكر، ثم عمر، ثم أبو عبيلة (٥٠).

وها أنت ترى أنه لا وجود لعلى في القائمة.

وإذن فالزهري كان عالماً بدين الإسلام وبسنن سيد المرسلين في هذا الإطار، قابعاً خلف جدران هذه الطريقة من التفكير، وعلى هدى بل ضلالة هذا المنهج..، وبعد كل هذا فأي دين يرويه الزهري عن رسول الله؟ وهو يشارك الأمويين أوركسترا العداء؟!. هذا شيء، والشيء الأخر، هو أن الشريعة التي ينسبها هذا الرجل إلى رسول الله، ليست هي في الحقيقة خالصة عن رسول الله وقد صرح هو بذلك..

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣: ٢٢١، تاريخ بغداد ٣: ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمل ١٥: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) أخرج ذلك البلاذري في أنساب الأشراف٣: ١٠٠

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤: ٢٠٣، مسند أبي يعلي ٩: ٤٥٤، صحيح ابن حبان ١٦: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ملجة ١: ٣٨.

#### هل كان الزهري يتلاعب بحديث رسول الله عَيْبَوْللهُ!!

قال صالح بن كيسان: اجتمعت أنا والزهري نطلب العلم، فقلنا السنن، فكتبنا ما جاء عن السجابة فإنّه سنة، فقلت أنا: ليست بسنة فلا نكتبه، قال: فكتب ولم أكتب، فأنجح وضيعت(١).

وهنا نتساءل: هل أنّ ما جاء عن الصحابة هو عن رسول الله وهو سنة كما يعتقد الزهري أم لا؟ بالطبع ليس هو عن رسول الله عَلَيْلُهُ، وليس هو بسنة كما هو ظاهر الحديث، ويترتب على اصرار الزهري أنّه من السنة اختلاط حديث رسول الله عَلَيْلُهُ وسنته بآراء الصحابة وسنتهم، لكن مع ذلك فالمخيف المفزع في ذلك هو أن يكون مثل هذا الاختلاط المربك نتيجة طريقة تفكير مبرمجة تهدف \_ فيما تهدف \_ إلى تحجير السنة، أو تفريغها من محتواها السماوي، أو تمييعها في طريقة التفكير الأموية، أو تسييسها حكوميًا من منطلقات برغماتية، أو غير ذلك؛ والذي يدعونا لمثل القول هو اصرار الزهري على أن يكون ما جاء عن الصحابة في كفّة ميزان معادلة للكفّة التي تضم ما جاء عن النبي عَلَيْلُهُ، والذي يزيد مخاوفنا أكثر أنّ الزهري متّهم من قبل أكابر تضم ما جاء عن النبي عَلَيْلُهُ، والذي يزيد مخاوفنا أكثر أنّ الزهري متّهم من قبل أكابر أنمّة التابعين بأنّه ينسب إلى رسول الله ما لم يقله بطريقة ملتوية (=التدليس)..

فمثلاً ذكر العظيم آبادي في عون المعبود أنّ الزهري كان يخلط كلامه بكلام النبي عَيْرَا ، واستللّ على ذلك بقول مالك: قال ربيعة للزهري: إذا حدّثت فبيّن كلامك من كلام النبي عَيْرا (۱).

وفي هذا الصدد قال الطحاوي: كان الزهري يخلط كلامه كثيراً بحديثه (عن النبي) حستّى يُتوهّم أنّه منه؛ ولأجل ذلك قال له موسى بن عقبة: افصل كلامك من كلام النبي عَيَالِهُ (١٠).

وقـال ابـن حجـر: كـان الزهـري يفسر الأحاديث كثيراً، وربما أسقط أداة التفسـير، وكـان بعـض أقـرانه يقـول له: افصل كلامك من كلام النبي، وقد ذكـرت كـثيراً مـن هـذه الحكايات، وكثيراً من أمثلة ذلك في الكتاب المذكور،

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب ۹: ۶٤٩.

<sup>(</sup>Y) عون المعبود ٣: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) شرح مشكل الآثار ٦: ٣١١.

واسمه تقريب المنهج بترتيب المنهج<sup>(۱)</sup>.

وهـنه النصـوص بـنحو وبآخر تعلن أنّ تراث الزهري مؤلف من شيئين هما ما جاء عن النبي من جهة، وما جاء عن الصحابة، أو عن نفسه من جهة أخرى، بيد أنّ ما جاء عن الصحابة أو عن نفسه، لا يمثل سنة النبي بحل من الأحوال، وهذا الأمر يؤكـد أنّ ما عـند الزهـري مزيج من دين الله ووحي الأراء، وليس هو ذلك: ﴿الدّبِنُ لَا يَعْمُ كُما وصفه القرآن الكريم..

فإذا أضفت إلى ذلك أنّ الصحابة الذين أخذ الزهري عنهم الدين كلهم من خصوم علي على تفاوت بينهم في درجة الخصومة في الطريقة وفي الكيفية، وأضفت إلى ذلك أيضاً أنّه معتمد الأمويين في مضمار الفقه والحديث والسنّة التي وحيها تراث بني أميّة، وقرآنها أمجاد الجاهليّة، ينتج أنّ الأمويين وأذنابهم قد تركوا السنة من بغض على في إطار آيديولوجية اخطبوطية، وهذا أيسر ما يقال..

### الزهري من أعداء علي

ورد في الأخبار الصحيحة أنّ هذا الرجل من أعداء أمير المؤمنين علي؛ فهو يعتقد بدموية أمير المؤمنين علي كما كان يعتقد أسلافه الأوائل من مثل أم المؤمنين عائشة وعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت وغيرهم..

روى ابن عساكر عن عبد الرزاق عن معمر قال: سألت الزهري: علي أحب إليك أم عثمان؟؟؟ قال فسكت ساعة ثم قال: عثمان؛ الدماء الدماء (٢)!!!

وروى أيضاً عن عبد الرزاق عن معمر قال: سألت الزهري عن عثمان وعلي أيهما أفضل؟ فقال: الدم الدم؛ عثمان أفضلهما، قال معمر: وكان يقول: أبو بكر وعثمان ثم يسكت (٢).

إنّ هذا يور ثنا قناعة بأنّ الزهري ليس في خط علي الذي يدور معه الحق حيثما دار، فإنّ الشيء يعرف بنقيضه كما قيل، وإذا كان الأمويون لا يرضيهم إلا لعن علي

<sup>(</sup>١) النكت على ابن الصلاح٢: ٨٢٩. وقريب المنهج أحد كتب ابن حجر المهمّة، وموضوعه الإدراج في الحديث.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینهٔ دمشق ۳۹: ۰۰۰۰

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ٣٩: ٥٠٦.

الـذي يصـورونه خارجـاً عن الدين، فكيف يمكن أن تكون عقيدة الزهري فيه حينما ولوه أسمى مناصب الشرع من قضاء وفتوى وحديث..

إنّ الزهري \_ إذا ما أردنا الإنصاف \_ بين احتمالين، فإمّا أن تكون مجاراته لبني أمية من التقية وإمّا لا، والاحتمال الأول لم يتفوه به أحد ممّن قبلته الكعبة، بل ذكروا أنّه كان سلطانياً من وعاظ السلاطين وذنباً للملوك منديلاً لهم، ففي بعض الأرقام المارة والآتية إعلان أنّه قدّم دينه للأمويين على طبق من ذهب، وفي المقابل رفعوا من شأنه إلى ما لا يستحق من الشأن، وما هو أوضح من ذلك أنّه كان في سعة من مخالطة البغي الأموي، لأنّه كان خامل الذكر لا يحسب له أيّ حساب، صعلوكاً لا مال له؛ لكن هو الني تزلف للأمويين لأجل المال، فإنّه بعد أن خطط للقاء عبد الملك بن مروان كان أول شيء طلبه منه المال والنعيم كما بان لك.

والإنصاف فأقل ما يقال في الرجل هو أنّه بملاحظة مقامه في الدولة التي سعت في إبطال آثار علي كما يقول الإمام الرازي والتاركة لدين الله بغضاً له، كان يجري في مجرى الأمويين، وآية من آيات ذلك أنّه ترك دين علي الذي حمله عنه أهل العراق كما سنوضح ولم يأخذه إلا عن أعدائه، وهذا ما فعله تلامذته المبرزين، مالك بن أنس وغيره.

#### الزهري يكتم الحقيقة من أجل الدولة

روى ابن عساكر عن السري بن يحيى عن ابن شهاب قال: قدمت دمشق وأنا أريد الغزو فأتيت عبد الملك لأسلم عليه فوجدته في قبة على فرش يفوق النائم والناس تحته سماطان فسلمت عليه وجلست فقال يا ابن شهاب: أتعلم ما كان في بيت المقدس صباح قتل علي بن أبي طالب؟. قلت نعم!! قال: هلم، فقمت من وراء الناس حتى أتيت خلف القبة، فحول وجهه فانحنى علي وقال: ما كان؟! فقلت: لم يرفع حجر في بيت المقدس إلا وجد تحته دم. قال: فقال: لم يبق أحد يعلم هذا غيري وغيرك، فلا يسمعن منك. قال: فما تحدثت به حتى توفى.

وقد علّق ابن عساكر على هذا الخبر بقوله: قال البيهقي: وروي بإسناد أصح من هذا عن الزهري أنّ ذلك كان في قتل الحسين (١٠).

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینهٔ دمشق ۲۱: ۹۸۰.

أقول: وقد ذكر الذهبي ذلك في تاريخ الإسلام في شأن الحسين التي جازماً به (۱)، على أنّـه لا منافاة فيما رواه الزهري، سواء كان متعلق الخبر مقتل علي أم مقتل الحسين التي بل الظاهر أنّهما روايتان عن واقعتين؛ فكلتاهما مثبتتان؛ فلا تعارض بحسب الصناعة الأصولية (=علم أصول الفقه).

هذا، وقد تقدم عليك أنّه حدث بفضيلة لأمير المؤمنين علي حينما دهمه المرض وظن أنّه سيموت، لكنّه ندم على حديثه حين عافله الله، وعلى أيّ حل فهذا يلل على شيئين الأول: كتمان الزهري لحقائق السماء، والثاني: عداوته لأمير المؤمنين علي وللحسين ولعموم أهل البيت ولو بطريقة كتمان البينات وبراهين الدين، وملامح الأيديولوجية في ذلك واضحة للغاية!. ولعل هذا هو ماحدا بالإمام ابن حبّان في كتاب الجروحين ليقول: ولست أحفظ لمالك ولا للزهري فيما رويا من الحديث شيئاً من مناقب على المنظم المله المناهدة على المنطقة المناهدة المناه

وبغيض النظر عن دقة هذه العبارة الثقيلة الوزن، إلا أنّ ما توصلنا إليه يترجرج في حوضها بيقين.

#### إلفات نظر!

وقبل أن نعرض بالذكر لدور الزهري الني ما زال نابضاً في تشكيل الآيديولوجية بما يبهر الألباب، نمهد لذلك بالقول: إنّنا فيما سبق أشرنا على ضوء بعض النصوص وبعض الأرقام التاريخية أنّ الأمويين وعموم المبغضين لعلي وكل خصومه حتى عهد الزهري، تركوا سنة رسول الله عَيْرَالله المبغض في إطار طريقة من التفكير وآيديولوجية متقنة البناء، وفيما يخص الزهري كتب كثير من الكتّب في هذا الأمر بل أطنبوا في اجتراره ولكن ببساطة متناهية؛ حتى كأنّك تشهد بأنّهم لا يعرضون للموضوع إلا من باب الكلام يجرّ الكلام؛ وبرهان ذلك أنّ السمة الغالبة فيما كتبوا ويكتبون الدوران في فلك الدلالة الهزيلة للنص، المحبوسة في زنزانة الماضي من التاريخ، على حين أنّ ترك السنة ليس سلوكاً مرحلياً حدث في حقبة تاريخية معينة حتى نكتفي بمثل تلك الدلالة مع أنّ ما بين أيدينا قطيع ضخم من

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام: ١٦ حوادث سنة ٦٠ هـ.

<sup>(</sup>٢) المجروحين لابن حبّان ١: ٢٨٥.

النصوص وفضاء غير متناه من الدلالات، لم يستثمر على ضوء منهج موضوعي وحدوي يغطي كل مراحل التاريخ؛ فتلكم الكتابات تتحدث عن دور الزهري ولا تتحدث عن التراث الذي صاغ الزهري زهرياً كما نراه \_ اليوم \_ بعد أكثر من ألف سنة، ولا تتحدث عن طريقة تفكيره إلا في حدود أنّها ماتت بموته مع أنّها ما زالت نابضة تشهق وتزفر حتى هذه الساعة..، وفي الحق فتلكم الكتابات تتحدث عن سلوك شخصي قام به هذا العبقري في تلك المرحلة مات بموته في الأقل، وبعيد موته في الأكثر، أو هذا هو ما تمخض من نتائج تلك الكتابات ليس غير.

وبكلمة واحدة فالدراسات التي أنشأها الباحثون والعلماء في هذا الموضوع ضيقة \_ فيما تعلن نتائجها \_ في حدود السلوك الشخصي للزهري، ولم تحلّق في فضاء طريقة التفكير التي ما زالت نابضة حتى لحظة كتابة هذه السطور؛ ففيما اتضح، وفيما سيتضح أكثر فأكثر، فبغض علي ليس هو فعلاً أخلاقياً وقلبياً بالدرجة الأساس، بل هو آيديولوجية قادرة على التحرر من عبودية المرحلة التاريخية إلى ما بعدها من المراحل..

والحق، ليس الأمر بالبساطة التي ذكرتها تلك الدراسات، بل هو في ضوء ما تدرّه أضرع النصوص ذات الدلالات السمينة، مشروع يعبّر عن منظومة كاملة من المعرفة، لا يقف أمره على ترك المصداق والمصداقين والثلاثة والعشرة من سنة النبي انطلاقاً من ذلك البغض في مرحلة تاريخية معينة..

ولكن ما هي حدود هذه الآيديولوجية في عهد الزهري بالذات؟ وما هي أبرز أسكالها؟ بل ما الدليل عليها؟ إذ من الممكن افتراض أنّ ترك السنة مجرد سلوك شخصي عار عن كل طريقة تفكير، بل من الممكن افتراض أنّ السنّة قد انتشرت في عهد الزهري؛ فهو فيما يقال أوّل من دوّن لها باتفاق..!

بنحو عام فمجموع نتائج الدراسة حتى هذه اللحظة وكذلك نتائج الفصل الذي عقدناه للبحث في عصمة النبي أسفر بلا التواء عن وجود مبادىء لهذا المشروع، فلقد اكتشفنا هناك أنّ التاركين للسنة النبوية قائلون بعدم عصمة النبي، وقائلون بكفاية كتاب الله بإلغاء دور السنّة وتفريغ محتواها وتناسيها، وحاطّون من قيمة النبي وقدره، وحاسدون له ولأهل بيته و...، ومجموع ذلك يبين أنّ هناك بناءً معرفياً كاملاً يتناول بالرفض كل ما لا يعجب قريش ومن نسج على منوالها من أمويين ومن

غيرهم من دين الرسول محمد عَيْمَ الله (=سنّته) وفيما اعتقد فإنّ من أفضل الصيغ المعبرة عن هذه الحقيقة قول الخليفة عمر بن الخطاب لابن عباس: كرهت قريش أن تجمع لكم النبوة والخلافة، وقوله الآخر: اختارت قريش لنفسها فوفقت وأصابت، وقوله: أبت والله قلوبكم يا نبي هاشم إلاّ حسداً ما يزول...، وبالذات قوله: حسبنا كتاب الله إنّ النبي يهجر، وغير ذلك من الصيغ المتقاطعة مع منطق الإسلام وطريقة تفكير سيد المرسلين، وإذا شككنا في كلّ شيء فلا نشكّ مبدئيّاً في أنّ هذه المبادىء لم ينقطع تأثيرها على مسيرة السنّة النبوية في أيّ مرحلة من مراحل التاريخ.

مضافاً إلى استحالة افتراض عدم وجود مثل هذا المشروع، إذ وكما أخبرناك لا يمكن بالنظر لمقررات علوم السياسة والتاريخ أن تخيم دولة بجناحيها على ملايين البشر وعلى ما لا يحد من الأصقاع تلك المدة الطويلة من دون رؤية وطريقة في التفكير خاصة بها، وهذا مع اليقين التاريخي بأن طريقة التفكير هذه جعلت من أمير المؤمنين على وأهل بيت النبي العدو الأول لعدة قرون..! والحاصل فقد برع القرشيون الأوائل والأمويون حتى عهد الزهري في ذلك غاية البراعة، وليس من شك في أن هذه الكتل برهنت على أن البغض ليس سلوكاً ساذجاً أو فعلاً قلبياً له نهاية، بل هو نظام من الأفكار يهدف إلى شيء كبير على ما مر عليك بعضه في الفصل السابق، وعلى أي حال فهذا بمثابة التذكير بكل ما قدّمنا، والتمهيد ل....

## الآيديولوجية والزهري (المبدأ والممارسة والتشكيل)

بناء على ذلك فالزهري حينما مسك بزمام الجهاز المعرفي والروائي للأمويين كان قابعاً خلف جدران هذه الآيديولوجية؛ في صيغتها التي أعلنها ابن عبّاس بقوله: اللهم العنهم فقد تركوا...، وفي الحقيقة لا نستطيع أن نلم بكل أطراف الآليات التطبيقية لهذه الآيديولوجية مع عجالتنا هذه حتّى عهد الإمام الزهري، ولكن كربلاء وواقعة الحرة وتصفية شيعة أمير المؤمنين وانتهاك الأعراض وامتهان البشر، وقتل المسلم لمجرد أنّ اسمه علي أو حسن أو حسين، وسب علي ثمانين سنة على المنابر، كلها آيات على هذا الأمر، وهي صيغ حمراء وسوداء قاتمة لحقيقة الآيديولوجية لا تسرّ الناظرين..

لكن الزهري الفذ استطاع فيما بعد ذلك العهد أن يلبس الآيديولوجية لباساً أبيض يسر الناظرين، مع ما فيه من تضبيب؛ فلقد قنن هذا التابعي الكبير آليات ترك السنة بشكل متطور جداً لا يخطر إلا على بال مثله من عباقرة التاريخ

ورجالاته..؛ فلقد ذهب ذلك اليوم الذي يترك فيه معاوية سنة رسول الله بغضاً لعلى جهاراً أمام مرأى المسلمين في مكة بمنتهى الجرأة؛ ولعلّ ما يدعو لذلك هو تصاعد الوعي في الجتمع الإسلامي مع حركة التاريخ، فعامل التاريخ - كما سترى - كفيل بفضح الأكاذيب ونبش المستور من الحقائق، وكفيل بأن يجعل كثيراً من خصوم على من منصفى أهل السنّة من أهل تيار الاعتدال في سراطٍ لا تنطلي عليه أكذوبة أنّ علي والحسن والحسين من الخوارج ومن أهل النّار كما صوّرهم معاوية ومن جاء بعله، وهو كفيل بأن يجعلهم واقفين بوجه صريح الباطل في ميدان الكفاح من أجل الضمير لا أقل..، وشيء آخر وهو أنّ بوادر ثورة العبّاسيين تحت شعار الرضا من أل محمد لاحت في الأفق؛ وهذا الأمر بحكم ذلك التصاعد يعمل بفعّالية في استقطاب كثير أو أكثر علماء أهل السنّة عن كانوا أسارى الأيديولوجية في الزمن السابق أو ثمن كانوا في تقاطع مع الأمويين؛ أو ممّن كانوا لا يرتضون فكرة أنّ علياً وأهل بيت النبي من الخوارج ولا سبّهم على المنابر..، فهذا وغيره من الأسباب التي لا تحيط بها عجالتنا هذه تعمل على إمالة حرف الأمويين لصالح العبّاسيين ولعموم مناوئيهم، ولخطورة الموقف وقف الأمويون بتخطيط من الزهري إزاء كل ذلك وقفة حازمة، فلم يعلنوا أنّهم سيتركون السنة النبوية بالبساطة التي أعلنها معاوية من قبل؛ فماذا صنعوا؟.

إنّه م - في النتيجة - وإن فعلوا عين ما فعله معاوية بن أبي سفيان حذو القذة بالقذة، إلا أنّهم أعادوا بناء منظومة المعرفة الأموية وتشكيلها على نفس الأسس والمبادىء الأولى، لكن بأسلوب وطريقة من التفكير تلائم المرحلة الراهنة أيّما ملائمة، مصطبغة بصبغة الهدوء والبرود أيّما اصطباغ، والخطير في الأمر أنّ لباس الأيديولوجية الأحمر بعد أن كان عمّا يضارع الارتداد عن الدين، أضحى اليوم خلال عمليّات الأسطرة والأدلجة والتمويه والتشكيل هو دين الله ولا دين سواه، مع أنّه - في الحقيقة - عين ذلك الارتداد وما يضارعه وليس شيئاً آخر..

ولولا الزهري لم يكن ليتم لهم ذلك، ففي هذه المرة وبدعوى الحفاظ على سنة النبي أصل هذا العبقري لحديث رسول الله أصولاً قرشية محكمة وقعد لها قواعد أموية راسخة؛ كيما يبقى (فيما يزعم الزهري) صلب السنة متماسكاً أمام عاصفات التحريف والضياع..، ومن المؤكد أنّ سنة رسول الله التي تفيض من معين أمير

المؤمنين علي المقدس أو من معين محبّيه من الصحابة والتابعين والتي نهض بكاهل الاستماتة في نشرها خلال مائة عام ما نسيته يد الحجاج من شيعته المخلصين لا ينسجم أدنى انسجام مع تلك الأصول ولا مع تلك القواعد، على أنّ أقل ما يقال هو أنّه لا ينسجم مع طريقة الحكم الأموية في المبدأ ولا في المنتهى..

# الزهري وعناصر تشكيل الآيديولوجية من جديد

### العنصر الأول: اكتشاف الزهري علم الأسانيد

إنّ أول ما فعله الزهري ليصوغ الآيديولوجية بصياغته المذهلة اكتشافه علم الأسانيد، إذ هو علم تأسس على يديه، فقد جاء أنّ الزهري سمع إسحاق بن عبد الله بالمدينة يحدث فيقول: قال رسول الله..، قال رسول الله..، فقال له: مالك قاتلك الله يا ابن أبي فروة، ما أجرأك على الله، اسند حديثك، تحدثونا بأحاديث ليس لها خطم ولا أزمة (۱).

قال الشافعي: قال ابن عيينة: حدث الزهري يوماً بحديث، فقلت: هاته بلا إسناد، فقال: أترقى السطح بلا سلم (٢٠).

وقال الوليد بن مسلم: خرج الزهري من الخضراء (قصر لعبد الملك) من عند عبد الملك بن مروان فجلس عند ذلك العمود فقال: يا أيّها الناس إنّا كنا منعناكم شيئاً قد بذلناه لهؤلاء فتعالوا حتى أحدثكم، قال: وسمعتهم يقولون: قال رسول الله، قال: يا أهل الشام، مالي أرى أحاديثكم ليس لها أزمة ولا خطم؟!.

قال الوليد: فتمسك أصحابنا بالأسانيد من يومئذ (٣).

وقال مالك بن أنس: أول من أسند الحديث ابن شهاب(؟).

والسؤال الذي ينبغي أن يطرح بجدّية وموضوعية هو: ما هو الهدف المستور وراء

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣: ٣٦٥، والخطم جمع خطام والأزمة جمع زمام، وكل منهما يعني الحبل الذي يقاد به البعر.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام للذهبي ٥: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) الجرح والتعديل ١: ٢٠ و٨: ٧٤.

إكتشاف علم الأسانيد، وأين ملامح آيديولوجية مواجهة الدين، وترك السنّة من بغض على في ذلك؟؟؟!!!.

الجواب هو أنّ أوّل مقررات هذا العلم وأهمّها هو الضرب على حديث محبّي أمير المؤمنين علي بالشمع الأحمر؛ سواء أكانوا من الشيعة أم من معتدلي أهل السنة (فيما سنوضح)..، فهذا العلم على أيّ حال يبعل من أحاديثهم كرماد تذروه الرياح...، لا شيء؛ إذ هو يقرر أنّ منابع الرواية النبوية الصحيحة هي الشام والمدينة والبصرة، وأمّا الكوفة أو العراق فلا؛ لأنّ فيها الموت الزؤام؛ فيها شيعة علي...، ومعتدلو العقيدة من أهل السنّة..

قال الأوزاعي: كانت الخلفاء في الشام إذا حلّت بهم بليه سألوا عنها علماء أهل الشام وأهل المدينة، وكانت أحاديث أهل العراق لا تتجاوز جدر بيوتهم (١٠).

وقال ابن المبارك: ما دخلت الشام إلاّ لأستغنى عن أحاديث أهل الكوفة(٢٠).

وقـال مـالك بن أنس تلميذ الزهري البار، والذي لم يرو عن أحد من الكوفيين من محبّي على: لم يرو أولونا عن أوليهم، كذلك لا يروي آخرونا عن آخريهم (٣٠).

وكان مالك يرى في أحاديث أهل العراق أنّها تنزل منزلة أحاديث أهل الكتاب، لا تصلق ولا تكذب (١٠).

ولا ريب في أنّ المقصود من أهل العراق بالدرجة الأساس هم شيعة أمير المؤمنين وأهل بيت رسول الله أو الرافضة كما يحلو للبعض أن يسمّيهم، والنصوص في ذلك كشيرة منها ما روي عن هشام بن عبد الملك أنّه حج فرأى الناس حول محمد بن علي بن الحسين بن علي، الباقر فقال: ذاك المفتون به أهل العراق (٥٠). وهذا نص في أنّ المقصود بأهل العراق هم الشيعة بالدرجة الأساس.

وفي منهاج السنّة استلل ابن تيمية بقول مالك الآنف على أنّ حديث أهل العراق أو الرافضة - كما يشتهي ابن تيمية أنّ يسمّيهم - هو الذي دعا الأكابر من

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۱: ۳۲۹.

<sup>(</sup>۲) تهذیب تاریخ دمشق ۱: ۷۰.

<sup>(</sup>٣) الكامل في الضعفاء لابن عدى ١: ٤.

<sup>(</sup>٤) تهذیب تاریخ دمشق ۱: ۷.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ٤: ٥٠٥.

محدثي أهل السنة كمالك بن أنس لأن يضربوا على حديثهم بالشمع الأحمر، ويترك (١٠).

وفي هذا السياق ذكر ابن تيمية - أيضاً - أنّ عبد الرحمن بن المهدي (وهو من معتدلي أهل السنة قياساً بغيره) قال لمالك بن أنس: يا أبا عبد الله سمعنا في بلدكم أربعمائة حديث في أربعين يوماً، ونحن في يوم واحد نسمع هذا كله! فقال له مالك: يا عبد الرحمن ومن أين لنا دار الضرب، أنتم عندكم دار الضرب تضربون بالليل وتنفقون في النهار (۱). إشارة إلى أنّ أهل العراق يضعون الحديث ويكذبون.

ومن ثمّ فقد ثبت عن الزهري نفسه عدم الالتفات إلى أحاديث أهل العراق متهماً إيّاهم بالكذب والتحريف فقد قال: يا أهل العراق، يخرج الحديث من عندنا شبراً ويصير عندكم ذراعاً (٣). إشارة إلى كذبهم.

وروي عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: إنّ من أهل العراق يُكَذَّبُون ويَكُذِّبُون ويَكُذِّبُون ويَكُذِّبُون

وعنه في نص آخر قال: إنّكم معاشر أهل العراق تأخذون الأحاديث من أسافلها ولا تأخذونها من أعاليها<sup>(٥)</sup>.

وهذا نص على أنّ موقف الزهري وغيره من أهل العراق مستقى عن خصوم أمير المؤمنين علي من مثل عبد الله بن عمرو بن العاص كما في النص السابق، وعن أم المؤمنين عائشة حينما نابذها أهل العراق (شيعة علي) في الجمل على سواء، وعن عبد الله بن عمر الذي كان يبغضهم لتوليهم علياً وهكذا البقية...، لكن في الوقت الني اتخذ خصوم علي هذه المواقف اللاشرعية واللامسؤولة من أهل العراق، ومن محدثيهم بالدرجة الأساس، يحدثنا أبو سعيد الخدري فيما أخرج مسلم: إنّ النّبي عَلَيْهُ فَكُر قوماً يكونون في أمته: «سيماهم التحالق هم شرّ النار أو من أشر الخلق يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق» فضرب النبي لهم مثلاً، قل أبو سعيد: وأنتم قتلتموهم يا

<sup>(</sup>١) منهاج السنّة لابن تيمية ١: ٣٣١. طبع دار الكتب العلمية بيروت/ لسنة ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة لابن تيمية ١: ٣٣١. طبع دار الكتب العلمية بيروت/ لسنة ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٤٥.

<sup>(</sup>٤) طبقات بن سعد ٤: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) مجمع الزوائد ٧: ٣٥٠، ورجاله ثقات.

أهل العراق(١).

أقول: وهذا نص نبوي ـ صحيح بالاتفاق وواضح الدلالة ـ في مدح أهل العراق ومثله كثير في مجاميع الحديث، وأنا ـ والله ـ أتحدّى أن يأتيني أحد بحديث صحيح، متفق عليه، واضح الدلالة، مثل هذا، مدح فيه النبي عَلَيْهُ أهل مصر من الأمصار سوى الأنصار، الذين تبوؤا الدار والإيمان!!!!! وإذن فمن دين الوحي الأموي رمي العراقيين بالكذب..

وروي أنّ رجلاً من أهل العراق طلب من محمد بن عبد الرحمن أن يسأل عروة بسن الزبير عن رجل يهل بالحج فإذا طاف بالبيت حلّ، فذكر ذلك لعروة، فقال عروة: لا يحلّ، فذكر محمد بن عبد الرحمن للعراقي ذلك، فقال العراقي: فاخبره ما شأن أسماء والزبير فعلا ذلك، فلمّا أخبر عروة بذلك قال: أظنّه عراقياً، قلت: لا أدري، قال عروة: فإنّه كذب(١).

أقول: وقول العراقي في النص الآنف: ما شأن أسماء والزبير فعلا ذلك مأخوذ من قول ابن عباس لعروة: سل أمك يا عرية الذي تقدم تخريجه في الفصول السابقة، ومن ثم فهذا مؤشر على أن في أحاديث أهل العراق فضائح الآخرين ومثالبهم، وهو أحد أهم أسباب تركها من قبل الآخرين، ونحن إذا نسينا فلا ننسى أن كل من منع من أحاديث أهمل العراق هو من خصوم أمير المؤمنين على الذي يدور معه الحق حيثما دار، وكذلك مع شيعته الذين هم أدنى الطائفتين إلى الحق كما نص رسول الله في حديث أبي سعيد وفي غيره.

وروي عن جماعة من أهل الكوفة قالوا: أتينا سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب نسمع منه. فقال: من أين أنتم؟. قلنا: من أهل الكوفة. فقال: حرورية سبئية؟ عثمان خير من على؟ عثمان خير من على؟

أقول: وهذا نص في أنّ مدار بغض أهل ذلك الإتجاه لأهل العراق هو تفضيل على إمّا على عثمان وإمّا على الجميع، وفي هذا ينطوي جانب من السبب الذي جعل منهم لا يعبأون بأهل العراق ويتهمونهم بالكذب، وننبه على أنّ سالمًا خلط الحابل

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۳: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ٣٩: ٥٠٤.

بالنابل في قوله: حرورية سبأية، إذ الحرورية ليسوا هم السبأية، فعلى ما اتفقت عليه مصادر أهل السنّة فالحرورية خوارج، والسبأية غيرهم، مضافاً إلى أنّ تلك المصادر أعلنت أنّ الحرورية كفّرت عليّاً أوعثمان على حد سواء؛ بخلاف السبأية الذين ألّهوا علياً!.

وقد أخرج أحمد عن زيد بن أرقم أنّه سأله رجل من أهل العراق عن حديث غدير خم فقال: زيد بن أرقم: أنتم يا أهل العراق فيكم ما فيكم (١٠).

وقال سفيان بن عيينة: من أراد المناسك فعليه بأهل مكة، ومن أراد مواقيت الصلاة فعليه بأهل المدينة، ومن أراد السير فعليه بأهل الشام، ومن أراد أن لا يعرف حقه من باطله، فعليه بأهل العراق<sup>(۲)</sup>.

وعنه أيضاً: من أراد الإسناد والحديث الذي يسكن إليه فعليه بأهل المدينة (١٠).

وقال ابن عساكر: لأنّ المتقدمين من أهل الحجاز (مكة والمدينة) كانوا لا ينظرون إلى رواية أهل العراق ولا يأخذون بها<sup>(١)</sup>.

وخاطب الشافعي (=تلميذ مالك) أحداً بقوله: كل حديث جاء من أهل العراق وليس له أصل في الحجاز فلا تقبله وإن كان صحيحاً، ما أريد إلا نصيحتك (٥٠).

أقول: وهذا نص في أنّ الحديث الصحيح عن رسول الله لا يقبل عند الشافعي إذا لم يكن له أصل في الحجاز، على أنّك قد عرفت أنّ أحاديث الحجازيين مرجعها في الأعم الأغلب \_ إلى الصحابة المتقاطعين مع أمير المؤمنين علي وإلى أعدائه، وكذلك أحاديث الشاميين المستقاة عن أبي هريرة وزيد بن ثابت وأبي الدرداء ومن كان على هنه الشاكلة، على تفاوت بينهم في طريقة الخصومة وعرض العداء، أما أحاديث أهل العراق فمرجعها إلى علي والحسن والحسين وعمار بن ياسر وحذيفة وخزيمة وأبي التيهان وابن عباس وعبد الله بن مسعود وأضرابهم، وأمر آخر وهو أنّ أحاديث الحجاز كانت محكومة بآيديولوجية عمر أو قريش ما شئت فعبر: حسبنا كتاب

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد٤: ٣٦٨.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۱: ۳۲۹.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ١: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مدينة دمشق ٥١: ٣٨٥.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٠: ٢٤.

الله، وهذه الآيديولوجية حكمت ـ تقريباً ـ على كل سنة الرسول بالقتل كما ستعرف مفصّلاً، ومن الطبيعي جداً أن يروي أتباع علي ما لا يرويه أتباع عمر وعموم ذلك الخط، بل لنا أن ندعي أنّ أكثر ما رواه ذلك الخط منحول إلى الرسول بالنظر لمقررات هذه الآيديولوجية؛ إذ لنا أن نسأل عن أصل هذه الأحاديث التي يروونها عن رسول الله مع أنّ عمر منع ـ تقريباً ـ من كل حديث؟؟.

وكذلك يرد على الشافعي وعلى كل أسلافه عكس العملية، وهو أنّ أحاديث الشاميين والحجازيين إذا لم يكن لها أصل في العراق لا تقبل وإن كانت صحيحة، وآيتنا في ذلك أنّ أحاديث الشاميين والحجازيين رويت في إطار حسبنا كتاب الله أو في إطار تركوا السنة من بغض علي، في حين رويت أحاديث أهل العراق عن رسول الله في إطار أنّ علياً كان متقيداً بالسنن، فأيّ الأحاديث ألصق برسول الله؟!!!.

وعصارة القول: فالهدف من اكتشاف علم الإسناد تحجير السنّة النبوية في حدود منابعها في الحجاز والشام والبصرة، والتي هي منابع الخصومة مع أمير المؤمنين علي والخصومة مع محبيه، وأنت جدّ خبير بأنّ مثل هذا التحجير كفيل بأن يسحب \_ بقوة \_ بسلط المصداقية من تحت الرواية الكوفية والعراقية عن رسول الله؛ خاصّة وأنّه سيتوضح لك لاحقاً بأنّ الكوفيين سنيّهم وشيعيّهم أخذوا الدين عن علي أو عن أصحابه، وهذا ما يخشاه الأخرون...، وعلى أيّ حال فهذا العنصر الأوّل، وأمّا..

العنصر الثاني: الزهري أول من دوّن الحديث

هذا ما نقله العجاج الخطيب بل قد نقل في ذلك إجماعاً بقوله: وأجمع العلماء على أنّه كان أول من دوّن السنة (١)، وليس هذا فحسب بل نقل أنّ أول سيرة للنبي ألفت في الإسلام هي السيرة الزهرية (١).

وقال مالك بن أنس: أول من دون العلم ابن شهاب (١٠).

وقـال ابـن حجـر في الفتح: وأول من دون العلم ابن شهاب بأمر عمر بن عبد العزيز (١٠).

<sup>(</sup>١) السنة قبل التدوين: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) السنة قبل التدوين: ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم ١: ٨٨ طبع مصر \ الطبعة المنيرية، تاريخ مدينة دمشق ٥٥: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١: ١٨٥.

وقد جزم الدراوردي بذلك على ما حكاه الذهبي عنه في قوله: أول من دون العلم وكتبه ابن شهاب  $^{(1)}$ .

وفي تاريخ الإسلام للذهبي قل معمر: كنّا نرى أنّنا أكثرنا على الزهري حتى قتل الوليد بن عبد الملك فإذا الدفاتر قد حملت على الدواب من خزائنه من علم الزهري، وقد علق الذهبي على هذا الكلام بقوله: يعني الكتب التي كتبت عنه لآل مروان (٢٠).

أقول: فتأمل في هذا النص السمين الدلالة؛ فالكتب إنّما كتبها الزهري لآل مروان، فأيّ سنّة ينبغي أن تكون فيها؟ وهل لنا أن نتخيّل فيها ما توسط أمير المؤمنين علي في نقله عن رسول الله عَيَّاتُهُ ؟؟؟. والزهري في طول ملابسات اكتشافه لعلم الأسانيد، وبملاحظة كونه الرجل الأول في مضمار الرواية والفتوى والقضاء حسب القرار الأموي أوكلت إليه مهمة كتابة السنة النبوية، ليكون أول المسلمين إنجازاً لهذا العمل، وكان هذا فيما يظهر رأياً للزهري أعجب سريرة الخلفاء المعادين لعلي، أو بالعكس، ولا فرق في ذلك..

خرّج الذهبي قال: عن معمر، عن الزهري، قال: كنا نكره الكتاب، حتى أكرهنا عليه الأمراء، فرأيت أنْ لا أمنعه مسلما<sup>(٣)</sup>.

هذا النص يوحي بأنّ الزهري كان مجبوراً مقهوراً على الكتابة والتدوين في هذا العصر، وأنّه كان مجرد وسيلة تفتقر لكل مبدأ وغاية، وفي الحقيقة فالأمويون وإن كانوا هم الآمرون بالكتابة إلا أنّ للزهري غرضاً في مباشرة هذا الأمر سنذكره لك قريباً..، وأيّا ما كان من ذلك فالنص الآنف جلي في أنّ كتابة سنّة رسول الله عَلَيْقِهُ في هذه المرحلة التاريخية لم يكن قراراً خالصاً لأهل العلم بل هو حكم سياسي احتاجته نظرية الحكم الأموية في خصوص هذه المرحلة وإلاّ لما أمرت بالتدوين، وكون الزهري مضافاً إلى بعض أعوان الدولة المبرزين هم من باشر بتنفيذ هذا القرار، فهذا يعني أنّ الزهري مع أولئك الأعوان خير وسيلة للدولة في تحقيق هذا المشروع، وأنّهم إنّما باشروا التنفيذ عن كامل القناعة والرضا، ولكن ما هو أهمٌ من ذلك..

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام للذهبي ٥: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٤.

#### لماذا دونت السنّة في عهد عمر بن عبد العزيز؟.

وما هي أسباب ولادة هذه الفكرة في هذا العهد بالذات؟ وما هو الدافع الحقيقي لذلك بعد أن دفنت مقررات النبوة في مقبرة التاريخ مائة عام منذ عهد عمر بن الخطاب؟.

يجيبنا الزهري بنفسه عن ذلك بقوله: لولا أحاديث تأتينا من المشرق ننكرها ولا نعرفها، ما كتبت حديثاً ولا أذنت في كتابته (١).

أقول: وهذا نص في أنّ مشروع تدوين السنّة في هذه المرحلة ليس رأياً تفردت به الدولة فحسب، بل ما ينطوي عليه مبدأ إمام المحدثين الزهري في ردّ كل ما ينكره ولا يعرفه ممّا ينسب إلى رسول الله من آتيات المشرق التي كُتب لها إذ ذاك أن تغزو حتى الشام معقل الأمويين الأول هو السبب، وما ينبغي إلفات النظر إليه هو أنّ المقصود بللشرق العراق، أو الكوفة إذا ما توخينا الدقة؛ آية ذلك أنّ منابع الرواية النبوية في ذلك العهد خمسة فقط، هي: الشام ومكة والمدينة والبصرة والكوفة، ولا يوجد غيرها على وجه الأرض باتفاق، فالعراق أو الكوفة على ذلك هو المقصود لا محالة، وسنعرض لذلك أيضاً لاحقاً.

وعلى أيّ حال فإذا كان أمر الأمويين بتدوين السنّة بمثابة الردّ المباشر على سيرة عمر أو قريش، أو سيرة ما مضى من الأمويين، القاضية بمنع تدوين حديث النبي، تلك السيرة التي استمرت مائة عام، والتي أضحت ديناً وتراثاً للآتين، والتي فيها من الخطورة ما فيها على موقعية الأمويين السياسية والشرعية؛ لأنّها مخالفة ليست ككل المخالفات..

أقول: فإذا كان الأمر كذلك، وخطورة الرد على سنة عمر هي هذه، فعبقرية الزهري بالمرصاد لهذا الأمر ولهذه الخطورة؛ فالزهري الآن لا يريد نخالفة سنة عمر بل هو يقلد عمر في التعرف على المصالح والمفاسد والعمل بالرأي من أجل الصالح الإسلاموي العام، ومن أجل الحفاظ على سنة النبي من التحريف والضياع، فكان عليه أن يجد تبريراً يقنع الرأي العام مجانباً لِلَّفِّ والدوران، وليس أحسن من قوله: لولا أحاديث تأتينا من المشرق...، خاصة وأن كلّ أسارى الايديولوجية فضلاً عن

<sup>(</sup>۱) تقييد العلم: ١٠٨.

عموم خصوم علي البارزين وحتّى كثير من معتدلي أهل السنة لا يعارضون أصل المبدأ في ضرورة الدفاع عن السنة، ولايضر اختلاف الصيغ إذا ما كانت باردة هادئة، على أنّ هؤلاء المعتدلين مع كونهم غير مجانبين للإنصاف في كثير من الأحيان إلاّ أنّهم في آخر المطاف يرجحون كفة الزهري على غيره بلا كلام؛ وثمّة أمر وهو أنّ الزهري ذكر المشرق ولم يذكر العراق كما ذكر في النصوص التي أسلفناها عليك سابقاً، والعلة فيما أظن هي حتّى لا يثير حفيظة أهل المشرق (=العراقيين) من معتدلي أهل السنة الذين هم على قارعة طريق الثورة العبّاسية وشعار الرضا من آل محمد؛ أي أولئك الذين لا يعلنون العداء لأمير المؤمنين علي، بل الذين قد يبرزون شيئاً من ميلهم لعلي ولأولاده، ومن الأمثلة على ذلك الإمام أبو حنيفة... على أيّة حال وبغض النظر عن هذا وذاك فولادة فكرة التدوين في هذا العهد تنطوي على مبدأ القضاء على أحاديث أهل المشرق العراقية التي كتب لها أن تنتشر، على أنّ المعار في ترك حديث أهل المشرق أو أهل العراق وإن شئت قلت: الشيعة، هو أنّ الزهري بالنظر لمظلة أطلاط الحاكم ينكر حديثهم ولا يعرفه، وهذا مقطع عظيم من مقاطع عبقرية الزهري.

وفي هذا السياق ورد عن عمر بن عبد العزيز أنّه جمع الفقهاء ليحيط خبراً بالسنّة، فجمعوا له أشياءً من السنن، فإذا جاء الشيء الذي ليس العمل عليه، قال: هذه زيادة ليس العمل عليها(۱).

ومن الضروري الإشارة إلى أنّ قول عمر بن عبد العزيز هذا ليس رأياً خاصاً به فهو في الحقيقة مبدأ عمر بن الخطاب الأوّل من سنّة النبي، وكل ما فعله ابن عبد العزيز السير على هذا الدرب اللاحب لا أكثر ولا أقل؛ فقد ثبت عن عمر بن الخطاب أنّه أمر الصحابة بترك الرواية عن رسول الله بهذه الصيغة: أقلّوا الرواية عن رسول الله إلاّ فيما يعمل به (٢).

ولقد أثبتت الدراسات أنّ عمر بن الخطاب لم يكن يعمل بسنّة رسول الله على الأعم الأغلب، وكان مدار عمله على الرأي الشخصي والاجتهاد الفردي في دائرة التعرف على المصلحة والمفسدة، حتى لو خالف رأيه سنّة النبي وسيرته الثابتة، كفتواه في التراويح، ومنع المؤلفة قلوبهم حقهم، والمتعة، وغير ذلك الكثير، بل إنّه أسس

<sup>(</sup>١) السنة قبل التدوين لعجاج الخطيب: ٣٣٠ حكاه عن كتاب قبول الأخبار: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سنعرض لذلك لاحقاً.

للرأي مدرسة هي حيّة إلى اليوم، وإذا كان الأمر كذلك فعمر بن عبد العزيز حكم ـ بتلك الصيغة المتطورة نسبياً ـ بالموت مرة أخرى على سنّة رسول الله عَلَيْقًا التي ليس عليها العمل كما حكم عليها الخليفة عمر بالموت قبل قرن من الزمان.

ومهما تكن الزيادة التي ليس عليها العمل فيما قال عمر بن عبد العزيز فليست هي غير ما لم يألفه النظام الأموي خلال فترة الحكم الأموية عبر مائة عام تعبّداً بمنهج الخليفة عمر من سنة النبي عَلَيْكُاللهُ.

فبالنظر إلى ذلك، وإلى أنّ الزهري أكفأ رجالات تنفيذ المشروع، والرجل الأول عند أهل ذلك الإتجاه في صياغة الأفكار النارية التي تحمل تبرياتها الثلجية معها، فإنّ كثيراً بل أكثر أحاديث إخواننا أهل السنة المجموعة فيما يسمّى بالصحاح والمسانيد كانت قد جمعت وصنف على ضوء بل ظلمات هذا المشروع، وفي قالب هذه الأيديولوجية، وهي فيما يظهر بناء معرفي متقدم للغاية، إذ ليس من الصدفة في الشيء أن يتفق الصحابة خصوم علي من الباغين والمرجئة والمعتزلة والناكثين والأمويين ومن جاء بعدهم خلال مائة عام على ترك حديث أهل العراق، كما لا ينبغي الارتياب في أنّ موقف عمر بن الخطاب من السنة كان المعين الأول لهذا المشروع حسب تداعيات مقولة حسبنا كتاب الله التي قيلت قبل قرن من الزمان.

إنّ قريشاً بواسطة الخليفة أبي بكر فعمر فعثمان فمعاوية فيزيد فعبد الملك ف...، يتدينون إلى الله خلال آيديولوجية حسبنا كتاب الله أو: بيننا وبينكم كتاب الله إلاّ أحاديث قليلة جداً لا تضر بنظام الحكم سنعرض لمجموعها بالذكر تحت ضابطة، فالشاخص للعيان أنّ هؤلاء منعوا من حديث رسول الله كتابة ورواية وتدويناً وحرقوها، والتساؤل المطروح هو أيّ سنّة هذه التي دونها الزهري وهو يرتع تحت مظلة البغي والظلم وعداوة أهل البيت وتلك الأيديولوجية قرناً من الزمان؟؟؟!!!.

النتيجة التي ننتهي إليها هي أنّ الزهري رسم الطريق وعبّد السبيل لمن لا ينسجم مع طريقه أهل البيت ولا مع شيعتهم، ليؤسس ديناً جديداً يتقوم جوهره على ترك السنة بغضاً لعلي أولاً، وعلى البغي ثانياً، وعلى شعار حسبنا كتاب الله ثالثاً، وعلى مبدأ: هذه زيادة ليس عليها العمل رابعاً، و....

ولقد تمّ للزهري ذلك عبر تفوقه المفرط في بناء نظرية معرفة للأمويين مطلية بطلاء الشرع ليتسنى له ولهم من خلالها الوقوف بوجه المد العلوي الذي لم يهدأ له

قرار \_ في كل حقب التاريخ \_ وهو يمارس عملية نشر حديث رسول الله المتروك مائة عام، وهنه النظرية ما كان غير الزهري بالقادر عليها، فشكر له الأمويون هذا الأمر ليكون الرجل الأول في عهدهم فيما يتعلق بأمر الدين.

وعصارة القول فقوام تشكيل نظرية المعرفة الأموية في ضوء طريقة تفكير الزهري في ذلك العهد، ولك أن تقول: آيديولوجية ترك السنّة، ثلاثة أشياء:

الأول: هو علم الإسناد الذي فاز بشرف اكتشافه هذا العبقري بهدف القضاء على أسانيد أهل العراق وشيعة أمير المؤمنين علي؛ فلقد علمت أنّ مقررات هذا العلم تجعل من أحاديث الشيعة كأحاديث أهل الكتاب لا تتجاوز جدر بيوتهم، وهي منكرة وغير معروفة، أو هي زيادة ليس عليها العمل.

الثاني: التدوين، فالزهري بأمر من عمر بن عبد العزيز أول من دون بشكل رسمي ما يسمّى بحديث رسول الله، وفي الحق فمشروع تدوين الزهري تواطؤ بينه وبين الدولة؛ وآية ذلك قوله: لولا أحاديث تأتينا من المشرق ننكرها ولا نعرفها، ما كتبت حديثاً ولا أذنت في كتابته (۱)، وليس هو أمراً حكومياً صرفاً ليس غير، والحاصل فعلّة التدوين في ذلك العهد هي ردّ أحاديث أهل المشرق (=العراق).

الثالث: دعوى أنّ الزهري أعلم الناس، وسنعرض لهذه النقطة قريبًا.

وهذا مضافاً إلى أنّ نظرية المعرفة هذه أسسها الزهري على مبدأ أنّ أمير المؤمنين علياً سفّاكاً للدماء على ما مرّ عليك؛ وتحسن الإشارة إلى أنّ ثمرة هذه الآيديولوجية أعلن عنها الجهبذ الهمام ابن تيمية بقوله:

وأمّا أهل المدينة ومكّة فعلمهم ليس مأخوذاً عن علي وكذلك أهل الشام والبصرة (٢). ولا \_ والله \_ فليس بعد كلام ابن تيمية هذا من كلام.

ولك بعد ذلك عزيزي القارىء أن تتحدث عن عبقرية الزهري ما شئت أن تتحدث، فهو يستحق ما يشبه جائزة نوبل الأموية!!!.

<sup>(</sup>۱) تقييد العلم: ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سنعرض لذلك حين البحث عن تشكيل الأيديولوجية في عهد ابن تيمية.

#### عمر بن عبد العزيز من أعداء علي

ما يهمّنا من هذا العنوان هو أنّ قرار كتابة حديث رسول الله وسنة الماضين كان فيما بان من صنع الخليفة الراشد الخامس عمر بن عبد العزيز، وقد انتخب عمر لهذه المهمّة الأموية أعواناً كان الزهري في مقدمتهم، ولكن بقي أن نقف على عقيدة هذا الخليفة الأموي في أمير المؤمنين علي؛ إذ وكما عرفت فالدين عند هؤلاء القوم يدور في فلك بغض علي؛ وفي الحقيقة فخلفاء بني أمية قبل عمر بن عبد العزيز كانوا يجهرون بالعداء وبغض أهل البيت، وكان الزهري على هواهم فقدموه، ولكن فيما يخص عمر بن عبد العزيز لنا أن نتساءل عن السبب الذي جعل منه يرفع بالزهري إلى هذه المرتبة مع أنّ الزهري من المنحرفين عن الجادّة؟!!.

أو ليس قد قيل: إنّ عمر بن عبد العزيز كان أكثر الأمويين عقلاً وإنصافاً وعلماً وعمدلاً حتى قبيل هو خامس الخلفاء الراشدين، وأنّه هو من منع سبّ أمير المؤمنين على ولعنه على المنابر؟.

فهل من الصدفة أنّ يقدم عمر بن عبد العزيز الزهري ويقرضه بأنّه أعلم الناس كما سيتوضح، مع أنّ الزهري من المنحرفين عن علي؟.

فهل أنّ عمر بن عبد العزيز هو الآخر من المنحرفين أم ماذا؟.

أفصح عن ذلك ابن حجر في تهذيب التهذيب بقوله: قال سعيد بن عبد العزيز عن إسماعيل ابن عبد الله، قال: ميمون بن مهران: كنت أفضل علياً على عثمان فقال لي عمر بن عبد العزيز: أيهما أحب إليك رجل أسرع في المل، أو رجل أسرع في كذا يعني في الدماء؟!. قال فرجعت وقلت لا أعود (١).

وإذن فعمر بن عبد العزيزيرى في أمير المؤمنين عليّ سفّاكاً للدماء كما كان يرى ذلك عبد الله بن عمر وعائشة وعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت، والزهري كما مرّ عليك قبل قليل، ومالك بن أنس كما سيتضح..، ومن المضني على الأفكار أن يوشّح بسطاء الكتابة والتفكير هذا الخليفة المنحرف عن علي بوشاح من المدح زاهي اللون جهلاً بمسائل التاريخ، فنحن إذا نسينا كل شيء فلا ننسى أنّ خلافته نفسها تأسست على البغي وعلى سفك الدماء بالباطل؛ أو ليس هذا هو المبدأ الذي شيّدت على

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب لابن حجر ۱۰: ۳٤۹.

أساسه دولة بني أمية في المبدأ وفي المنتهى؟.

وفي هذا السياق روى البلاذري عن المدائني قال: قال: خالد بن يزيد بن بشر عن أبيه قال: سئل عمر بن عبد العزيز عن علي وعثمان وأمر الجمل وصفين فقال: تلك دماء كفّ الله عنها يدى، فأنا أكره أن أغمس فيها لساني(١).

وأنت لو أمعنت النظر في هذه الصياغة الهادئة الباردة لما عدوت مبدأ الإرجاء والاعتزال الذي تعاطاه أسلاف عمر بن عبد العزيز من الصحابة ممن عرضنا لمواقفهم في الفصل السابق، وهذا يوضح أنّ آيديولوجية الخصومة مع علي ما زالت نابضة، لكن في هذا المناخ البارد..، ثمّ إنّ أيسر ما يقال في هذا الخليفة الراشد الخامس، في ضوء ما أسلفنا، إنّه من المنحرفين عن علي بطريقة ثلجيّة هادئة تواكب ظروف عصره السياسيّة والاجتماعيّة، ولا حاجة للإطالة.

### الآيديولوجية الانفلات والتشكيل (تهمة التشيّع)

تجدر الإشارة إلى أنّ بعض جهابلة الحديث ميّن كان يتدين بترك الحديث عن أهل العراق ندم على ذلك ندماً ليس بالجدي كثيراً، وهذا هو الأمس..، وليس الأمس ببعيد؛ فلقد وقفت على ندم بعض الصحابة من خصوم على كعبد الله بن عمر وعائشة والزبير وعبد الله بن عمر وأنس بن مالك وغيرهم، ولقد أصدقناك النبأ أنّ مثل هذا الندم لا ينهض لرأب ما صدع من جدار الدين، ولا ينقذ ما هلك من سنة النبي في تيه صحراء الضلالة، ومستنقعات البغض، ولجج البغي، فهو لعمر الله ندم لم يُجْدِ كثيراً، إذ ما جدواه وقد سحقت عجلة التاريخ ما سحقت من الدين ومن سنن سيد المرسلين المتروكة بغضاً لعلى قرناً من الزمان؟؟؟!!!.

ومهما يكن من ذلك فالشافعي عمن ندموا على هذا التفريط كما نص الذهبي<sup>(۱)</sup>، وكذلك النسائي حينما وجد الناس في عهده على النصب وبغض أمير المؤمنين علي، فألف للرد على ذلك كتاباً أسماه خصائص أمير المؤمنين علي، فقتلوه في الشام بسبب هذه النزعة، وكذلك عبد الرزاق في مصنفه الذي ذكر فيه مثالب القوم وفضائل أهل البيت، ونحوه ابن أبي شيبة في مصنفه، ومع أنّ عبد الرزاق وابن أبي شيبة ـ على

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٨: ١٧٦. دار الفكر،

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٠: ٢٤.

سبيل المثل ـ شيخان للبخاري احتج بهما في صحيحه، فالذهبي وأمثال الذهبي كابن كثير ممن هو أسير لتلك الآيديولوجية يتهمهما بالتشيع، وهي فرية لا يصلق بها حتى محقق أهل السنة، ومن ذلك المستدرك للحاكم النيسابوري..، وفي بعض عبارات الحاكم ما يشير إلى انفلاته عن سجون تلك الآيديولوجية، فمثلاً قال معقباً على الباب الذي عقده في مثالب المروانيين وما جاء في ذمّهم عن رسول الله: فليعلم طالب العلم إنّ هذا الباب لم أذكر فيه ثلث ما روي وأنّ أول الفتنة فتنتهم، ولم يسعني فيما بيني وبين الله أن أخلّي الكتاب من ذكرهم (۱).

أقول: فأمعن النظر في قول الحاكم: ولم يسعني أن أخلّي الكتاب من ذكرهم، ففحواه أنّ من سبقه ترك أن يروي عن رسول الله مثالب أعداء أمير المؤمنين عن قصد وعمد ممنهجين مدروسين (=آيديولوجية)، ولأجل هذا فإنّه اتهم بالتشيع أيضاً، وهي تهمة بل كذبة لا تنطلي على كل منصف للعلم والحقيقة؛ خذ مثلاً قول ابن كثير: وهذا أبو عبد الرحمن النسائي قد جمع كتاباً في خصائص علي بن أبي طالب...، والحاكم، وكلاهما ينسب إلى شيء من التشيع (أسلام)...!.

وقــال ابــن تيمية: وقد طُلِب من الحاكم النيسابوري وهو منسوب إلى التشيع أن يروي فضيلة لمعاوية؛ فقال: ما يجيء من قلبي، وقد ضربوه على ذلك<sup>(٣)</sup>.

وفي الحقيقة فإنّ اتهام أكابر عظماء أهل السنّة على الاطلاق بتهمة التشيع كالإمام النسائي والحاكم وعبد الرزاق وابن أبي شيبة وغيرهم من أهم عناصر تشكيل آيديولولجية ترك السنّة فيما بعد الزهري، فما أسهل أنّ يُردّ حديث رسول الله الذي يرويه النسائي أو غيره بسبب تلك التهمة، وهذا إن طلّ فإنّما يللّ على أنّ آيديولوجية ترك السنّة أخذت شكلاً آخر بعد الزهري، وهو اتهام مثل الإمام النسّائي بالتشيع لترك ما لا يحلو لخصوم على وأعدائه من سنّة رسول الله، فالتفت إلى ذلك!!!.

ومن أوضح مظاهر الانفلات مسند الإمام أحمد بن حنبل، وهو على ما فيه من همنات كثيرة نلمس فيه \_ في المقابل \_ كثيراً من الحقيقة النبوية، فهذا المسند قياساً بمسلم والبخاري يضم ثروة هائلة من أحاديث جهابذة أهل السنة الصحيحة الواردة

<sup>(</sup>١) المستدرك ٤: ١٨١.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٦: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنّة ٤: ١٥٦. دار الكتب العلمية.

في فضائل أهل البيت وفي سنن النبي الثابتة، التي ما كان لها أن ترى النور في عهد الزهري والأمويين، وأحسب أنّ عقيلة الإمام أحمد في أمير المؤمنين علي هي التي دفعت به إلى ذلك..

قال: عبد الله بن أحمد بن حنبل: قلت لأبي: ما تقول في التفضيل؟ قال: في الخلافة أبو بكر، وعمر وعثمان. فقلت: فعلي بن أبي طالب؟. فقال: يا بني علي بن أبي طالب من أهل بيت لا يقاس بهم أحد(١).

إن الإمام أحمد فيما يلوح من النص يومي، بأنّ علياً أفضل من أبي بكر وعمر وعثمان، بل هو نص في أنّ الثلاثة لا أهلية لهم لأن يقايسوا بعلي وبقية أهل البيت، ولكن بهذا الإلقاء الحذر!!.

حتى أنّه فيما حكاه الحاكم والذهبي عن محمد بن منصور الطوسي عنه قال: ما جاء لأحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من الفضائل ما جاء لعلي بن أبى طالب رضى الله عنه (٢).

وقد أخرجه \_ من طريق آخر \_ الحاكم الحسكاني وهو من أئمة ثقات أهل السنة باتفاق عن حمدان الوراق يقول: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ما روي لأحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من الفضائل الصحاح ما روي لعلي بن أبى طالب (٣).

ولعل هذا هو ما يطفح من قول الشافعي في أخريات حياته:

إن كان رفض حب آل محمد فليشهد الثقلان أنّي رافضي

وفيما يحكى \_ ممّا مرّ بخاطري الآن \_ هو أنّ الشافعي مات مقتولاً في مصر، فإن كان لهذه لحكاية أصل فلا ندري فلعل ما ينطوي عليه هذا الشعر من عقيدة هو الذي أتى عليه، كالذي فعله أهل النصب بالإمام النسائي والحاكم وغيرهما، فرحم الله كل من لم تأخذه في دين الله، وسنّة رسول الله، وحبّ أمير المؤمنين على، وأهل بيت النبي، لومة لائم.

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة لابن أبي يعلي ٢: ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ١٠٧، تلخيص المستدرك ١٠٧:

<sup>(</sup>٣) شواهد التنزيل ١: ٢٧.

ويعلن الإمام الذهبي بعد تلك القرون السوداء أنّ ترك حديث أهل العراق (=الشيعة) مفسدة واضحة للأمّة كما جزم بذلك في بعض عبائره؛ معللاً ذلك بضياع جملة هائلة من الآثار النبوية..؛ ذكر ذلك في ترجمة أبان (=ابن تغلب) من ميزانه في قوله:

إنه شيعي جلد، لكنه صدوق فلنا صدقة وعليه بدعته، ولقائل أن يقول: كيف ساغ توثيق مبتدع وحد الثقة العدالة والاتقان؟ فكيف يكون عدلاً وهو صاحب بدعة؟ وجوابه: أنّ البدعة على ضربين صغرى كالتشيع بلا غلو، وغلو التشيع، وهذه كثيرة في التابعين وتابعيهم مع الدين والورع والصدق، فلو ردّ حديث هؤلاء لذهبت جملة من الآثار النبوية، وهذه مفسدة بينة (۱).

ونص الذهبي هذا يوضح أنّ الرجوع لأحاديث أهل العراق أو الشيعة والأخذ عنهم ضرورة ألجأت خصومهم لذلك، والضرورة تنطوي على قلّة بضاعة الخصوم في هذا الشأن قياساً بهم؛ فما فتىء الشيعة مذ عهد الصحابة ماضين في نشر سنّة رسول الله، رغم محاولات وأدها عبر مائة عام أو أكثر، وإلاّ فالسمة العامة للعهود التي سبقت عهد الذهبي عدم الالتفات لأحاديث الشيعة والمتشيّعة (=أهل العراق) بالكلية كما عرفت، وهذا هو مقصودنا بالانفلات، كما أنّ إلقاء تهمة التشيع على أكابر أهل السنّة هو ما نعنيه بالتشكيل الجديد.

وآية ذلك أنّه من يصلق أنّ أحداً من أعملة أهل السنّة يصنف في خصوص فضائل الحسن والحسين في العهود الماضية؟ لم يكن ليحدث هذا في تلك العهود، لكنّه حدث في عهد الإمام أحمد بن حنبل..

قال ابن تيمية: صنف أحمد بن حنبل فضائل علي والحسن والحسين كما صنّف فضائل الصحابة (٢).

أقول: ولعل هذا يوحي بأن لأحمد كتابين الأول فضائل على والحسن والحسين والحائني فضائل الصحابة، والثاني مشهور معروف، لكنّي لم أقف على الأول، ولعل مقصود ابن تيمية هو أنّ كتاب فضائل أحمد المعروف يضم فضائل الجميع، أهل البيت وغيرهم!!.

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال ١:.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٢: ٢٠٠. دار الكتب العلمية بيروت.

#### أهل السنة بين التطرف والاعتدال

لا يسعنا التفصيل كثيراً، لكن لنا أن نجمل القول بأنّ المفكرين والمؤرخين جميعاً اتفقوا على أنّ محدثي مكة والبصرة لا يستسيغون علياً، ولهم كلمة واحدة في أنّ لأهل هذين المصرين هوى عثماني وانحرافاً عن علي كما هو الحال عند زيد بن ثابت وعبد الله بن عمر وأبي هريرة وعائشة؛ أمّا المدينة والشام فنارٌ على علم على ما عرفت وعلى ما ستعرف أكثر..

وأهل مكة (=القرشيون) ليس لديهم تراث يجعلهم ينسلخون عن عداوة علي، فهم في مبدأ أمرهم مشركون وثنيون، وبعد أن جاء الإسلام بارزوا الله ورسوله بالعداوة والبغضاء، ولم يدخلوا الإسلام إلا والسيف على رقابهم لينالوا شرف الانضمام إلى ما أسماه القرآن بالمؤلفة قلوبهم، ومن ثمّ فوقيعة سيف علي فيهم حينما كانوا على الكفر لا يجعلهم يفكرون بمودته، مضافاً إلى أنّ لابن الزبير والذي هو من أشد رموز العداء لعلي دوراً كبيراً في فتح هذا الباب حينما كان في مكة داعياً لنفسه بالخلافة، ولقد نص هو على أنّه يبغض أهل بيت النبي حتى أنّه وصفهم بأنّهم أهيل بيت سوء، مضافاً إلى أنّ أهل مكة كما تعرف كانوا منطلقاً لجيش عائشة في معركة الجمل، فهذا هو تراث المكيين بأوجز عبارة..

أمّا أهل البصرة فلم يشك أحد في كونهم عثمانيي الهوى، ولقد سئل المحدث المعروف حماد بن أبي سليمان عن البصرة: كيف رأيت البصرة؟.

قال: قطعة من أهل الشام نزلوا بين أظهرنا، يعني ليسوا هم في أمر علي مثلنا (=الكوفيين)(١).

ذكر ابن أبي الحديد عن يونس بن أرقم، عن يزيد بن أرقم، عن أبي ناجية مولى أم هانىء، قال: كنت عند علي الطيخ، فأتاه رجل عليه زي السفر، فقال: يا أمير المؤمنين، إني أتيتك من بلنة ما رأيت لك بها محباً، قال: من أين أتيت؟ قال: من البصرة، قال: أما إنهم لو يستطيعون أن يحبوني لأحبوني، إني وشيعتي في ميثاق الله لا يزاد فينا رجل ولا ينقص إلى يوم القيامة (٢).

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲: ۳۳۳.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٤: ٩٤.

وقال ابن أبي الحديد: وروى أبو غسان البصري، قال: بنى عبيد الله بن زياد أربعة مساجد بالبصرة تقوم على بغض علي بن أبى طالب والوقيعة فيه: مسجد بنى عدي، ومسجد بنى مجاشع، ومسجد كان في العلافين على فرضة البصرة، ومسجد في الأزد(۱).

وما ينبغي أن تعرفه أنّ أكثر أو كثيراً من جيوش الناكثين المتوافرين مع عائشة في الجمل هم من أهل البصرة، مضافاً إلى أنّهم في الأعم الأغلب تلاملة لأبي موسى الأشعري، وهو الآخر من ألدّ خصوم أمير المؤمنين علي بتلك الطريقة اللينة المعروفة؛ فأبو موسى كان والياً على البصرة لعمر بن الخطاب ملة طويلة..

ولقد تقدم عليك قول ابن تيمية: وأمّا أهل المدينة ومكّة فعلمهم ليس مأخوذاً عن على وكذلك أهل الشام والبصرة (٢٠).

وعلى أيّ حال فمع ملاحظة أنّ حمّاد وأضرابه من أعلام الرواية السنّية من الكوفيين يتهمون أهل البصرة بالنصب، ومع ملاحظة ما تقدم عليك عن أحمد بن حنبل وغيره، يتوضح أنّ في أهل السنّة في ذلك المقطع من التاريخ تيّاراً معتدلاً لا يجهر بالعداء لأمير المؤمنين علي، ولا يراه ديناً كما يراه أهل الشام ومكة والمدينة والبصرة، ومرجع ذلك إلى أنّ الكوفة كانت قد تأثرت بابن مسعود وعمّار بن ياسر وحذيفة وغيرهم من أهل الهوى العلوي، علاوة على أنّ لدولة أمير المؤمنين علي في الكوفة التأثير الأوفر حظاً في ولادة هذا التيار، حتى أنّ مثل الإمام أبي حنيفة الذي هو رأس مقدم عند أهل السنة كانت له جرّاء ذلك بعض الميول العلوية قد جسّدها ميدانياً في فتاويه بنصرة ثورة زيد بن علي في العهد الأموي والنفس الزكية في العهد العبّاسي، وجرّاء تأثره بابن مسعود وتلامذته، وإن كان فقهه ليس فقهاً علوياً خالصاً.

وأكثر من ذلك وهو أنّ بعض جهابذة الحديث السنّي وأساطينه من العراقيين كالإمام يحيى بن معين وسفيان الثوري وغيرهما كانوا يفضلون علياً على عثمان في قائمة ما يسمّى بتربيع الخلافة الراشدة..؛ وفي ذلك روى الأصم عن عباس الدوري قال: كان يقول يحيى بن معين: أبو بكر، وعمر، وعلي، وعثمان ". بتقديم على على عثمان.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد٤: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سنعرض لذلك حين البحث عن تشكيل الأيديولوجية في عهد ابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) الاستيعاب٣: ٢١٣.

وقال ابن حجر في هذا الصدد: وذهب بعض السلف إلى تقديم على على عثمان، وممن قال به سفيان الثوري ويقال: إنّه رجع عنه، وقال به ابن خزيمة وطائفة قبله وبعده، وقيل: لا يفضل أحدهما على الآخر(١).

أقـول: بمقتضى التحقيق فدعـوى رجـوع سـفيان لا دلـيل ناصعاً عليها، ونحن شاكرون لمن يتحفنا به إذا وجده!!.

وأخرج ابن عدي عن محمد بن إبراهيم بن أبي العنبس قال: سمعت أبا بكر بن عياش يقول: خير الناس من لا يختلف فيه علي بن أبي طالب(٢).

أقـول: وأبـو بكـر بـن عياش من أعلام الرواية السنّية كوفيٌّ، وهو في نفسه ثقة بالاتفاق، وقد احتج به الجماعة بل غيرهم، إلاّ أنّ مسلماً روى له في مقدمة صحيحه.

وأخرج ابن عدي أيضاً عن إبراهيم بن منصور قال: سمعت يحيى بن آدم يقول: ناظرني إبراهيم بن أبي بكر بن عياش في أيما أفضل علي أو عثمان؟!! فطلع عبشر فتحاكمنا إليه فقال: علي. فقال إبراهيم: يا أبا زبيد (=كنية عبش) تقول هذا؟! قال: نعم أبوك يقول هذا، وسمعت سفيان يقوله (٣).

أقـول: وعبثر هو الآخر من أعلام الرواية السنية كوفيٌّ، وهو ثقة باتفاق من أهل العلم، وقد احتج به الشيخان في الصحيحين وكذلك البقية.

وقال القاضي محمد بن عمر أبو بكر الداودي: أحسب أنّ أبا بكر بن القطان، محمد بن عبد الله بن محمد، يذهب إلى تفضيل على (١٠).

أقول: والقطان من محدثي أهل السنّة البغداديين، وهو عند محققيهم ثقة.

ولقد ترجم الذهبي للإمام الإسكافي المعتزلي فقل: هو العلامة أبو جعفر محمد بن عبدالله السمرقندي، ثم الإسكافي المتكلم، وكان أعجوبة في الذكاء، وسعة المعرفة، مع الدين والتصون والنزاهة...، له كتاب: الرد على من أنكر خلق القرآن، وكتاب: تفضيل علي، وكان يتشيع (٥).

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن عدى ٤: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الكامل لابن عدي ٤: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد ٣: ٨٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٠: ٥٥٠.

وللذهبي في هذا الصدد قاعدة صاغها بقوله: ليس تفضيل علي برفض ولا هو ببدعة، بل قد ذهب إليه خلق من الصحابة والتابعين(١).

أقول: وبهذا يتوضح \_ في الجملة \_ الفرق بين مصطلحي التشيع والرفض عند الإمام الذهبي وغيره، فالأول فيما اصطلح هو عليه تفضيل علي مع الإقرار بصحة خلافة الشيخين، أمّا الرفض فهو في عرف الذهبي وغيره تفضيل علي مع القول بعدم أهلية الشيخين \_ الشرعية \_ للخلافة.

هـذا، وقـد كـان الإمام أحمد بن حنبل والذي هو عراقي بغدادي ممّن وقف بوجه ثالوث الخلافة المقدس بحزم واصرار؛ فقد ثبت أنّ محمد بن منصور الطوسي قل لأحمد بن حنبل: بلغني أنّ قوماً يقولون: أبو بكر وعمر وعثمان ثم يسكتون؟!!! فقل: هذا كلام سوء (٢).

والبحث في هذا طويل، والأرقام مثله في الطول، ولكن كان غرضنا تسليط الضوء على أنّ المقصود بأهل العراق وإن كان بالدرجة الأساس الشيعة وعموم أتباع علي، إلا أنّ فيهم أو قد ولد فيهم تيّارٌ معتدلٌ من غير أتباع علي لمجموعة ظروف تاريخية أشرنا بما تسمح الدراسة الإشارة إليه..، لكن من الضروري الإشارة إلى أنّ الظروف التاريخية تلك قد بلغ سيلها الزبى، فأخذت \_ جرّاء ذلك \_ بتلابيب القرار السياسي ليساهم هو الآخر في خلق هذا التيار المعتلل؛ ففي سنة اثنتي عشرة ومائتين للهجرة أعلنت الخلافة العبّاسية بتوسط المأمون أنّ عليّ بن أبي طالب أفضل الناس بعد رسول الله..، وها هو ابن كثير يحدثنا عن ذلك بقوله: في ربيع الأول أظهر المأمون في الناس بدعتين فظيعتين إحداهما أطمّ من الأخرى، وهي القول بخلق القرآن، والثانية تفضيل علي بن أبي طالب على الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد أخطأ في كل منهما خطأ كبيراً فاحشاً، وأثم إثماً عظيماً (\*).

أقول: لا ترتاب \_ عزيزي القارىء \_ في أنّ ابن كثير جانب موضوعية التحقيق في هذا الكلام؛ آية ذلك أنّه لم يفه بمثل ذلك، بل بما هو أدنى منه فيمن سبّ علي بن أبي طالب ثمانين سنة؟!!!. وهلا قال ذلك فيمن كان يراه سفّاكاً للدماء، ولم يكن يراه

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٦: ٤٥٧.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۳۹: ۰۰۹.

<sup>(</sup>٣) تاريخ ابن كثير ١٠: ٢٩١ طبع دار التراث.

خليفة راشداً من أسلافه..؛ كمالك والزهري وابن عمر وغيرهم؟!!!.

وعلى أيّ حال فممّن ذكر ذلك الذهبي أيضاً في قوله: وفي سنة اثنتي عشرة سار محمد بن حميد الطوسي لمحاربة بابك، وأظهر المأمون تفضيل على على الشيخين، وأنّ القرآن مخلوق (۱).

وثمة أمر وهو أنّ التيار المعتدل بسبب تلك الظروف هو الذي غلب ليمثّل عقيدة جمهور أو مشهور أهل السنّة منذ عهد الإمام أحمد بن حنبل إلى أن جاء شيخ الإسلام ابن تيمية ليسقي \_ كما سيتضح \_ آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي ماء الحياة من جديد.

ومن الأمثلة الكثيرة على وجود مثل هذه النزعة عند الإمام أحمد بن حنبل وأضرابه ما ساقه ابن تيمية بقوله: قال سلمة للإمام أحمد: يا أبا عبد الله قويت قلوب الرافضة لمّا أفتيت أهل خراسان بالمتعة؟!!. فقال أحمد: يا سلمة كان يبلغني عنك أنّك أحمق وكنت أدفع عنك، والآن ثبت عندي أنّك أحمق؛ عندي أحد عشر حديثاً صحاحاً عن النبي عَمِيلًا أتركها لقولك (٢٠)؟!!!.

فهذا نص على المطلوب وعلى أنّ هناك تيّاراً لا يرى بأساً بضرب سنة رسول الله رغماً لأنوف الرافضة وبغض علي؛ وآية ذلك أنّ الافتاء بالمتعة أو بمتعة الحج لم يكن بهذه البساطة في العهد الأموي، فقد تقدم أنّ الفقيهين عطاء بن رباح والحسن البصري \_ مثلاً \_ صرّحا بأنّهما يخافان ويفرقان من إعلان هذه الفتوى، ولكن لا خوف اليوم..!!.

## عود على بدء (الزهري أعلم الناس)

وعلى أيّ حال فلكي يكون الزهري أهلاً للنهوض بأعباء مشروع تشكيل الآيديولوجية خلال العنصرين المتقدمين، من الضروري أن يُطرح على أنّه أعلم الناس بالسنّة في زمانه، وفي هذا الموضوع مجموعة من النصوص أوردها الذهبي - وغيره - لبيان عظمة الرجل قياساً ببقية المحدثين والتابعين..

فعن سعيد بن بشير، عن قتادة: ما بقي أحد أعلم بسنة ماضية من ابن شهاب..

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٠: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٢: ٢٠٩. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

وعن سعيد بن عبد العزيز: سمعت مكحولا، يقول: ما بقي أعلم بسنة ماضية من ابن شهاب.

وعن وهيب: سمعت أيوب، يقول: ما رأيت أحدا أعلم من الزهري، فقال له صخر بن جويرية، ولا الحسن البصري؟ فقال: ما رأيت أحدا أعلم من الزهري.

وقال ابن عيينة: سمعت أبا بكر الهذلي، يقول وقد جالس الحسن وابن سيرين: لم أر مثل هذا قط، يعنى: الزهري.

وقـال العدني: قال ابن عيينة: كانوا يرون يوم مات الزهري، أنه ليس أحد أعلم بالسنة منه.

وروى بقية: عن شعيب بن أبي حمزة، قيل لمكحول: من أعلم من لقيت؟ قال: ابن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: ابن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: ابن شهاب،

قال ابن القاسم: سمعت مالكاً (=ابن أنس) يقول: بقي ابن شهاب، وماله في الناس نظير.

قال علي بن المديني: أفتى أربعة: الحكم وحماد، وقتادة، والزهري، والزهري عندي أفقههم (١).

عزيزي القارىء عليك أن لا تنسى أنّ الخليفة أبا بكر مطروح عند هذا الإتجاه أعلم الناس بعد رسول الله وكذلك عمر بن الخطاب من بعده، فعثمان فزيد بن ثابت فعبد الله بن عمر فالزهري إلى أن وصل الأمر إلى مالك بن أنس في العهد العباسي حينما قال له المنصور الدوانيقي: أنت أعلم الناس فيما سيتبين..

فهل من الصدفة أنّ كل هؤلاء أعلم الناس مع أنّهم أساس الخصومة التاريخية مع أمير المؤمنين علي؟ وهل من الصدفة أنّ الأمويين لا يأخذون الدين إلاّ عن هؤلاء؟ وهل من الصدفة أنّ أمير المؤمنين علياً مطروح عند أتباعهم ومريديهم سفاكاً للدماء؟!!.

وبكل حال فعمر بن عبد العزيز حكم بقوله: ما ساق الحديث أحد مثل ما ساقه الزهري (٢). وانتهى الحكم!!!.

إنَّ الأعلمية \_ إذن \_ ليست شيئاً شخصياً بالزهري، بل هي من أهم مقررات

<sup>(</sup>١) نقلنا هذه النصوص عن سير أعلام النبلاء للذهبي ٥: ٣٣٦، وهناك غيرها فراجع!

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٥.

تلك الآيديولوجية، نقول ذلك على هدى ما لا يمكن الشك فيه من ثوابت التاريخ، والتي لا يمكن عزوها للصدفة والاتفاق العشوائي، فليس من الصدفة والاعتباط أننا نجد أنّ كل من استقى منهم الزهري تراث الدين بل حتى تلامذته كمالك بن أنس، والذين هم بمجموعهم أطراف الخصومة التاريخية مع علي وعموم أهل البيت، مطروحين \_ بمعونة القرار الحكومي \_ أعلم الناس بالسنة وشؤون النبوة..

فلقد اتفق أهل هذا الاتجاه على أنّ الخليفة أبا بكر أقدر الناس على مسانلة النبوة في قضية المشاروة، وأنّ النبي ما كان ليبت بأمر من أمور الدنيا والدين من دون مشورة أبي بكر، وقد اتفقوا أيضاً على أنّ الوحي ينطق على لسان عمر بن الخطاب، واتفقوا أنّ أعلم الناس بما جاء به الرسول من فرائض هو عثمان بن عفان وزيد بن ثابت، واتفقوا على أنّ أبا هريرة أكثر الصحابة اختصاصاً بسنة رسول الله، واتفقوا على أنّ عبد الله بن عمر أكثر المسلمين تحرياً لآثار رسول الله وأوفرهم علماً بمناسك الحج، واتفقوا على أنّ أم المؤمنين عائشة أقدر الناس على الفتوى في زمانها، واتفقوا على أنّ أبا موسى الأشعري أحد الستة الذين هم أفقه الصحابة على الإطلاق، واتفقوا على أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص أعبد المسلمين؛ وأنّه كان يختم القرآن كل ثلاث ويصوم صوم داود يفطر يوماً ويمسك يوماً، وهو عدا هذا وذاك محدث وفقيه من الطراز الأول، وعلى هذا المنوال البقية ومن يجري مجراهم....

وهذا هو الزهري يجزم بأنّ إمام الناس بعد زيد بن ثابت عبد الله بن عمر كما تقدم عليك، ثمّ إنّ الغريب للسياً للقالم أنّ هذا المبدأ الذي يجعل من خصوم علي نبراساً للعلم ومعيناً للفهم هو عينه الذي تعاطته الدولة العباسية، وكأنّ الدولة العباسية وريثٌ شرعي للدولة الأموية في ذلك العداء وفي تفضيل خصوم علي عليه في مضامير الدين.

يقول المنصور لمالك بن أنس (تلميذ الزهري البار): ضع للناس كتاباً نحملهم عليه. فقال مالك: يا أمير المؤمنين، إن أصحاب رسول الله تفرقوا و....

فلم يرض منه المنصور ذلك قائلاً: ضعه فما أحد أعلم منك، وفي رواية أخرى: أنت أعلم الناس، وفي ثالثة: فما أحد أعلم منك بعد أمير المؤمنين(١).

وتجدر الإشارة إلى أنّ مالكاً هو الآخر من أعداء على كأسلافه السابقين الذين

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٥: ٣٣٥.

أخذ عنهم الدين وعلى رأسهم الزهري؛ فقد ثبت عنه ذلك في نصوص كثيرة منها أنّ أبا بكر البيهقي قال: إنّ مالكاً سئل عن عثمان وعلي، فقال: لست أجعل من خاض في الدماء كمن لم يخضها (١).

ولقد أثبتنا في كتابنا عبد الله بن عمر أنّ هناك قاسماً مشتركاً بين أمثل مالك والزهري وعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت وبقية هذا الاتجاه، وحلقة الوصل في كل ذلك هو الزهري، وهذا القاسم المشترك مقوم مهم لآيديولوجية ترك السنة، وقد طُوي ببراعة متناهية فيما يسمّى بمدرسة الحديث أو مدرسة أهل المدينة..

#### الأيديولوجية وبناء مدرسة الحديث (= المدينة)

لقد تبلورت هذه المدرسة في عهد مالك بن أنس ليكون هو زعيمها، وذلك في عهد المنصور العباسي، لكنّها قبل ذلك العهد لا تجانبها كلمة المدرسة، وفي ذلك يقول أحمد أمين: وكان يناهض مدرسة الرأي مدرسة الحديث (=المدينة)، ونرى لهذه المدرسة أصولاً في الصحابة كعبد الله بن عمر بن الخطاب وعبد الله بن عمرو بن العاص و...(٢).

ومهما يكن من أمر فلم يشك أحد في أنّ الزهري إمام أهل المدينة وزعيم مدرسة الحديث في وقته، وببركته بنيت هذه المدرسة خلال منظومة من الأفكار والعقائد تنهض لتشكيل آيديولوجية أهم مقرراتها ترك حديث أهل العراق بعامة وشيعة أمير المؤمنين بنحو خاص، ولقد قامت آيديولوجية هذه المدرسة في شكلها الأخير على خمسة دعائم عرضنا لبعضها في ما سبق، وهي جميعاً كالآتي..

الأولى: أنّ خصوم على هم أعلم الناس، ابتداء من الخليفة أبى بكر.

الثانية: إنّ علياً لا أهلية له للخلافة، بل لا يستحق أن يكون رابع الخلفاء

<sup>(</sup>۱) مناقب الشافعي ۱: ۵۲۰.

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام: ٢٤٣، وربما ذكر البعض العباس والزبير، وهو رأي لا يساعد عليه التاريخ، لأنّ كلاً من هذين الصحابيين لم تستق منه مدرسة المدينة العلم لا في العهد الأموي ولا في العهد العباسي، ولم يكن الزهري ولا مالك بالآخذين عنهما، فكل منهما عدو لبني أمية، مضافاً إلى أنّ بني العباس كالأمويين لا يرتضون غير زيد بن ثابت وابن عمر والزهري ومالك.

الراشدين؛ لأنّه سفّاك للدماء.

الثالثة: الزهري أول من دون للسنّة بشكل رسمي وقانوني.

المرابعة: الزهري أول من قعد لها القواعد فهو أول من وضع لها لبنات علم الإسناد.

الخامسة: ترك أحاديث أهل العراق أو أهل المشرق أو الشيعة عن رسول الله، وبخاصة على وأتباعه؛ وهذا تحت ذريعة أنها تنكر ولا تعرف، وليس عليها العمل، بل هي كروايات أهل الكتاب.

وَجِموع ذلك آية واضحة الدلالة في أنّ هذه المدرسة لا تطيق علي بن أبي طالب ولا أتباعه، ولا تروي عن أهل البيت ولا عن أحد من أتباعهم، وإذا حدث وروت عنهم فالأصل فيما يخرج من جعبتها تزوير نتن لا يستقر في معدة التاريخ فيضطر لإلقائه في قمامة الأفكار، وقد تقدم عليك أنّ الزهري زعيم هذه المدرسة يتفرد في رواية طعون في أهل البيت، بل حتى في الرسول؛ فعلى ما مر عليك لا تصح قضية الغرانيق المفتراة إلا عنه، كما تقدم عليك أن هناك مشروعاً يهدف إلى تسقيط الشخصيات المقدسة على تفاوت درجاتها ابتداءً من النبي عَلَيْهُ ومروراً بالصحابة العلويين، وانتهاءً بأهل العراق الذين فيهم أخلص شيعة على ومعتدلو العقيدة من غيرهم.

ثم إنّ رجالات هذه المدرسة الذين كانوا أصولاً تراثية للزهري ولمدرسته هم: أبو بكر وعمر وعثمان وزيد بن ثابت وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبو هريرة وعائشة وزيد بن ثابت، بالدرجة الأساس، وكان كل واحد من هؤلاء خصماً لعلي بطريقة ما، ومن ثمّ فكلّهم كان يكره أن يكون علي هو الخليفة، ففيما يخص أبا بكر وعمر وعثمان أعلنت قريش على لسان عمر أنّها لا تسمح بلجتماع النبوة والخلافة في بني هاشم، وفيما يخص عائشة وأبا هريرة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمر وعبد حتى ماتوا حتى أنّ زيد بن ثابت وأبا هريرة هربا إلى معاوية فراراً من البيعة، ولم يبايعوه جيشت الجيوش لمقاتلة علي لمجرد أنّها سمعت أنّه بويع بالخلافة بعد عثمان، وعبد الله بن عمرو بن العاص كان هو حامل راية البغي في صفين، وفيما عدا ذلك فعبد الله بن عمر وأبو هريرة وبقية خصوم علي إنطلاقاً من سياسة الإرجاء والاعتزال سفّهوا

الحق العظيم الذي كان بجانب علي، بل رفعوا من شأن معاوية وكل أهل البغي حينما جعلوا كلاً من علي ومعاوية سواء في ميزان الدين، أو في ميزان نقد واحد كما يقول أحمد أمين..

وحينما وصلت النوبة إلى التابعين نجد أنّ الزهري وسعيد بن المسيب وعروة بن الحزبير وأمثالهم من فقهاء الدولة الأموية هم المبرزون كأمناء على الرواية ودين الإسلام..، ثمّ إنّ العوامل السياسية التي جعلت من الزهري قاضي الدولة وراوية الأمة وصديق الملوك ومنديل الأمراء، وبملاحظة كونه أول من قال بالإسناد وأول من دون الرواية بعد أن منع منها عمر بن الخطاب قبل قرن من الزمان، تتجلّى أمامنا حقيقة تاريخية واضحة، وهي أنّ مدرسة المدينة ما كان لها أن توجد بهذه القوة لولا عبقرية الزهري في تشكيل آيديولوجيتها.

## آيديولوجية مدرسة المدينة عبر التاريخ

ابتداءً بما يسمّى بدولة الخلافة الراشلة ومروراً بالأمويين والعباسيين فالدولة العثمانية وحتّى هذه الساعة، فالناصع من الحقيقة خلال كل هذه المراحل هو أنّ هذه الدول قد قامت بالدرجة الأساس على هذه الآيديولوجية ولكن بصيغ وأشكال مختلفة، ومهما تعددت الصيغ والأشكال فالمبدأ الذي تدور عليه هو الخصومة مع حقيقة واحدة مثّلها توأمان متلاصقان في أصل الخلقة هما علي بن أبي طالب وسنة رسول الله، وهذا قد فصلنا البحث فيه حتّى عهد الزهري، وكان مقصودنا من العنوان أعلاه إيجاد أهم القواسم المشتركة خلال ما تعاقب من المراحل، والغرض من ذلك الإجابة عن السؤال الذي يقول: لماذا نجد تشابهاً مذهلاً في أولويات طريقة تفكير كل من هذه الدول من أنّها متقاطعة تمام التقاطع؟.

فمثلاً يصور لنا التاريخ - بحق - أنّ بين الدولتين الأموية والعباسية عداءً مستحكماً، وهما متقاطعتان للغاية، ولكن ما هو تفسير اعتمادهما على مقررات مدرسة واحدة وهي مدرسة المدينة. فكما أنّ دولة ما يسمّى بالخلافة الراشدة والدولة الأموية قد قامتا على إزواء الوجود العلوي في إطار حسبنا كتاب الله، أو بيننا وبينكم كتاب الله، أو لا حكم إلاّ لله، أو إعلان مبدأ ترك السنّة من بغض علي، نجد أنّ الدولة العباسية تنحو هذا المنحى، وقد مر عليك أنّها أمرت

مالكاً بالأخذ عن خصوم علي وترك الأخذ عن علي وابن عباس وابن مسعود والحسن والحسين ومن اهتدى بنورهم.

على أنّ الإجابة عن السؤال الآنف فيّاحة تعلن عن عظمة وجود أهل البيت في الدين والتاريخ، وأنّ الظلم مهما تعددت أشكاله، ومهما اختلفت صيغه، يرجع إلى حقيقة واحدة حتى لو كان لباسه تارة أموياً وأخرى عبّاسياً، وثالثاً أيّوبيّاً...، والحق فلقد من الله على الأمّة بأهل البيت لمعرفة أهل الضلال ومبادىء الغواية حتى مع اختلاف الصيغ وتعدد الأشكال، ليكون المعيار في ضلال أعدائهم أنّ أعداءهم يضربون بالدين وبسنن الأنبياء بغضاً لهم.

وبكل حال فأعداء أهل البيت وعموم خصومهم؛ من أمويين وعباسيين وقرشيين ومن كان على منوالهم يدورون مع حقيقة تاريخية واحدة يمثّلها توأمان متلاصقان في أصل الخلقة هما بغض علي وأهل البيت (=البغي) والثاني ترك سنّة رسول الله بسبب ذلك خلال مجموعة واحدة من المبادىء والقيم، وهذا هو الذي يجعلهم يلتزمون مبادىء مدرسة واحدة؛ فإنّنا مهما شككنا في شيء فلا نشك في أنّ الأمويين والعباسيين وعموم الدول الإسلاموية التي تسلطت على الرقاب بطريقة نازية..؛ بالقوة المسلّحة، هم من خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت سلام الله عليهم.

## آيديولوجية مدرسة المدينة وعامل التاريخ؟

أنا أعتقد أنّ ما يسمّى بالصحاح الستة (صحيح البخاري ومسلم وسنن الترمذي وابن ماجة والنسائي وأبي داود) بملاحظة عامل التاريخ قد جسد هذه الآيديولوجية على ما بين هذه الصحاح من تفاوت، إذ هذا العامل قادر على فضح المستور، ولقد بان أنّ هذا الأمر هو الذي يدعو أصحاب تلك الآيديولوجية لأن يدلوا بما عندهم من مبادىء بصيغ وأشكل مختلفة حسب متطلبات المرحلة التاريخية التي هم فيها.

ففيما لآح لك ليس لعمر بن عبد العزيز أو المنصور العباسي أو الزهري أو مالك أن يتركوا سنة رسول الله بالطريقة التي تعاطاها معاوية وهو ساخر بالدين جهاراً وعناداً، تحديباً لله ولرسوله، سابًا لعلي بمنتهى الجرأة والوقاحة، فمستوى الوعي الإسلامي في العهود التي تلت عهد معاوية تمنع أمثل المنصور العباسي أو عمر بن عبد العزيز الأموي قبله أن ينحوا هذا المنحى..

فعلى ضوء بعض نتائج الدراسات السوسيولوجية والسياسية يمكن القول: إنّ عمر بن عبد العزيز كان ذكيًا جدّاً في قرار المنع من سب علي، ولو لو يفعل لذابت دولته كما يذوب الملح في الماء، وهذا هو السبب الذي دفعه لمنع السبّ لا شيءً آخر، ومن الأمثلة التي تقرّب ما نريد قوله للأذهان أنّ عبد الملك بن مروان كتب إلى الحجاج، وهو على الحجاز: جنبني دماء آل بني أبي طالب، فإنّي رأيت آل حرب لما تهجموا بها لم ينصروا(١١)، وفي رواية: جنبني دماء أهل البيت؛ فإنّي رأيت بني حرب سلبوا ملكهم لما قتلوا الحسين(١١). ومع ملاحظة أنّ عبد الملك علاوة على الحجاج لم يبرحا سبّ علي ولعنه على المنابر يتوضح أنّ اجتناب دماء الطالبيين ليس بدافع الحب، بل قرار السياسة الحكيم، فأمعن النظر كثيراً!!.

ما نريد قوله هو أنّ لعامل التاريخ دوراً في تشكيل الأيديولوجية بأشكل مختلفة وصيغ متعدة؛ ففي عهد الزهري مثلاً أخلت الآيديولوجية صيغة المنع من الاعتماد على حديث أهل العراق، وفي عهد مالك بن أنس أخلت الصيغة شكل: لم يرو أولونا عن أوليهم كذلك لا يروي آخرونا عن آخريهم، الأمر الذي عبّر عنه أو عنها موطأ مالك أفضل تعبير، وقس على ذلك بقية الصحاح والمسانيد..؛ ولا ننكر التفاوت.

بيد أني أعتقد - كما أنبأناك - أنّ أكمل مصداق تتوضع فيه معالم هذه الأيديولوجية هو صحيح البخاري، ففيه أصداء معزوفة الأمويين الصاخبة بترك السنة من بغض علي واضحة للغاية، ولنا أن نطيل النظر في قول القاضي أبو بكر بن العربي: الموطأ هو الأصل الأول واللباب، وكتاب البخاري هو الأصل الثاني في هذا الباب، وعليهما بنى الجميع، كمسلم والترمذي ".

## العباسيون وآيديولوجية مواجهة علي

قد عرفت أنّ المنصور أمر مالكاً أن يتزعم هذه المدرسة وأن يترك الرواية عن رسول الله بتوسط علي وابن مسعود وابن عباس وغيرهم، وأن يأخذه عن ابن عمر فقط بقوله: يا أبا عبد الله (كنية مالك) والله ما بقي على الأرض أعلم مني ومنك،

<sup>(</sup>۱) تاريخ اليعقوبي ۲: ۲۰٤.

<sup>(</sup>٢) جواهر المطالب لابن الدمشقى ٢: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) مقدمة الموطأ لمحمد فؤاد عبد الباقى١: ٤.

خذ بقول ابن عمر ودعني مَّا سواه (١).

وفي نص: وإن خالف علياً وابن عباس(٢).

وقد ساهم العباسيون - هم الآخرون - مساهمة تاريخية واضحة ومتجذرة في توطيد أركان هذه المدرسة في إطار ترك حديث أهل العراق والشيعة وأهل البيت كما فعل الزهري من قبل، فقد طلب المنصور من مالك أن يكون العلم علماً واحداً فقل مالك: يا أمير المؤمنين إنّ أصحاب رسول الله تفرقوا في البلدان، فأفتى كلّ في مصره بما رآه وفي طريق، إنّ لأهل هذه البلاد قولاً ولأهل المدينة قولاً ولأهل العراق قولاً تعدوا فيه طورهم.

فقال المنصور: أما أهل العراق فلست أقبل منهم صرفاً ولا عدلاً، وإنما العلم علم أهل المدينة فضع للناس العلم.

وفي رواية أن مالكاً قال: إنّ أهل العراق لا يرضون علمنا.

فقال المنصور: يضرب عليه عامتهم بالسيف، وتقطع ظهورهم بالسياط (٣).

وهـذا على أساس عقيدة العبّاسين السلبية في أمير المؤمنين علي..؛ فقد روي أنّ المنصور كتب إلى النفس الزكية قائلاً:

أمّا ما فخرت به من عليّ وسابقته، فقد حضرت رسول الله عَيْظِهُ الوفاة فأمر غيره بالصلاة، ثـمّ أخذ الناس رجلاً بعد رجل، فلم يأخذوه، وكان في الستة فتركوه كلهم دفعاً له عنها، ولم يروا له حقاً فيها، وقتل عثمان وهو له متّهم، وقاتله طلحة والزبير، وأبى سعد بيعته وأغلق دونه بابه، ثمّ بايع معاوية... (3).

ولقد ذكرنا لك أنّ أهل السنّة في عصر المأمون انقسموا بشكل واضح إلى تيارين، أحدهما التيار المعتلل والآخر المتطرف على طريقة الزهري وعمر بن عبد العزيز ومالك بن أنس...، ولكن بعد عصر المأمون لم يقف التيار المتطرف مكتوف الأيدي، فهذا المتوكل العبّاسي ساهم في إبقاء نزعة التطرف قوية في معادلات الصراع وإن شئت قلت: ساهم في إبقاء نزعة النصب وعداوة على مستطيلة في التاريخ؛

<sup>(</sup>۱) ترتیب المدارك ۱: ۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٤: ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك ١: ١٩٢، الإمامة والسياسية ٢: ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري ٦: ١٩٨٠

فهولم يتحرج في إعلان هذه النزعة، بل أصرّ عليها..

جاء في بعض المصادر: أنّ المتوكل كان شديد البغض لعلي بن أبي طالب ولأهل بيته، وكان يقصد من يبلغه عنه أنّه يتولى علياً وأهل بيته بأخذ المل والدم، وكان من جملة ندمائه عبادة المخنث، وكان أصلع فيشدّ تحت ثيابه مخذّة ويكشف رأسه ويرقص والمغنّون يغنّون: قد أقبل الأصلع البطين، خليفة المسلمين، يحكي بذلك علي بن أبي طالب والمتوكل يشرب ويضحك (۱).

وجزم الذهبي في السير بقوله: إنّ المتوكل في سنة ست وثلاثين ومائتين للهجرة هدم قبر الحسين رضى الله عنه، فقال البسامي (٢) أبياتاً منها:

أسفوا على أن لا يكونوا شاركوا في قتله فتتبعوه رميما

وكان المتوكل فيه نصب وانحراف، فهدم هذا المكان وماحوله من الدور، وأمر أن يزرع، ومنع الناس من إتيانه (٣).

قال ابن كثير في ترجمة البسامي من تاريخه: فمن ذلك قوله في تخريب المتوكل قبر الحسين بن علي وأمره بأن يزرع ويمحى رسمه؛ وكان شديد التحامل على علي وولده، فلمنّا وقع ما ذكرناه في سنة ست وثلاثين ومائتين قال ابن بسام هذا في ذلك:

تالله إن كانت أمية قد أتت قتل ابن بنت نبيها مظلوما فلقد أتاه بنو أبيه عثله هذا لعمرك قبره مهدوما أسفوا على أن لا يكونوا شاركوا في قتله فتتبعوه رميما(٤)

وقال الذهبي أيضاً: ويروى أن المتوكل نظر إلى ابنيه المعتز والمؤيد، فقال لابن السكيت: من أحب إليك هما، أو الحسن والحسين؟ فقال: بل قنبر، فأمر الأتراك، فداسوا بطنه، فمات بعد يوم، وقيل: حمل ميتاً في بسلط؛ وكان في المتوكل نصب،

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن الأثير ٤: ٣١٨، فنون الأرب٢٢: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) هـو الشاعر المشهور أبـو الحسن، علي بـن محمـد بـن نصر بن منصور بن بسام، المعروف بالبسامي، أو بابن بسام.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء١٢: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ ابن کثير ١١: ١٤٣.

نسأل الله العفو(١).

أقول: نص الذهبي أنّ في المتوكل نصب، فاحفظ ذلك!!!.

هذا شيء والشيء الآخر هو أنّ الآخرين ـ من غير الشيعة ـ جزموا بأنّ فضل إظهار سنّة النبي في هذا العهد، وإحيائها، ونشرها، وما يرافق ذلك من إماتة البدعة يرجع إلى المتوكل..؛ ففي بعض المصادر: كان قاضي البصرة إبراهيم بن محمد التيمي يقول: الخلفاء ثلاثة: أبو بكر يوم الردة، وعمر بن عبد العزيز في رد المظالم من بني أمية، والمتوكل في محو البدع، وإظهار السنة (٢).

وقال ابن حبان في كتاب الثقات: فأظهر المتوكل محبة السنة والميل إليها وأنكر ما كان يفعله أبوه وأخوه في هذا الشأن ورفع من شأن أهل العلم "".

وقال الذهبي: وفي سنة ٢٣٤ أظهر المتوكل السنة، وزجر عن القول بخلق القرآن، وكتب بذلك إلى الأمصار، واستقدم المحدثين إلى سامراء، وأجزل صلاتهم، ورووا أحاديث الرؤية والصفات (٤).

وقال أيضاً: قال خليفة بن خياط: استُخلف المتوكل، فأظهر السنة، وتكلم بها في مجلسه، وكتب إلى الأفاق برفع المحنة، وبسط السنة، ونصر أهلها(٥).

أقول: والمقصود برفع الحنة القول بقدم القرآن في مقابل عقيلة المأمون بخلق القرآن، كما أنّ المقصود منها الوقوف بوجه عقيلة المأمون بأنّ علياً أفضل الناس بعد رسول الله؛ ولقد تقدم عليك قول ابن كثير في وصف ذلك حيث ذكر:

في ربيع الأول أظهر المأمون في الناس بدعتين فظيعتين إحداهما أطمّ من الأخرى، وهي القول بخلق القرآن، والثانية تفضيل علي بن أبي طالب على الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد أخطأ في كل منهما خطأ كبيراً فاحشاً، وأثم إثماً

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٢: ١٨، وفيات الأعيان ٦: ٣٩٧، النجوم الزاهرة في أعلام مصر والقاهرة ٢: ٣١٨، وفي بعض المصادر أنّ المتوكل أمر فاستلّ لسانه رضي الله عنه من القفى.

<sup>(</sup>۲) فــوات الوفــيات ۱: ۲۹۰، تــاريخ الخلفاء: ۳٤٦، النجوم الزاهرة ۲: ۳۷۰، سير أعلام النبلاء ۲۱: ۳۲

<sup>(</sup>٣) ثقات ابن حبان ۲: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٢١: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء١٢: ٣١.

عظيماً (١). فهذا هو المقصود بالمحنة، ولكن هذا هو العجب العجاب إذ أنّ ابن كثير في الوقت الذي يقول في تفضيل المأمون علياً على باقي الناس والقول بخلق القرآن: بدعتين فظيعتين، نراه لا يتهم المتوكل المظهر للنصب وعداوة علي بأيّ تهمة، فما معنى ذلك؟!!!.

وعلى أيّ حال فملامح آيديولوجية المواجهة وترك السنّة من بغض علي واضحة في عهد المتوكل؛ فإظهار السنة في إطار بغض علي وعداوته والنصب له ولآل بيته وشيعته تنطوي على نفس ما انطوت عليه الصيغة التي طرحها الزهري وعمر بن عبد العزيز ومالك بن أنس، فكما أنّ الزهري أول من دوّن وأول من قال بالإسناد بهدف ضرب أحاديث شيعة علي وأهل العراق حينما قل: تأتينا أحاديث من المشرق ننكرها ولا نعرفها، فالمتوكل أظهر السنّة الأموية الزهرية العمر عبد العزيزية المالكية لهذا الهدف؛ وآية ذلك فضلاً عن أنّ الجميع من أعداء علي ومن المنحرفين عنه..؛ فالمتوكل كما أعلنت النصوص السابقة إنّما أظهر ما يسمّى بالسنّة للوقوف بوجه عقيدة المأمون في خلق القرآن وأنّ علياً أفضل الناس بعد رسول الله..

هذه هي صيغة الآيديولوجية المطروحة في عهد المتوكل من خلاله، وهذا يقودنا للقول بأنّ وصف المتوكل بمظهر السنّة من باب تسمية الشيء بنقيضه، كما أنّ إطلاق لفظ أهل السنّة والجماعة على شيعة معاوية بعد صلح الحسن الطّيخ من هذا الباب، وآية ذلك أنّ سنّة النبي \_ فيما نصّ ابن عباس \_ تركها الأمويون من بغض علي، فلا تصح تسميتهم بأهل السنّة والجماعة إلاّ من ذلك الباب، وهكذا تسمية المتوكل الناصبي \_ المبغض لعلي \_ بمظهر السنّة؛ فالنصب واظهار السنّة لعمر الله لايجتمعان!!!.

وممًا ينبغي التذكير به هو أنّ إطلاق لفظ السنّة على أحد بعد عصر المتوكل لا يخرج عن إطار ما ذكرناه؛ فترى أرباب علم الرجال حينما يترجمون لبعض الرواة والمحدثين يقولون عنه بأنّه صاحب سنّة، والمقصود على الأعمّ الأغلب هو أنّه قابع في سجون الأيديولوجية التي صاغها المتوكل بتلك الصياغة الموحشة، كما نشير إلى أنّ البخاري صنف صحيحه في عهد المتوكل تقريباً، وهذا لعمر الرحمن يستحق النظر تلو النظر ال.

<sup>(</sup>۱) تاریخ ابن کثیر ۱۰: ۲۹۱ طبع دار التراث.

# عمر بن الخطاب وآيدولوجية ترك السنة

أنا لا أعقتد أنّ هناك حاجة لإثبات أنّ هذه الآيديولوجية هي الوليد الشرعي لأفكار الخليفة عمر، فكل المبادىء والأولويات التي ذكرناها مطوية في قوله: حسبنا كتاب الله إنّ النبي يهجر، ولقد أثبتنا سابقاً أنّ عمر قال ذلك في الوقت الذي أراد الرسول عَيَالِيهُ أن يكتب للمسلمين كتاباً يأمرهم فيه باتباع أمير المؤمنين علي وأهل بيته، وآية ذلك أنّ النبي قال: «هلمّوا أكتب لكم كتاباً لن تضلّوا بعده أبداً» وبمقارنة ذلك بقوله عَيَالِهُ: «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيني ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا أبداً...» يتوضح المقصود بجلاء...

ونتيجة ذلك أنّ عمر من خصوم أهل البيت، وهذا علاوة على الأرقام التي لا يسعنا سردها هاهنا، ومن ثمّ فهذا يوضح ركناً آخر من أركان هذه الآيديولوجية التي تجسدت فيما بعد بمدرسة المدينة، إذ سلوك عمر لا يعني إلاّ أنّ أهل البيت في نظره ليسوا أهلاً لقيادة الأمة، ولقد جزم هو بذلك في قوله لابن عباس: كرهت قريش أن تجمع لكم النبوة والخلافة...، لقد اختارت قريش فوفقت وأصابت..، ودعوى أنّ خصوم علي أعلم الناس، فرضية قائمة على أساس قول عمر حسبنا كتاب الله، إذ أهل الهوى العمري مجمعون على أنّ عمر أعلم الصحابة وأفقههم، بل إنّ كثيراً من آرائه جاءت موافقة لما يريده الوحي في حين أنّ نفس النبي كان يخطأ، حتى أنّ العذاب دنى منه عَلَيْهِ لولا أن دفعه الله ببركة فهم عمر وعلمه، وتعالى الله ورسوله عن مثل هذا الافتراء.

# حسبنا كتاب الله عبر التاريخ (المرحلة والبناء)

توضح أنّ المقصود من طرح شعار حسبنا كتاب الله هو ترك سنة النبي، بزعم أنّ النبي يهجر لا يدري ما يقول، وهذا الشعار وإن كان من مبتكرات الخليفة عمر التي غيرت ملامح التاريخ إلاّ أنّ ما ينطوي عليه أكبر من ذلك، إذ هو ينطوي على مشروع أكبر من أن يمثل رأياً شخصيًا لهذا الخليفة فحسب، وقد برهنا سابقاً أنّ مشروع ترك السنة نزعة قرشية، وكل ما فعله عمر بملاحظة كونه ناطقاً رسمياً جريئاً هو أنّه جسد تلك النزعة في إطار قانون رسمي ومن منطلق إرادة حكومية، ومن ثمّ فهذه النزعة ـ أو

هذا القانون \_ آل ليكون هو دين الآتين..

قلل الشيخ محمد أبو زهو: وقد تتابع الخلفاء على سنة عمر...، فلم يشأ أحدهم أن يدوّن السنن، ولا أن يأمر الناس بذلك حتى جاء عمر بن عبد العزيز (١).

أقول: لا نستطيع مواجهة ما قاله أبو زهو بغير التسليم سوى شيء واحد، وهو أنّ كل كتاب المسلمين شيعة وسنة يرجعون المنع من حديث النبي، كتابة ورواية وتدويناً إلى عمر، وهو وإن كان صحيحاً في إطار كونه قراراً رسمياً منه لأنّه حاكم، إلاّ أنّ فكرة المنع ليست له، إنّها لقريش، ومن المستحيل أن يتفوه عمر بما تفوه به يوم رزية يوم الخميس من دون أن نفترض وجود اتجاه قوي ورائه، قادر على المسانلة والمتأثير..، ولأمر ما نجد أنّ الخليفة عمر يقدّم آراء قريش في الخلافة وفي غير الخلافة على نفس الرسول وأهل البيت مع أنّ الفاعلين القرشيين؛ الاجتماعيين والسياسيين، كلهم أو أغلبهم من المؤلفة قلوبهم؛ أي من الذين لم يخلصوا أنفسهم لله وللرسول بشكل مرض..

وفيما يلي سأعرض لمقولة حسبنا كتاب الله عبر مراحل التاريخ بعرض أشكالها وصيغها المتعددة بما يلائم كل مرحلة، وغرضي من ذلك إبراز دليل آخر على قوة تأثير الأيديولوجية المبتنية أساساً على ترك سنة النبي وعلى الخصومة مع النبي وأهل البيت منذ أن كانت داخل الشرنقة وحتى هذه الساعة، مكتفياً بعرض نص أو نصين لكل مرحلة.

#### العهد النبوي

إنّ صيغة حسبنا كتاب الله أو قل فكرة ترك السنة النبوية والإعراض عنها في هذا العهد، تدل عليها روايات وأخبار متواترة معنى أو لفظاً، وحسبك أن تتأمل في كل ما أثر عن بعض الصحابة حينما يعترضون على فعل النبي أو قوله أو تقريره، ولا شك في أنّ مثل هذا الاعتراض على قدسية المقررات النبوية بجسارة واضحة وجرأة محرمة، تجسيد عملي لأيديولوجية ترك السنة النبوية، وهذا ميدان لا يعرف التبرير والاعتذار، بل إنّ أولئك حينما يقولون للرسول عَلَيْلَيْنَ: يا محمد، ويقولون: اعدل، ويقولون ويقولون، لا يمكن أن نظن بمواقفهم سوى أنّها تكشف عن طريقة من التفكير ليس

<sup>(</sup>١) الحديث والمحدثون: ١٢٦.

في قاموسها احترام السنّة، ولا صاحب السنّة، ولا حتّى رب العالمين تعالى شأنه!.

وليس من الصدفة أننا نجد عمر بن الخطاب رائد مقولة: حسبنا كتاب الله، من أكثر الناس جرأة على مقام النبوة، إذ لم يُؤثر عن أحد من الصحابة أنّه جذب ثوب النبي بشدة، أو أنّ هناك من غضب على النبي كما فعل عمر في قضية الصلاة على المنافق، وفي صلح الحديبية، أو أنّ هناك من يتدخل في شأن النبوة مثله كما تدخل في الشفاعة وغير ذلك، فعمر والإنصاف يقال رائد في هذا المضمار، والأرقام في ذلك بالعشرات أمسكنا عن ذكرها لاطلاع أغلب الباحثين عليها.

ومن تلك النصوص التي تتجسد فيها نزعة ترك السنة ما أكثرنا من ذكره سابقاً، وهـ و قول عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله فنه تني قريش وقالت: أنت تكتب عنه كل شيء وهو بشر يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب.

وُقد عرفت أنّ الرسول وقف أمام هذه الفكرة بالمرصاد في قوله: «اكتب فو الذي نفسي بيده لا يخرج منه إلا الحق» وهذا نص في أنّ العهد النبوي كان يعاني من آيديولوجية ترك السنّة..

وممّا يبين ذلك اعتراف ابن تيمية أنّ النبي بعيد صلح الحديبية واجه نكسة من عامّة من عظماء الصحابة؛ فجمهورهم الأعظم عصوه في حكم واجب من أحكام الإسلام، فغضب عَلَيْ جرّاء ذلك غضباً شديداً فقالت له أم سلمة: من أغضبك أغضبه الله!!. فقال عَلَيْ : «ومالي لا أغضب وأنا آمر بالأمر فلا يطاع »(1).

والنصوص في هذا الشأن أكثر من الكثير، سردنا كثيراً منها في الفصول السابقة، وخاصة المبحث الأول من الفصل الثاني، فراجعها!!

#### عهد أبي بكر

في هذا العهد أصدر أبو بكر مرسوماً عامّاً يقول فيه للمسلمين: إنّكم تحدثون عن رسول الله أحاديث تختلفون فيها، والناس بعدكم أشدّ اختلافاً، فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاً، فمن سألكم فقولوا: بيننا وبينكم كتاب الله، فاستحلّوا حلاله

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٢: ٢٦٤. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

وحرموا حرامه (۱).

وواضح أنّ أبا بكر والذي هو أول الخصوم الرسميين لأمير المؤمنين علي وفاطمة وآل البيت، يمنع من حديث رسول الله تحت ذريعة اختلاف الرواة في النقل عن النبي عَيْلُهُ، وثمة أمر مهم وهو أنّ أهل الهوى البكري (البكرية) مجمعون على عدم جواز مخالفة سنة الشيخين أبي بكر وعمر، ونحن بناء على ذلك على احتمالين..

الأول: هو لزوم اتباع سنة أبي بكر في ذلك؛ لأنّ حجية سنته وآرائه متفرعة على حجية سنة رسول الله ومقرراته في ضوء ذلك الإجماع، ولكن مثل هذا الاتباع يعني بطلان كل ما رواه أهل السنة عن رسول الله، لأنّ كل رواية تمثل بحد ذاتها نحالفة صريحة لسنة أبي بكر الواجبة الاتباع بالإجماع فيما بينهم، وعلى هذا تسقط كل مرويات الصحاح والمسانيد عن القيمة الشرعية.

الثاني: هـو خطأ أبـي بكر في ما ذهب إليه، وآية الخطأ أنّ أئمة أهل السنة من المحدثين ضربوا بكلامه المتقدم عرض الجدار حينما ألفوا وجمعوا وصنفوا في الحديث النبوي.

وليس من احتمال ثالث!!!.

#### أبو بكر يحرق حديث رسول الله

ورد عن عائشة، فيما مرّ عليك، قالت: جمع أبي الحديث عن رسول الله وكانت خمسمائة حديث، فمات ليلته يتقلب كثيراً فغمني فقلت: اتتقلب لشكوى أو لشيء بلغك؟! فلما أصبح قال: هلمّي يا بنية الأحاديث التي عندك!. فجئته بها فدعا بنار فأحرقها، وقال: خشيت أن أموت وهي عندي فيكون فيها أحاديث عن رجل قد ائتمنته ووثقت (به) ولم يكن كما حدثني فأكون نقلت ذلك (٢).

ونحسن مع هذا السنص بين احتمالين كما في النص السابق، مع التنبيه على أنّ حرق سنة رسول الله أضحى أبرز سلوكيات ما يسمّى بسيرة الشيخين بل سيرة عثمان والأمويين.

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ للذهبي ١: ٣.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١: ٥.

## في عهد عمر

أطلق الخليفة عمر بن الخطاب شعار: حسبنا كتاب الله في رزية يوم الخميس، ليكون أول ناطق رسمي للصيغة الآنفة، وقد عرفت أنّه أردف هذه الصيغة بقوله: إنّ النبي يهجر أو غلبه الوجع، وهو نص في أنّ جوهر الشعار يقوم على مبدأ الازورار عن سنة النبي بالكامل، علاوة على أنّ عمر لم يكتف بذلك، فقد سجن الصحابة وضربهم بالدرة لمخالفتهم إياه في نشر الحديث، وهذا ثابت لا كلام فيه، وسنعرض له.

# عمر يحرق حديث رسول الله

أخرج الخطيب البغدادي في كتابه تقييد العلم بسنده عن عمر بن الخطاب أنّه بلغه (أي عمر) ظهور كتب في أيدي الناس، فاستنكرها وكرهها وقال: أيّها الناس أنّه قد بلغني إنّه قد ظهرت كتب في أيديكم، فأحبّها إلى الله أعدلها وأقومها، فلا يبقين أحد عنده كتاب إلاّ آتاني به، فأرى فيه رأيي. فظنوا أنّه يريد أن ينظر فيها ويقومها على أمر لا يكون فيه اختلاف، فأتوه بكتبهم فأحرقها بالنار ثم قال: أمنية كأمنية أهل الكتاب(۱).

وفي رواية أنّ عمر أراد أن يكتب السنة ثم بدا له أن لا يكتبها، ثم كتب في الأمصار: من كان عنده منها شيء فليمحه (٢).

وفي رواية ثالثة قال: إنّي كنت ذكرت لكم من كتابة السنن ما قد علمتم، ثمّ تذكرت، فإذا ناس من أهل الكتاب قد كتبوا مع كتاب الله كتاباً ألبسوا عليه وتركوا كتاب الله، وإني لا ألبس كتاب الله بشيء أبداً (٢).

والروايات عن عمر في ذلك كثيرة من أرادها يجدها في تقييد العلم للبغدادي وفي غيره، هذا ولكن ثمة أمر وهو أنّ عمر في أخريات خلافته أوصى الصحابة الذين بعثهم إلى العراق: إنّكم تأتون أهل قرية لهم دوي بالقرآن كدوي النحل فلا تصدوهم

<sup>(</sup>١) تقييد العلم: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) تقييد العلم: ٥١.

بالأحاديث فتشغلوهم جرّدوا القرآن وأقلّوا الرواية عن رسول الله وأنا شريكم، فلما قدم قرضة وهو أحد المبعوثين قالوا له: حدثنا، فقال: نهانا عمر(١).

أقول: والذي فهمه قرضة من قول عمر: أقلّوا الرواية...، المنع الكامل منها كما هـو ظاهـر الخبر، وآية ذلك أنّ قرضة قال ـ من طريق آخر ـ: فما حدثت بعده حديثاً عن رسول الله (۲).

وقد منع عمر من تفسير القرآن بقوله: جرّدوا القرآن ولا تفسروه وأقلوا الرواية عن رسول الله وأنا شريككم ٣٠٠.

وطرق هذا الخبر تورث اليقين بصدوره عن عمر، وهو فيما لو أمعنت فيه صيغة متطورة لآيديولوجية: حسبنا كتاب الله، ولكن بقي أن نقف على مقصود عمر بالإقلال، وهو ما سنعرض له لاحقاً، أي حينما سنقف حيال ما أخرجه عبد الرزاق عن معمر عن الزهري عن عمر بن الخطاب قوله: أقلوا الرواية عن رسول الله إلا فيما يعمل به (٤).

### في عهد عثمان

روي عن عثمان ابن عفان أنّه قال: لا يحل لأحد أن يروي حديثاً عن رسول الله لم يسمع به في عهد أبى بكر ولا عهد عمر (٥).

غير أنّ الأخبار أعلنت أنّ هناك من رفض هذا المرسوم العثماني، فقد روى الدارمي في سننه أنّ أبا ذر خالف ذلك، وأنّه كان جالساً عند الجمرة الوسطى وقد الجتمع الناس يستفتونه، فأتاه رجل فوقف عليه، ثمّ قال: ألم تنه عن الفتيا؟. فرفع رأسه إليه، فقال هل أنت رقيب علي، لو وضعتم الصمصامة على هذه وأشار إلى عنقه ثم ظننت أنّي أنفذ كلمة سمعت من رسول الله قبل أن تجيزوا على لأنفذتها(1).

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي ١: ٨٥، سنن ابن ملجة ١: ١٦، تذكرة الحفاظ ١: ٣.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١: ٣ ـ ٤، ومستدرك الحاكم ١: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ٣: ١٢٠ طبقات ابن سعد ٦: ٧.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ٨: ٥١١.

<sup>(</sup>٥) طبقات ابن سعد ۲: ۳۳۲، مسند أحمد ١: ٣٦٢.

<sup>(</sup>٦) سنن الدارمي ١: ١٣٢، طبقات ابن سعد ٢: ٣٥٤.

وفي رواية أنّ الأحنف بن قيس دخل الشام فوجد أبا ذر في مكان، وكلما انتقل أبو ذر إلى مكان آخر فرّ أهله منه وكأنّ به رضوان الله عليه داء الجدري، فقال له الأحنف: من أنت؟ فقال: أبو ذر، وقم عني لا أعدك بشر، فقال الأحنف: كيف لا تعدنى بشر؟!. فقال أبو ذر: إنّ معاوية نهى الناس أن يجالسونى(١).

وكما هو معروف انتهت حال أبي ذر إلى أن يموت وحيداً غريباً منفياً في الربذة مطروداً عن مدينة رسول الله بحسب القرار الأموي الصادر عن اللجنة التشريعية المؤلفة من عثمان ومعاوية وزيد بن ثابت ومروان بن الحكم وبقية رموز ذلك الخط، ولم يك عثمان ليقف عند حد أبي ذر، فهو أمعن في الخصومة مع كثير من السابقين ومنهم - كما علمت - ابن مسعود، وكانت النتيجة أنّه أرسله إلى قبره بضربة كسرت أضلاعه، وذلك بعد أن منعه العطاء سنتين، حتّى أنّه أوصى أن لا يصلّى عليه عثمان، ومثله الحل مع عمّار بن ياسر الذي ضربه أيضاً فأصابه الفتق جرّاء ذلك، وقس على ذلك مواقف عثمان مع بقية علماء الصحابة وحفظة الدين.

#### الخليفة عثمان يحرق ماذا؟

يبدو أنّه لم تبق هناك سنة مكتوبة شائعة في عهد عثمان كما كانت في عهد عمر كيما يحرقها مثل صاحبيه، إذ لم يبق منها شيء في العلن، وبكل حال فبملاحظة أنّ الحرق يكشف عن معالم منهج خصوم أمير المؤمنين علي وطريقتهم الخاصة في التفكير، فليس غريباً أن يذكر لنا التاريخ أنّ عثمان حرق النصوص المقدسة على طريقة صاحبيه من قبل، بل إنّ من الغريب أن لا يحدث ذلك، ولكن نعود لنقول: ماذا حرق عثمان؟ إذ قد حرق عمر وقبله أبو بكر كل السنة التي حازا عليها، فهل بقي لعثمان ما يحرقه؟.

حرق الخليفة عثمان كتاب الله القرآن(٢)، ذا القالب العلوي هذه المرة، فهو الذي

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ٤: ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) ليس معنى ذلك التشكيك بسلامة القرآن، فالقرآن كتاب الله، لا تناله يد التحريف بأيّ حل من الأحوال، والمقصود من البحث هو أنّ الخليفة عثمان عمد إلى حرق المصاحف القرآنيّة التي تتضمن آحاديث التفسير النبوي لآياته، ويؤيد ذلك أنّ الخليفة عمر قال: جرّدوا القرآن، وهو نص في أنّ نفس القرآن غير مقصود بالحرق بل أحاديث النبي عَمَالًا التفسيرية هي المقصودة.

بقي يمثل خطراً على الأيديولوجية القرشية..؛ وذلك بالنظر لأمرين: الأول: أنّ حملة القرآن من الصحابة الذين عليهم المدار في التفسير والقرائة علويون، أمّا الآخرون فليس هناك من دليل على أنّ فيهم من يحفظ كتاب الله كما حفظوه هم بنفس الكفائة، ولذلك تأثير بيّن في عملية الصراع، والأمر الثاني: هو أنّ الاتجاه العلوي يحرّم الخوض في القرآن من دون سنة النبي عَلِيلًا بُ تعبّداً بقول الله تعالى ذكره: ﴿وَمَا أَنزلنا عَلَيْكَ الْكَتَابِ اللّا لتُبَيّنَ لَهُ مُ الذي اخْتَلَفُول (١) وفتح الباب للعلويين في مضامير القرائة واكتفسير بالنظر لإحاطتهم بسنة النبي تقاطع كامل مع مبادىء الأيديولوجية، وهذا يوضح أنّ المصاحف التي حرقها عثمان لم تحرق بدافع أنها محرفة، فأغلبها بل كلّها كمصحف ابن مسعود سليم من التحريف.

وواضح أنّ مجموع الأمرين يمثل سلاحاً قوياً في عملية الصراع، على أنّ مشروع حرق المصاحف كان أساسه قول عمر المتقدم: جرّدوا القرآن، أي المنع من تفسيره خلال سنة النبي التي أحلط خصومه بها علماً ووعوها، القادرون خلال ما عندهم من إحاطة ووعي أن يسحبوا بسلط الشرعية من تحت الأقدام بيسر وسهولة..؛ فالذي فعلمه الخليفة عثمان تمخيض عن هذه الملابسات، وآية كل ذلك أنّه حرق مصاحف الصحابة العلويين بالدرجة الأساس في حين أنّه أمر بكتابة مصحفه بتوسط خصوم علي وأعدائه، فليس من الصدفة أن يحرق عثمان مصحف ابن مسعود القائل: قرأت على رسول الله تسعين سورة وختمت القرآن على خير الناس، علي بن أبي طالب "كما ليس من الصدفة أن يأمر عثمان زيد بن ثابت الذي كان يهودياً قبل الإسلام كما ليس من الصدفة أن يأمر عثمان زيد بن ثابت الذي كان يهودياً قبل الإسلام بكتابة المصحف الرسمي للدولة، مع أنّ زيداً من أبرز خصوم أمير المؤمنين علي وابن

وثالثاً فليس من الصدفة أن تكون نسخة القرآن الأصلية التي كتبها زيد بن ثابت بيله هي \_ بشحمها ولحمها وعظمها \_ التي رفعها معاوية وعمرو بن العاص وأهل البغى يوم صفين.

ورابعاً فليس من الصدفة أن يقول معاوية وعمرو بن العاص بعد أن رفعوا

مسعودا.

<sup>(</sup>١) النحل: ٦٤.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۲۱: ۲۰۱.

المصحف ندعوا علياً لكتاب الله ليكون صياغة ثانية لقول عمر السابق: حسبنا كتاب الله.

إنّ مجموع هذه الأمور - البريئة من الصدفة - تورثنا قناعه بأنّ المسألة تدور في فضاء آيديولوجية متقنة البناء وليست هي بالسلوك الشخصي في حقبة معينة من التاريخ، وإنّي أذهب لأجل ذلك إلى أنّ عملية رفع المصاحف التي يعدّها البعض من اكتشافات عمرو بن العاص وعظيم دهائه ليست هي وليدة ساعتها، ومن البعيد جداً أن يخطر على بال عمرو بن العاص خلال لحظة ما غير به وجه التاريخ وكل معادلات الصراع، بلى لدهاء عمرو بن العاص دور في استثمار مبادئ تلك الآيديولوجية القرشية القديمة، لا يتسنى لسواه من الباغين.

## في عهد أمير المؤمنين علي الطَيْكُانَ

ما نريد أن نذكره هنا ذكرناه قبل قليل وفي مطاوي هذه الدراسة، وهو أنّ علياً في فترة مقارعته القاسطين والناكثين والمارقين، حورب بمبدأ حسبنا كتاب الله، بصيغة: ندعوا علياً إلى كتاب الله كما نص عمرو بن العاص ومعاوية في أثناء صفين، ولا يشك المفكرون والمؤرخون أنّ هذا المبدأ هو الذي أجهض ثورة علي وأضعف من شوكتها وهي حيال الظلم والبغي، ومن الأدلة على أخطبوطية هذا المبدأ القادر على بسط أذرعه في كل زوايا التاريخ أنّ الخوارج جعلوا منه شعاراً ومبدأً خلال صيغة لا حكم إلا لله كما تعرف، وعلى هذا المنوال مراح التاريخ الباقية، بتشكيلات كثيرة..

## في عهد معاوية

إنّ معاوية على ضوء المعطيات العلمية ما هو إلا خلاصة لطريقة الخلفاء المثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان، آية ذلك أنّه نال رضى جميعهم؛ ومن ثمّ فهم من مهد له طريق الملك بشكل مريب ومثير للتساؤلات الجمة، ولسنا فيما نظن مجاجة لا ثبات أنّه كان يمنع من حديث رسول الله، لاستحالة أن نتخيل انفلاته عن مقررات آيديولوجية قريش في ترك السنة، لكن المهم أن نعرف أنّ هذه الأيديولوجية أخذت صياغة حادة في عهد معاوية وهي ترك السنة من بغض علي جهاراً كما جزم ابن عباس.

وممَّا يكشف النقاب عن امتداد هذه الآيديولوجية ومحاولة تجسيدها على أرض الواقع في عهد معاوية مجموعة من النصوص..

قال رجاء بن حياة كان معاوية ينهى عن الحديث ويقول: لا تحدثوا عن رسول الله ﷺ (۱).

وعن إسماعيل بن عبيد الله أن معاوية نهى أن يحدث بحديث إلا حديثاً ذكر على عهد عمر فأقرّه (٢).

وروى مسلم في صحيحه بسنده عن معاوية قال: إيّاكم وأحاديث إلاّ حديثاً كان في عهد عمر $^{(7)}$ .

وروى مسلم في موضع آخر أن معاوية تعاطى الربا فرد عليه عبادة بن الصامت فقال معاوية: ما بال رجال يتحدثون عن رسول الله أحاديث قد كنّا نشهد ونصحبه فلم نسمعها منه.

فرد عليه عبادة فذكر أنّ رسول الله حرم الربا وقال \_ أي عبادة \_ : لنحدثنّ بما سمعنا من رسول الله وإن كره معاوية (٤) . فتأمل في ملامح الأيدويولوجية في هذا النص الصحيح الصريح!!!.

وفي طول هذا اللحن؛ أعني قول معاوية: ما بال رجال يتحدثون عن رسول الله الله...، غضب معاوية غاية الغضب من عبد الله بن عمرو لأنّه روى عن رسول الله حديثاً ليس على ذوق الخط الأموي..؛ فقد أخرج البخاري عن الزهري قال كان محمد بن جبير بن مطعم يحدث أنّه بلغ معاوية وهو عنده في وفد من قريش أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص يحدث أنّه سيكون ملك من قحطان، فغضب معاوية فقام فأثنى على الله بما هو أهله ثمّ قال: أمّا بعد فإنّه بلغني أنّ رجالاً منكم يتحدثون أحاديث ليست في كتاب الله، ولا تؤثر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأولئك جهالكم، فإيّاكم والأماني التي تضل أهلها؛ فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنّ

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن عساكر ٥٩: ١٦٧، الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي ١: ٧.

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن عدي ١: ٣٣، مسند أحمد ٤: ٩٩، تذكرة الحفاظ ١: ٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٣: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٥: ٤٣.

هذا الأمر في قريش لا يعاديهم أحد إلاّ كبّه الله على وجهه ما أقاموا الدين $^{(1)}$ .

أقول: وفي خبر محمد بن جبير بن مطعم إشارة إلى مجيء ملك قحطاني في آخر النزمان كما جزم ابن حجر (٢) وغيره، ولعل اسم هذا الملك كما في بعض الأخبار شعيب بن صالح، ولعلّه غيره...، وأيّا كان فالخبر كما لا يخفى لا يتنافى مع الخبر الذي يقول الأئمة من قريش، لأنّ شعيباً \_ كما في أخبار أخرى \_ من الممهدات السماوية للمهدي عجل الله فرجه وخرجه وجعلنا من أتباعه، بيد أنّ معاوية يكفر بكل ما يهدد سلطانه، وهذا هو داينمو الأيديولوجية وقلبها النّابض..

## في عهد يزيد بن معاوية

لم يَعْدُ يزيد بن معاوية مقررات تلك الأيديولوجية، فقد روي أنّه كان يدافع عنها بشـــــــنّة، وممّا أُثِر عنه أنّه غضب من جبير بن نفير فكتب في ذلك إلى معاوية قائلاً: إنّ جبير بن نفير قد نشر في مصري حديثاً، فقد تركوا القرآن.

فبعث معاوية إلى جبير فجاءه فقال له: لأضربنك ضرباً أدعك لمن بعدك نكالاً (٣).

والنص واضح في أنّ سيرة يزيد تبع لسيرة معاوية، بل لا يمكن أن ينفلت عنها، ومن ثمّ فموقف يزيد في ضوء النص يمثل التزاماً عملياً لآيديولوجية حسبنا كتاب الله، وإذا كان الأمويون قد تركوا السنة من بغض علي على ضلالة تلك الآيديولوجية، فإنّ من أهم مقرراتها هو قتل آل بيت رسول الله ومحاولة استئصالهم..

ذكر القندوزي الحنفي أنّ سيد الشهداء الحسين قال يوم الطف مخاطباً أعداء الدين: يا ويلكم أتقتلوني على سنة بدلتها، أم على شريعة غيرتها، أم على جرم فعلته أم على حق تركته؟. فقالوا له: إنّا نقتلك بغضاً لأبيك<sup>(3)</sup>.

وإذن فآيديولوجية: حسبنا كتاب الله آلت لتكون في عهد معاوية تحت صياغة: تركوا السنة من بغض علي، وفي عهد يزيد ذبحت بسكّين..، فديس عليها بسنابك الجحود..، ورمي بها في صحراء التمرد على الله ورسوله..، في

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٠٢: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٤: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) ينابيع المودة ٣: ٨٠.

كربلاء؛ بقتل آل النبي ﷺ بغضاً لعلي، قتلةً أبكت \_ والله \_ كلّ حجر ومدر، ولي لعمر الله رغبة عن الإطالة؛ فأنا والله، أخشى أن يقع على رأسي حجر من السماء؛ عذاباً من الله؛ بمجرد أن أذكر الشقيَّ يزيد، الجبّار الجاحد العنيد، ونعوذ بالله ورسوله وأهل بيته من غضب الله!!!.

#### في عهد المروانيين

قد أخذت الأيديولوجية في هذا العهد شكلاً آخر لكن في مرحلتين، ففي الأولى تصفية كل أصحاب على وشيعته، والحد من نشاط الرسالة المتجسد بما يفيض عن أولاد علي (العترة =أهل البيت).. والسب الذي تعاطاه القوم لأمير المؤمنين، وتصويره بأنّه عدو الإسلام الأول، إلى درجة أنّ أكثر النّاس لا يعلم أنّ أمير المؤمنين عليّاً من أهل بدر، يطوي تحته كل ذلك بل أكثر.

وقول مروان بن الحكم للإمام السجاد: ما كان أدفع عن صلحبنا من صلحبكم، وجواب السجاد له بقوله: فلم تسبونه على المنابر، وقول مروان في الجواب عن ذلك: لا يستقيم لنا الأمر إلا بذلك، لدليل صريح في أنّ بغض علي وسبه وقتل أولاده وأصحابه آيديولوجية وليس سلوكاً أخلاقياً يدور مدار الحب والبغض فحسب.

ومن هذا القبيل قول عبد العزيز بن مروان لابنه عمر: يا بني، لو علم هؤلاء من فضائل علي ما نعلم ما تبعنا واحد منهم (١).

وفي المرحلة الثانية وبسبب عامل التاريخ، ولأنّ بداية نهاية الدولة الأموية قد أزفت، ولأنّ شيعة على أضحوا يمثلون خطراً مادياً بعد أن كانوا كذلك فكرياً وعقائدياً، وبملاحظة انتشار التشيع في غير الكوفة المهد الأول له، ولأنّ التيار السنّي المعتلل ما عاد تنطلي عليه آيديولوجية بغض علي في شكلها الأموي الحاد، منع عمر بن عبد العزيز الأموي من السب وأمر بتدوين الحديث النبوي...، وفي الحق فإن عمر بن عبد العزيز خلط الحابل بالنابل، وليته لم يدون ما يسمّيه هو حديث رسول الله، إذ قد أثبتنا لك أنّه على أفضل التقادير لم يدون من سنة النبي إلاّ الفتات الذي غفلت عنه مائلة معاوية والأمويين، فهو أمر بتدوين ما خرج من شريعة خصوم أمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الأوّل.

علي، عبد الله بن عمر وزيد بن ثابت وأبي هريرة وأبي بكر وعمر وعثمان وعبد الله بن عمرو بن العاص وعائشة ومن لف لفهم، وهذا هو الذي فتح الباب لغير الشيعة لأن يزعموا أن كل ما انفرد به الشيعة من حديث عن رسول الله كذب وموضوع، إذ هو لم يأمر بتدوين غير ما كان معروفاً عند أسلافه لا أكثر ولا أقل..

وإذا أردنا أن نحسن الظن بمشروع عمر بن عبد العزيز فلنا أن نقول: إنّ السنة التي وصلت إليه ناقصة غاية النقص، إذ لم يصل إليه منها إلا ما كان تحت ظلال ما وافق عليه عمر وعثمان ومعاوية وقد عرفت أن الجميع كان قد ترك السنة إمّا لأنّ النبي يهجر وإمّا لغير ذلك، فعلى هذا فالسؤال المطروح: هل أنّ ما أمر بتدوينه هو سنة النبي حقاً؟!.

#### العهد العباسي

ذكرنا لك سابقاً أنّ العباسيين أمروا مالك بن أنس أن يكتب لهم كتاباً يجمع بين دفتيه حديث رسول الله ليكون دستوراً للدولة، وقد عرفت أنّ الحديث المجموع فيه كان قد جمع في ضوء نفس طريقة التفكير الأموية، إذ ليس في الموطأ غير ما ارتضاه الأمويون سابقاً والعباسيون لاحقاً، وليس فيه حديث أهل العراق ولا حديث أمير المؤمنين علي ولا ابن مسعود ولا ابن عباس،، والمنصور العباسي أمره أن يأخذ العلم والحديث عن عبد الله بن عمر بخاصة وأهل المدينة بعامة، وقد ورث مالك عن سلفه هذا العداء، وآية ذلك أنّه لم يكن يرى عليّاً أحد الخلفاء الراشدين، بل لا يستحق أن يقرن بعثمان بن عفان، لأنّه قد سفك الدماء وخاض فيها، وعثمان لم يفعل ذلك.

سئل مالك عن عثمان وعلي فقال: لست أجعل من خاض في الدماء كمن لم يخضها (۱).

وثبت عنه أنَّه سئل عن أفضل الناس بعد رسول الله فقال: أبو بكر وعمر

<sup>(</sup>۱) مناقب الشافعي ۱: ۲۰.

وعثمان ثم استوی الناس<sup>(۱)</sup>.

وعنه قال: خيرة أصحاب رسول الله أبو بكر وعمر وعثمان، فوقف الناس هاهنا وليس من طلب الأمر كمن لم يطلبه (٢).

والمنصور العباسي أعلن عن هذه العقيلة لتكون هي الأخرى دستوراً للدولة (١٠)، وهذه هي عقيلة زيد بن ثابت وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبي هريرة وعائشة والبقية، ومالك لم يكن ليأخذ العلم إلا عن هؤلاء، بل إنّ المنصور أمره بذلك وخاصة عن ابن عمر، لأنّه آخر من بقي من خصومه، وكان كل هؤلاء الصحابة على ما أكثرنا من ذكره عثمانيي الهوى لم يبايعوا علياً على الخلافة في حين أنّه بايعوا معاوية عليها مع أنّه باغ! إنّ كل ذلك ليوضح أنّ الآيديولوجية منذ أن قل عمر: حسبنا كتاب الله إنّ المنبي يهجر وحتى لحظة تأليف مالك للموطأ هي واحدة ولكن ذات أشكال ومظاهر مختلفة حسب متطلبات المرحلة التاريخية.

وقد تلى موطأ مالك مجموعة من كتب الحديث أشهرها الصحاح الستة بل التسعة وأكثرها قيمة صحيحا البخاري ومسلم، وفيما اعتقد وكما أكثرنا من تنبيهك عليه فإنّ الصحيحين أكفأ كتب الحديث ترجمةً لتلك الأيديولوجية، والبخاري أكفأ من صحيح مسلم، ولمّا لم يأت أحد بأفضل عمّا جاء به أصحاب الصحاح والمسانيد الستة أو التسعة، استقر أمر الآيديولوجية عليها نسبياً حتى هذه الساعة.

وإذا كان شعار حسبنا كتاب الله إنّ النبي يهجر وشعار ترك السنة من بغض علي هو جوهر تلك الآيديولوجية فلنا كل الحق في أن نتساءل: كيف يمكن أن يدعي الآخرون أن الصحاح والمسانيد تلك دون غيرها هي التي تضم سنة النبي وشريعة الإسلام؟!!!. وهل من المعقول أن تكون قد ضمت سنة النبي بين دفتيها مع أنّ السنة مزوية ومغيّبة بغضاً لعلى مائة عام على أقل تقدير؟!!!.

هذا من دون أن نتناسى ما بعض في الصحاح والمسانيد من أحاديث صحيحة معتبرة عن رسول الله؛ تلك الأحاديث التي يرجع الفضل في نقلها وتناقلها لأئمّة الاعتدال من أهل السنّة كالإمام النسائى، رحمه الله على ما أعلن من الدين، وسنّة

<sup>(</sup>۱) ترتیب المدارك ۱: ۱۷۵.

<sup>(</sup>٢) ترتيب المدارك ١: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ٦: ١٩٨.

سيّد المرسلين، لكن مع ذلك فالفضل الأول لأتباع أمير المؤمنين من الصحابة والتابعين ومن تلاهم لمّا أصرّوا على رواية السنّة والعمل بها، وقد تقدّم عليك أنّ أبا ذر \_ مثلاً \_ أصرّ على ذلك وهكذا غيره..

## ما بعد العهد العبّاسي الأول (= التشكيل الآخر)!!!

في هذه الحقبة من التاريخ وبالنظر لعامل التاريخ الذي لوى أعناق أهل ذلك الإتجاه للإعتراف بما يسمّى بتربيع الخلافة الراشدة، وأنّ أمير المؤمنين عليّاً رابع الخلفاء الراشدين، فبملاحظة ذلك أخذت آيديولوجية مواجهة الدين الحنيف وترك السنة من بغض علي شكلاً آخر في هذه الفترة، ولقد كتب الكثير في هذه المرحلة، ولكنّهم لم يضعوا أيديهم على الجرح، وكل ما في هذه الكتابات الحرب السجال فيما بين الفريقين في أطر فكرية بسيطة للغاية، فهؤلاء ينفون وأولئك يثبتون؛ فمثلاً مقولة: رغماً لأنوف الشيعة أو الرافضة، تصورها تلك الكتابات على أنّ ها بحرد عناد وكيد وليد ساعته لا أكثر ولا أقل، من دون تسليط الضوء على أنّ العامل التاريخي هو الذي صاغها بصياغة: رغماً لأنوف الرافضة بعد أن كانت بتلك الصياغة البشعة..

وبسط الكلام في تأثير العامل التاريخي فيما يخص هذه المرحلة طويل جدّاً، وعصارته أنّ الظروف التاريخية وعوامل الوعي التي أجبرت بعض رموز الخصومة مع علي (التيّار المتطرف الذي لا يستطيع اليوم إعلان البغض) على الاعتراف به خليفة راشد تستدعي منهم أن يأخذوا بكثير من سنّة رسول الله المأثورة عنه، والتي كانت في عهد الزهري تنزل منزلة أحاديث أهل الكتاب، تنكر ولا تعرف، وليس عليها العمل..

فبعد أن أجمعوا على أنّه خليفة راشد ـ عن إرادة وعن غير إرادة ـ لم يستطيعوا أن يطعنوا فيه كما طعن فيه الماضون من سلفهم، ولا أن يضربوا على كلّ السنّة التي كان يتقيد بها بالشمع الأحمر، ولا أن يطعنوا بكل حديث أهل العراق الذي أُجبروا على اعتباره والأخذ به بسبب تداعيات الوعي الإسلامي وندم بعض الأساطين بأخرة كالنسائي والشافعي وحتى مثل أحمد بن حنبل والذهبي وغيرهم.

ورموز هذا الاتجاه وإن قبلوا ببعضه على مضض لمكان النسائي والشافعي وأحمد والحاكم وعبد الرزاق وابن أبي شيبة وكثير غيرهم، لكنهم مع ذلك ابتكروا مقولة: رغماً لأنوف الرافضة لتكون قاعدة يردون من خلالها كلّ ما لا يحلو لهم من سنة رسول الله...؛ الذي نريد قوله إنّ مثل رغماً لأنوف الرافضة امتداد حيّ لآيديولوجية تركوا السنة من بغض علي، لكنها في هذا العهد صيغت بهذه الصياغة بسبب تداعيات المرحلة التاريخية ومتطلباتها، وليس هو عناداً وليد ساعته كما تفترض الكتابات المهلهلة، ولا أنّ الشيعة هو المقصودون بالدرجة الأساس، بل أمير المؤمنين علي وما عنده من سنة سماوية هما المقصودان في المبدأ والأساس..

ولقد ألحنا في كتابنا الصلاة على الرسول المصطفى وآله إلى ذلك وإلى أنّ هناك تراثاً قرشياً هو الذي قاد مخترعي مقولة رغماً لأنوف الرافضة لأن يتركوا سنة رسول الله الصحيحة الثابتة؛ لا لجرد تعبّد الشيعة بها كما هو مطروح، وهو أمرٌ لو أمعنت النظر فيه يجعلك ماثلاً أمام الآيديولوجية التي صيغت فيما مضى بـ: حسبنا كتاب الله بعظمها ولحمها، وسنورد لك بعض النصوص ليتجسم أمامك التشكيل الجديد للآيديولوجية القائمة على إزواء أمير المؤمنين علي عن الوجود الإسلامي، ولكن هذه المرة بإزواء شيعته وأتباعه ومريديه وأشعة ضوئه الممتلة على أرض الزمن... خلال صياغتها الجديدة الكفوءة التي تتلائم مع تلك المرحلة..، وفيما بين يدي نصوص كنت قد ذكرت كثيراً منها في كتاب الصلاة..

قال ابن أبي هريرة وهو من أبرز فقهاء أهل ذلك الإتجاه: إنّ الجهر بالتسمية إذا صار في موضع شعاراً للشيعة، فالمستحب هو الإسرار بها؛ مخالفة لهم(١).

أقول: وممّا يدل على أنّ نحالفة الشيعة تنطوي على ما ذكرنا وعلى أنّ المقصود بالدرجة الأساس هو مخالفة أمير المؤمنين على هو أنّ إخفات التسمية ضمن مشروع بني أمية لقتل سنّة الرسول، وهذا الإمام الرازي هو الذي جزم بذلك في قوله: إنّ علياً كان يبالغ في الجهر بالتسمية في الصلاة، فلمّا وصلت الدولة إلى بني أميّة بالغوا في الجهر؛ سعياً في إبطال آثار على...(٢).

وإذن فالمقصود بالمخالفة هو أمير المؤمنين على بالدرجة الأساس لا أتباعه

<sup>(</sup>١) فتح العزيز ٥: ٢٣٣ ـ ٢٣٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۱: ۲۰٦.

فحسب؛ فتأمل في ملامح الأيويولوجية وعناصرها أو عناصر تشكيلها الجديلة!!!.

وقال الأحوذي في تحفته: قال الذهبي في تذكرة الحفاظ في ترجمة سفيان الثوري ما لفظه: أخبرنا المخلص أخبرنا أبو الفضل شعيب بن محمد أخبرنا علي بن حرب بن بسام سمعت شعيب بن جرير يقول: قلت لسفيان الثوري: حدث بحديث السنة ينفعني الله به؛ فإذا وقفت بين يديه قلت: يا رب حدثني بهذا سفيان، فأنجو أنا، وتؤخذ.

قال: أكتب: بسم الله الرحمن الرحيم، القرآن كلام الله غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، من قال غير هذا فهو كافر، والإيمان قول وعمل ونية يزيد وينقص إلى أن قال: يا شعيب لا ينفعك ما كتبت حتى ترى المسح على الخفين وحتى ترى أن إخفاء بسم الله الرحمن الرحيم أفضل من الجهز به إلى أن قال: إذا وقفت بين يدي الله فسألك عن هذا فقل: يا رب حدثني بهذا سفيان الثوري ثمّ خلّ بيني وبين الله عز وجل؟ قال الذهبي: هذا ثابت عن سفيان، وشيخ المخلص ثقة (۱).

وقـال المـناوي (وهـو في صـدد شرح خطبة السيوطي في الجامع الصغير التي قال فيها؛ أي السيوطي: صلى الله على محمد وعلى آل محمد):

فإن قلت: هل لإتيانه (السيوطي) بلفظ «على» هنا من فائلة؟

قلت: نعم، وهي الإشارة إلى مخالفة الرافضة والشيعة؛ فإنهم مطبقون على كراهة الفصل بين النبي وآله بلفظ «على» وينقلون في ذلك حديثاً... (٢٠).

وقال ابن حجر في فتح الباري: وتكره الصلاة في غير الأنبياء لشخص مفرد بحيث يصير شعاراً كما يفعله الرافضة، فلو اتفق وقوع ذلك مفرداً في بعض الأحايين من غير أن يكون شعاراً فلا بأس به (٣).

وقال ابن أبي هريرة أيضاً: الأفضل الآن (يقصد في تلك المرحلة) العدول من التسطيح في القبور إلى التسنيم؛ لأنّ التسطيح صار شعاراً للروافض، فالأولى مخالفتهم وصيانة الميت وأهله عن الاتهام بالبدعة (١٠).

أقول: هذا طبعاً مع الإقرار بأنّ ماجاء به الوحي هو التسطيح لا التسنيم، كما

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوني ٢: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) فيض القدير ١: ٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١١: ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) فتح العزيز ٥: ٢٣١ ـ ٢٣٢.

يومىء إليه كلامه وكما هي تصريحات أئمة أهل السنّة في ذلك.

وقال ابن أبي هريرة: ويستحب ترك القنوت في صلاة الصبح، لأنّه صار شعار قوم من المبتدعة؛ إذ الاشتغال به تعريض النفس للتهمة (١٠).

أقول: ومعلوم أنّه يقصد بالمبتدعة الشيعة، لأنهم قائلون باستحباب القنوت الذي هو سنّة من سنن الوحى حتى عند خصوم على في المرحلة النظرية.

وفى شرح الزرقاني على المواهب اللدنية: لما صار إرخاء العذبة من الجانب الايمن شعاراً للإمامية فينبغي تجنبه (٢).

ومعلوم أنّ أمير المؤمنين علياً كان هو من يرخي العذبة؛ فقد أخرج البلاذري بسنده عن هرمز مولى جعفر قال: رأيت علياً وعليه عمامة سوداء قد أرخاها من بين يديه ومن خلفه (۳).

وقد ذكر المباركفوري وابن الأثير ـ واللفظ للأول ـ عن إسماعيل بن عياش، عن عبد الله بن بشر، عن عبد الرحمن بن علي البهراني، عن أخيه عبد الأعلى بن علي أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا علي بن أبي طالب يوم غدير خم فعمّه وأرخى عذبة العمامة من خلفه، ثم قال عَلَيْلاً: «هكذا فاعتموا...» وحديث عبد الله بسن ياسر قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم علي بن أبي طالب إلى خيبر فعممه بعمامة سوداء ثمّ أرسلها من ورائه أو قال على كتفه اليسرى أخرجه الطبراني وحسنه السيوطى...(1).

وهـو نـص يعلن عن طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي وأنّ ترك السنة في إرخـاء عذبـة العمامة مشروع سياسي من قبلهم وليس هو موقفاً دينيّاً محضاً؛ آية ذلك أنّه شعارٌ لغدير خم وأهلية على ـ السماوية ـ لقيادة الأمّة.

وفي روح البيان قال الشيخ إسماعيل البرسوي: الأصل التختم في اليمين ولما صار شعار الظلمة جعل في اليد اليسري<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) فتح العزيز ٣: ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) شرح المواهب اللدنية للزرقاني ٥: ١٣.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٢: ٩٠٩

<sup>(</sup>٤) تحفة الأحوذي٥: ٣٣٦، أسد الغابة ٣: ١١٤.

<sup>(</sup>٥) روح البيان للبرسوي ٤: ١٤٢.

أقول: ولقد اعترف البرسوي بأنّ الأصل في الشرع هو التختم باليمين؛ ومعلوم أنّه لا يقول \_ عمليًا \_ باستحباب التختم باليمين غير الشيعة، مضافاً إلى أنّ من يؤثر عنه التختم باليمين هو أمير المؤمنين علي فضلاً عن رسول الله، على حين أنّ البلاذري روى قال: حدثنا عبد الله بن صالح عن ابن أبي الزناد عن أبيه قال: كان عثمان يتختم في اليسار(١)، وهو نص في أنّ لمخالفة أمير المؤمنين علي أصلاً عن السلف الأوائل من خصومه!!!.

وفي هذا الصدد قال الطبراني: حدثنا عبد الرحمن بن سلم قال: حدثنا أبو الأزهر النيسابوري قال: حدثنا عبد الرزاق وحدي قال: حدثنا معمر، عن الزهري، عن عبيدالله بن عبد الله عن ابن عباس قال نظر النبي صلى الله عليه وسلم إلى علي فقال: « لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق من أحبّك فقد أحبني ومن أبغضك فقد أبغضني وحبيبي حبيب الله، وبغيضي بغيض الله ويل لمن أبغضك بعدي» (٢٠).

وعلق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات...<sup>(٣)</sup>، وقد جزم الحاكم بأنّه صحيح على شرط الشيخين (١٠).

أقول: ولقول أبي الأزهر: وحدي، حكاية طريفة مع الإمام يحيى بن معين بسبب الحديث الأنف، ونص الحكاية أخرجها الأئمة في كتبهم كالمزي في تهذيب الكمال والذهبي في السير أو الخطيب في تاريخ بغداد أو كثير غيرهم، وهي واللفظ للحاكم قال: سمعت أبما عبد الله القرشي يقول: سمعت أحمد بن يحيى الحلواني يقول: لما ورد أبو الأزهر من صنعاء وذاكر أهل بغداد بهذا الحديث أنكره يحيى بن معين، فلما كان يوم مجلسه قال (=ابن معين) في آخر المجلس: أين هذا الكذاب النيسابوري الذي يذكر عن عبد الرزاق هذا الحديث؟! فقام أبو الأزهر فقال: هوذا أنا فضحك يحيى بن معين عبد معين

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٦: ١٠٣. دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ١١٦.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) تهذيب الكمل ١: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء ٩: ٥٧٥.

<sup>(</sup>V) تاریخ بغداد ٤: ٢٦١.

من قوله وقيامه في المجلس فقربه وأدناه، ثمّ قال له كيف حدثك عبد الرزاق بهذا ولم يحدث به غيرك؟ فقال: اعلم يا أبا زكريا (كنية ابن معين) إنّي قدمت صنعاء وعبد الرزاق غائب في قرية له بعيدة فخرجت إليه وأنا عليل فلمّا وصلت إليه سألني عن أمر خراسان فحدثته بها وكتبت عنه وانصرفت معه إلى صنعاء، فلمّا ودعته قال لي: قد وجب علي حقك؛ فأنا أحدّثك بحديث لم يسمعه منّي غيرك فحدثني والله بهذا الحديث لفظاً فصدّقه يحيى بن معين واعتذر إليه (١).

وقال الذهبي: قال مكي بن عبدان: حدثنا أبو الأزهر، قال: خرج عبد الرزاق إلى قريته، فبكرت إليه يوماً، حتى خشيت على نفسي من البكور، فوصلت إليه قبل أن يخرج لصلاة الصبح، فلمّا خرج، رآني، فأعجبه، فلمّا فرغ من الصلاة، دعاني، وقرأ عليّ هذا الحديث، وخصني به دون أصحابي (٢).

ومن المحاولات المضحكة للطعن بالحديث الأنف ما ذكره المزي عن أبي حامد الشرقي أنّه سئل عن حديث أبي الأزهر عن عبد الرزاق عن معمر في فضائل علي، فقال: هذا حديث باطل، والسبب فيه أنّ معمراً كان له ابن أخ رافضي، وكان معمر يحكّنه من كتبه فأدخل عليه هذا الحديث، وكان معمر رجلاً مهيباً لا يقدر عليه أحد في السؤال والمراجعة، فسمعه عبد الرزاق في كتاب ابن أخى معمر (٣).

وفي الحقيقة فالإمام الذهبي أغنانا في الردّ على هذه السخافة بقوله: قلت: هذه حكاية منقطعة، وما كان معمر شيخاً مغفلاً يروج هذا عليه، كان حافظاً بصيراً بحديث الزهري(١٠).

أقول: قول الذهبي: حكاية منقطعة سديد؛ فبين أبي حامد الشرقي وعبد الرزاق أكثر من مائة عام!!! لكن الحديث بمثابة مصيبة حالة على رأس الأمويين وعدد ليس بالقليل من خصوم علي من أسلاف الإمام الذهبي، فهم على ضوء الحديث من أهل النار فيما يظهر، فما الحيلة؟. أيسر ما عند الذهبي في نهاية المطاف قوله: قلت: ولتشيع عبد الرزاق سر بالحديث، وكتبه وما راجع معمراً فيه، ولكنه ما جسر أن

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٩: ٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال ١: ٢٦٠

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٩: ٥٧٦.

يحدث به لمثل أحمد وابن معين وعلي، بل ولا خرّجه في تصانيفه، وحدّث به وهو خائف يترقب(١).

ولعمر الله لا أجد جواباً أبلغ من قول الله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كَلُمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَبُوا وَفَرِيقًا كَلَمَا جَاءَهُم رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَبُوا وَفَرِيقًا كَا يَقْتُلُونَ ﴾ (٢) ثمّ أقول: ونحن نقبل هذا الجواب من الإمام الذهبي بشرط واحد وهو أن يبيح لنا \_ كما فعل هو \_ تكذيب بعض أئمة الحديث وأعلام الرواية من مشايخ البخاري الذين احتج بهم في صحيحه كمعمر وعبد الرزاق وأضرابهما، فأنت جد خبير أنّ آخر ما يرمي إليه الذهبي بقوله الآنف هو تكذيب عبد الرزاق وأنه رافضي أو شيعى كاذب.

ولا بد من الإشارة إلى أنّ أكبر الظنّ عندي أنّ الحديث الآنف خص عبد الرزاق به أبا الأزهر في عهد المتوكل، وهذا هو الذي يفسّر احتياط عبد الرزاق في رواية هذا اللون من الحديث؛ فالمتوكل هو مظهر السنّة، وما رواه عبد الرزاق ليس من السنّة اللي يعرفها المتوكل الناصبي بيقين، أضف إلى ذلك فالنص السابق دليل واضح على أنّ الاتجاه السنّي المتطرف المبغض لعلي حتّى بعد اعترافه بخلافة أمير المؤمنين الراشدة في قائمة التربيع - بلا إرادة طبعاً - يتربص الفرص ليخرج رأسه كلّما تسنّى له ذلك، لكن يدمغه عامل التاريخ - بأمر الله - فإذا هو راجع إلى جحره.

وممّا يناسب ذكره أنّ البخاري أفرد جزءاً من صحيحه لمناقب الصحابة، ولمّا لم يجد منقبة لمعاوية قبال: باب ذكر معاوية، والسؤال هو أنّ هذا الجزء قد أُفرد لمناقب الصحابة، فإن لم تكن هناك فضيلة لمعاوية، فما معنى صنيعه هذا؟؟؟

أجابنا عن ذلك ابن حجر في فتح الباري قائلاً: عن إسحاق بن راهويه قال: لم يصح في فضائل معاوية شيء؛ فهذه هي النكتة في عدول البخاري عن التصريح بلفظ منقبة؛ اعتماداً على قول شيخه (=ابن راهويه) لكن بدقيق نظره (=البخاري) استنبط ما يدفع به رءوس الروافض<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء١٢: ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٧: ٨١.

وعلى أيّ حل فصيغة آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي في هذه المرحلة هي تهمة التشيع والرفض، أو قل: مخالفة سنّة النبي عن عمد واصرار، ثمّ قد تكون هذه المخالفة بقصد الخوف من تعريض النفس إلى تهمة التشيع، وهذا حتى لو كان المتحدث ليس شيعيًا على الحقيقة، وحتى لو كان من أعملة الرواية السنيّة، بل حتى لو كان كعبد الرزاق شيخًا عملاقًا من عمالقة مشايخ البخاري الذين احتج بهم في صحيحه، وحتى لو كان من مثل أحمد بن حنبل ويحيى بن معين وبقية أوتاد الرواية السنية تلامنة صغاراً قياساً به، والخبير السني يعلم أنّ كل الأوصاف التي سردنا في عبد الرزاق هي دون رتبته عندهم، وحسبنا أنّه جاز القنطرة لأنّه من ألمع رواة صحيح البخاري، فكيف نسي كل هذا الذهبي وهو بنفسه يصرح بأنّ رواة صحيح البخاري جازوا القنطرة..

وبكل حال ففيما نحسب اتضحت أبعاد الآيديولوجية في هذا العهد، على أنْ ليس بإستطاعتنا التطويل أكثر من ذلك، ولكن علينا أن نذكر بأنّ هذا العهد خاتمة المطاف لتلك الآيديولوجية، فمنذ ذلك الحين أخذت الآيديولوجية عند أهل التطرف شكلاً بارداً يخفي تحته بركاناً من النار، ففي ذلك العهد أُغلق باب الاجتهاد، واستقر ما يسمّى بالسنّة في الصحاح والمسانيد السنّية المعروفة..، ونعاود التذكير بأنّ العامل التاريخي كان السبب الذي أجبر الآخرين على الاعتراف بصحة خلافة أمير المؤمنين على، وكان ذلك في عهد الإمام أحمد بن حنبل حيث اعترف قاطبة أهل السنّة \_ على علي، وكان ذلك في عهد الإمام أحمد بن حنبل حيث اعترف قاطبة أهل السنّة \_ على مضض من متطرفيهم \_ أنّه رابع الخلفاء الراشدين، بعد أن كان الاعتقاد الرسمي السائد في العهد الأموي والعهد الأول للعباسيين أنّه سفّاك للدماء..

بقي أن نشير إلى أنّ مثل ما أخرجه الخطيب بسنده الصحيح عن هارون الرشيد قال: طلبت أربعة فوجدته في الجهمية، وطلبت الكفر فوجدته في الجهمية، وطلبت الكلام والشغب فوجدته في المعتزلة، وطلبت الكذب فوجدته عند الرافضة، وطلبت الحق فوجدته مع أصحاب الحديث (١).

هـو محاولـة مبرمجة لتشويه الصورة السماوية الصافية، فكما أنّ الخصوم يعلمون أنّ الحـق وسنّة النبي عَلَيْ مع أتباع على (الرافضة) لكنّهم يخالفونها تحت سلطة مبدأ رغماً لأنـوف الرافضـة؛ فهـارون الرشيد يعلم صدق موسى بن جعفر الكاظم الطيخة

<sup>(</sup>١) شرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي: ٥٥، طبع دار إحياء السنّة النبوية.

فقتله بوحشية لأجل صدقه، كما أنّه يعلم صدق الرافضة فاتّهمهم بالكذب لأجل ذلك..

أمّا الحق الذي وجله هارون عند أصحاب الحديث فهو ما سوّغ له سجن موسى الكاظم التي فيما هو أسوأ من سجون الباستيل، وقتله فيما هو أسوأ فعل لجبابرة المتاريخ..، فالحق الذي لم يجله إلاّ عند أصحاب الحديث (خصوم علي) هو الذي كان يأمره ببغض الإمام الكاظم وبقية أهل البيت المي وقتلهم، ناسياً هذا الرشيد أن مبغضهم عليهم رضوان الله وسلامه هو، فيما نص الرسول عَلَي من أهل النّار، حتى لوصف هذا المبغض أقدامه بين الركن والمقام للعبادة، أو سعى لحج البيت ماشياً حافياً كما كان يفعل هو!!!.

وإذا كانت سنة رسول الله تترك رغماً لأنوف الرافضة من أجل لبس الخاتم في الميمين لا غير، فهل يقنعنا أحد أن سنة رسول الله في موقعية أهل البيت الميليمية الميسمح بها الرشيد، أو سيسمح بالإبقاء على أولاد الرسول أو شيعتهم أحياء؟؟. فأي حق هذا الذي وجده الرشيد عند أهل الحديث؟ وبالتالي من هم أهل الحديث؟ وأي حديث يقصد الرشيد؟

ما أشبه قول الرشيد هذا بوصف المتوكل بأنّه مظهر السنّة، وبأنّ عام معاوية وشيعته البغاة هو عام السنّة والجماعة!!!.

# عهد الطبري وتشكيل الأيديولوجية

هـذا العهـد يتداخل مع العهد الثاني للعبّاسيين، ومهما يكن من ذلك فلأمر ما نجد إلحلحاً غير طبيعي من أسرى الآيديولوجية لاتّخاذ تاريخ الطبري وما جاء فيه معياراً لكل مفردات التاريخ الإسلامي؛ ولقد أعلن كثير منهم ـ اليوم وبالأمس ـ أنّ صحيح البخاري إذا كان هو أصح كتاب بعد كتاب الله، فتاريخ الطبري هو أصح كتب التاريخ ومصادره على الإطلاق، وهو عمدتها وعليه المعول، فلماذا؟.

أعتقد أنّ الجواب واضح في الجملة، وليس هو غير مقررات آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي، والتساؤل المطروح هو كيف صاغ الطبري الآيديولوجية بهدوء، وعبر أيّ تبرير بارد؟ وما هو الشكل المطروح؟.

للإجابة عـن هذه التساؤلات وغيرها مّا يجري مجراها نكتفي ـ تماماً ـ بإيراد مثل

واحد لنقف على براعة الطبري اللامتناهية في تشكيل الآيديولوجية بصياغة هي غاية في الإتقان، فهاك المثال..

روى البلاذري في أنساب الأشراف بسنده عن هشام عن أبي مخنف لوط بن يحيى أنّ معاوية كتب إلى محمد بن أبى بكر قائلاً:

قد كنّا وأبوك \_ يعني أبا بكر \_ معنا في حياة نبينا نعرف حق ابن أبي طالب، لازماً لنا، وفضله محيزاً علينا، فلما اختار الله لنبيه ما عنده، وأتم له وعده، وأظهر دعوته، وأبلج حجته، وقبضه الله إليه، كان أبوك وفاروقه أول من ابتزه حقه، وخالفه على أمره إلى أن يقول: أبوك مهد مهاده، وبين ملكه وشاده، فإن يك ما نحن فيه صواباً، فأبوك أوّله، وإن يك جوراً، فأبوك استبد به، ونحن شركائه، فبهديه أخذنا، وبفعله اقتدينا، ولولا ما فعل أبوك من قبل ما خالفنا عليّ بن أبي طالب... (١)، هكذا روى البلاذري هذا الخبر..

أمّا الطبري فقد رواه \_ بنفس السند السابق \_ هكذا: وذكر هشام، عن أبي مخنف قال...: إنّ محمد بن أبي بكر كتب إلى معاوية بن أبي سفيان لمّا ولي، فذكر مكاتبات جرت بينهما كرهت ذكرها؛ لما فيه ممّا لا يحتمل سماعه العامّة (٢٠).

فهذا من الطبري نص ـ لعمر الله ـ يطوي بنحو وبآخر كل عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي من أسلاف الطبري الماضين خلال كلّ مراحل التاريخ، وإذا كان الطبري من أكبر أئمّة أهل ذلك الإتّجاه في عصره، فصنيعه هذا ليس سلوكاً شخصياً من نحرير مثله وحسب..؛ بل هو منهج وطريقة تفكير كل من ائتمّ به من الملايين، ولا حاجة للإطالة.

#### عهد ابن الجوزي وإبداعات التشكيل

لهذا الرجل مساهمة فعّالة في تشكيل الأيديويولجية في العهد الذي كان فيه، والباحثون من السنّة ومن الشيعة لم يقفوا على دوره الخطير في هذه النقطة، وكل ما يعرفونه عنه أنّه من أئمة الحديث والنقد له (في هذا الشأن) كتاب اسمه موضوعات

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ٣: ١٠٩٢ ـ ١٠٩٣، جهرة رسائل العرب ١: ٤٧٧، مروج الذهب ٢: ٢٠٠، شرح النهج ١: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري ٤: ٥٥٧.

ابن الجوزي اشتهر من خلاله لا أكثر ولا أقل، وفي الحقيقة فهذه نظرة قاصرة جدًا للدور الذي لعبه خلال كتابه المذكور في إحياء آيديولوجية ترك السنّة؛ وآية ذلك أنّ متطرفي أهل السنّة كابن تيمية كما سيتضح قريباً، ومن كان على منواله كابن القيّم الجوزية وابن كثير وغيرهما لا يعبأون بتصحيح أئمتهم الماضين للأحاديث الواردة في فضائل أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي ويضعفونها، بل يحكمون عليها بالوضع لجرد أنّ ابن الجوزي فعل ذلك في كتاب الموضوعات، وخطورة صنيع ابن الجوزي لا تقف عند تضعيفه هذا الحديث أو ذاك، فما هو أنكى من ذلك أنّ الرجل رسم منهجاً أضحى سنّة للآتين في ردّ حديث أهل العراق والشيعة عن احتج بهم الترمذي والنسائي وأحمد وأبو داود بل حتى الشيخين البخاري ومسلم..؛ كل ذلك تحت ذريعة ردّ حديث الرافضة؛ فمثلاً في الوقت الذي نجد الإمام الترمذي يصحح كل أحاديث أهل الكوفة الثقات نجد ابن الجوزي يضعفها أو يحكم عليها بالوضع إذا تقاطعت مع تراثه..

لكن مع ذلك فجهابنة أهل العلم من التيار السنّي المعتلل وقفوا حيال ماجاء به من طريقة تفكير بالمرصاد، ولقد أغنانا عن التطويل ابن الصلاح حيث قال: ولقد أكثر الذي جمع في هذا العصر الموضوعات في نحو مجلدين فأودع فيها كثيراً مما لا دليل على وضعه (۱).

وقال ابن حجر في شرح النخبة: ومظان الأحاديث الموضوعة كثيرة؛ كتصنيف ابن الجوزي في الموضوعات، ولكن تعقبه العلماء في كثير من الأحاديث التي ذكرها في كتابه (٢٠).

وقال السخاوي في فتح المغيث: بل ربما أدرج ابن الجوزي في كتابه الحسن والصحيح ممّا هو في أحد الصحيحين (=البخاري ومسلم)...؛ ولذا انتقد العلماء صنيعه... ".

<sup>(</sup>۱) انظر الشذا الفياح في شرح مقدمة ابن الصلاح: ١٤٦ للأبناسي الشافعي طبع دار الكتب العلمية، ولقد جزم الأبناسي أنّ ابن الجوزي هو مقصوده، بل هذا ما جزم به كل علماء أهل السنّة.

<sup>(</sup>٢) شرح نخبة الفكر لابن حجر العسقلاني: ٤٤٧. طبع دار الأرقم بيروت.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث للسخاوي ١: ٢٧٦. دار الكتب العلمية بيروت.

وفي تنزيه الشريعة قبال السيف أحمد: أطلق ابن الجوزي الوضع على أحاديث لكلام بعض الناس في رواتها...، وهذا عدوان ومجازفة (١٠).

وقال الإمام الذهبي: ربما ذكر ابن الجوزي في الموضوعات أحاديث حساناً قوية (٢).

ومن الأمثلة على ذلك حديث النبي ﷺ: «أنا مدينة العلم وعلي بابها» فمثلاً في الوقت الذي صححه كثير من الأعلام حكم ابن الجوزي - مجازفاً - بوضعه قائلاً: والحديث لا أصل له (\*).

ولكن قال القاسم بن عبد الرحمن الأنباري: سألت يحيى بن معين عن هذا الحديث، فقال: هو صحيح<sup>(3)</sup>.

وقال عباس بن محمد الدوري: سمعت يحيى بن معين يوثق أبا الصلت عبد السلام بن صالح، فقلت، أو قيل له: إنّه حدث عن أبي معاوية، عن الأعمش: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فقال ابن معين: ما تريدون من هذا المسكين، أليس قد حدث به محمد بن جعفر الفيدي، عن أبى معاوية هذا أو نحوه (٥٠).

وقد رواه الحاكم بأسانيد صحيحة عن ابن عبّاس وجابر وأمير المؤمنين علي كلّهم عن النبي ﷺ..(١).

وقال الفتني: قد تعقب العلائي على ابن الجوزي في حكمه بوضعه فإنّه ينتهي بطرقه إلى درجة الحسن، فلا يكون ضعيفاً فضلا عن أن يكون موضوعاً، وقال ابن حجر: صححه الحاكم، وخالفه ابن الجوزي فكذبه، والصواب خلاف قولهما، والحديث حسن لا صحيح ولا كذب (٧).

أقول: لا ريب في كون الحديث بالنظر لمصدرية الجلد والشعر موضوعاً، فعلى ما عرفت سابقاً فمعيار كون الحديث صحيح أو ضعيف هو أن تلين جلود

<sup>(</sup>۱) هامش فتح المغيث ۱: ۲۷۶.

<sup>(</sup>٢) تدريب الرواي للسيوطي١: ١٥١. دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٣) موضوعات ابن الجوزي١: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) تهذیب الکمل ۱۸: ۷۷، تاریخ مدینهٔ دمشق ۲۲: ۳۸۰.

<sup>(</sup>٥) تهذيب الكمل ١٨: ٧٩، تاريخ مدينة دمشق ٤٢: ٣٨١، مستدرك الحاكم ٣: ١٢٦.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٥ ١٢٦.

<sup>(</sup>٧) تذكرة الموضوعات للفتني: ٩٥.

خصوم علي لا غير، وليس المعيار هو العقل والمنطق؛ فمتى ما لم تلن جلودهم يضرب بالحديث عرض الجدار حتى لو صححه مثل ابن معين والحاكم وحسنه ابن حجر وكثير غيرهم!!!.

ومن الأمثلة \_ الأخرى \_ على حكمه بالوضع وعلى فتحه هذا الباب المربك حديث ردّ الشمس على أمير المؤمنين علي وسنعرض له لاحقاً، ومن ذلك أيضاً حديث سدّ الأبواب المشرعة على المسجد النبوي إلاّ باب علي، فقد قال: هذا من وضع الرافضة قابلوا به الحديث المتفق على صحته في: «سدّوا الأبواب إلاّ باب أبى بكر»(۱)..

أقول: وها أنت ترى أنّه حكم على الحديث بالوضع وأنّ الرافضة وضعوه، حتّى مع كونه بالنظر لكثرة الطرق يكاد يكون متواتراً بل هو كذلك، ولذلك تعقبه ابن حجر فقال: إنّه أخطأ في ذلك خطأ شنيعاً (٢).

وآية خطئه الشنيع أنّ ابن حجر تعقبه أيضاً بسرد كثرة الطرق الصحيحة للحديث؛ فقال في الفتح:

جاء في سدّ الأبواب التي حول المسجد أحاديث يخالف ظاهرها حديث الباب (\*) منها حديث سعد بن أبي وقاص قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسد الأبواب الشارعة في المسجد وترك باب علي؛ أخرجه أحمد والنسائي وإسناده قوي، وفي رواية للطبراني في الأوسط رجالها ثقات من الزيادة فقالوا: يا رسول الله سددت أبوابنا؟! فقال: « ما أنا سددتها ولكن الله سدّها»..

وعن زيد بن أرقم قال كان لنفر من الصحابة أبواب شارعة في المسجد فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «سدّوا هذه الأبواب إلا باب علي» فتكلم ناس في ذلك فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنّي والله ما سددت شيئاً ولا فتحته ولكن أمرت بشيء فاتبعته» أخرجه أحمد والنسائي والحاكم ورجاله ثقات..

وعن ابن عباس قال أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بأبواب المسجد فسدت إلاّ باب علي، وفي رواية وأمر بسد الأبواب غير باب علي فكان يدخل المسجد وهو

<sup>(</sup>۱) موضاعات ابن الجوزي١: ٣٦٦.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۷: ۱۳.

<sup>(</sup>٣) يقصد حديث: « سدّوا الأبواب إلا باب أبي بكر».

جنب ليس له طريق غيره، أخرجهما أحمد والنسائي ورجالهما ثقات..

وعن جابر بن سمرة قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسد الأبواب كلّها غير باب علي فربما مر فيه وهو جنب، أخرجه الطبراني..

وعن ابن عمر قال: كنّا نقول في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم خير الناس ثم أبو بكر ثم عمر ولقد أعطى على بن أبي طالب ثلاث خصال لان يكون لي واحدة منهن أحب إليّ من حمر النعم زوّجه رسول الله صلى الله عليه وسلم ابنته وولدت له وسد الأبواب إلاّ بابه في المسجد وأعطله الراية يوم خيبر، أخرجه أحمد وإسناده حسن..

وأخرج النسائي من طريق العلاء بن عرار بمهملات قال: فقلت لابن عمر أخبرني عن علي وعثمان فذكر الحديث وفيه: وأمّا علي فلا تسأل عنه أحداً وانظر إلى منزلته من رسول الله صلى الله عليه وسلم قد سدّ أبوابنا في المسجد وأقرّ بابه، ورجاله رجال الصحيح إلاّ العلاء وقد وثقه يحيى بن معين وغيره..، وهذه الأحاديث يقوّي بعضها بعضاً، وكل طريق منها صالح للاحتجاج فضلا عن مجموعها(۱).

أقول: بغض النظر عن الحديث وكثرة طرقه إنّا نعلم بالضروة أنّ علياً وفاطمة سلام الله عليهما و و و و اللذان كانا يجتازان مسجد النبي بكل حريّة؛ و ذلك للإتفاق أنّ دار عليّ ليس لها باب إلاّ باب واحدة مشرعة على المسجد..

قال ابن حجر: إنّ باب علي كان إلى جهة المسجد ولم يكن لبيته باب غيره (٣).

ومهما يكن تبين أنّ حديث سدّ الأبواب إلا باب علي من رواية خمسة من الصحابة بأسانيد صحيحة وحسنة ومعتبرة كما جزم ابن حجر \_ وغيره \_ وعلى هذا فلا يبعد القول بتواتره بحسب الصناعة، ولعلّ ملامح آيديولوجية ترك السنّة في صنيع ابن الجوزي واضحة، فهو في حكمه بوضع الحديث في قوله: إنّه من وضع الرافضة قابلوا به الحديث المتفق عليه في أبي بكر...، قد أعلن عين ما أعلنه الزهري ومالك بن أنس ومن كان على شاكلتهما في تكذيب أحاديث أهل العراق والرافضة، وأنّه ينكر ولا يعرف وليس عليه العمل...، ويوضح ذلك أكثر أنّ الإمام البزار قال في

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧: ١٢.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٧: ١٣.

مسنده وهو حيل حديث سدّ الأبواب: قد ورد في روايات أهل الكوفة بأسانيد حسان في قصة علي، وورد في روايات أهل المدينة في قصة أبي بكر...(١).

وإذن فالقابلة بين مرويات أهل المدينة ومرويات أهل الكوفة، هي ما دفع ابن الجوزي للحكم بوضع الحديث، وبهذا تتوضح لك عزيزي القارىء ملامح الآيديولوجية عند ابن الجوزي خلال صيغة متطورة نسبياً، فكما أنّ الزهري مؤسس مدرسة المدينة أول من دون وأول من قل بالإسناد لرد حديث ثقات أهل العراق لأجل حديث أهل المدينة، فابن الجوزي صنف الموضوعات ليكون هذا الغرض من أسمى أهدافه.

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ حديث سدّ الأبواب إلاّ باب أبي بكر قد ورد من طريقين أحدهما: الزهري عن عروة عن عائشة، وكلّهم حسبما عرفت أسرى آيديولوجية الخصومة مع علي، وثانيهما عن بسر بن سعيد عن أبي سعيد الخدري، وبسر هذا أموي الهوى والنزعة، وعليك أنْ تفهم الباقي.

كما لا بأس بالإشارة أنّ علماء أهل السنّة وقعوا في حيص بيص في محاولة الجمع بين ما روي في صحاحهم في شأن بابي علي وأبي بكر، وما انتهوا إليه خلال ذلك الجمع هو القول واللفظ لابن حجر: ولكن لا يتم ذلك إلاّ بأن يحمل ما في قصة علي على الباب الحقيقي وما في قصة أبي بكر على الباب الجازي، والمراد به الخوخة، كما صرح به في بعض طرقه؛ وكأنّهم لما أمروا بسد الأبواب سدوها وأحدثوا خوخاً يستقربون الدخول إلى المسجد منها، فأمروا بعد ذلك بسدها؛ فهذه طريقة لا بأس بها في الجمع بين الحديثين، وبها جمع بين الحديثين المذكورين أبو جعفر الطحاوي في مشكل الآثار (٢٠).

وفي كلام ابن حجر تلويح - بل تصريح - ببطلان حديث باب أبي بكر؛ إذ ليس هناك أبواب حقيقية وأبواب مجازية، وليس في العرب من يسمّي الخوخة باباً، وشيء آخر هو اضطراب الحديث بحيث لا ترجيح؛ فقد أخرج البخاري عن عكرمة الخارجي "عن ابن

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي ١٠: ١١٢.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۳:۷.

<sup>(</sup>٣) وهذا من المكذوبات على ابن عبّاس؛ وآية ذلك أنّ مشهور أساطين أهل السنّة لهم كلمة واحدة في أنّ عكرمة من الكذّابين، وأنّه من الخوارج الصفرية، ولأجل ذلك لم يحتج به مسلم في صحيحه، ولا يسعنا البسط في ذلك هنا.

عباس حديث: «سدّوا عنّي كل خوخة إلاّ خوخة أبي بكر»(١) وهذا الاضطراب الني هو آية على سقوط الحديث أربك شراح البخاري أيّما ارتباك؛ ووجه الاضطراب هو أيّ شيء استثنى الرسول باب أبي بكر أم خوخته؟.

فالفرق بين الباب والخوخة كبير فيما يعلن اللغويون، وذلك أنّ الصحابة كانت لهم أبواب مشرعة إلى المسجد فأمر الرسول بسدّها حفاظا لحرمة المسجد كما كانت لهم أيضاً كُونى بجمع كوة، والتي هي الخوخة (=نافذة) مطلّة على المسجد لغرض دخول النور، فأمر الرسول بسدّها أيضاً حفاظاً على عرض النبوة، ويتحقق الاضطراب أكثر حينما نعلم أنّ ما روي عن بسر بن سعيد عن أبي سعيد في سد الأبواب أخرجه الترمذي (٢) لكن ذكر الخوخات ولم يذكر الأبواب؛ فأي شيء روي عن أبي سعيد أهي الأبواب أم الخوخات؟ فراجع شروح صحيح البخاري لتضحك من هذا الاضطراب!!

والشيء الآخر - الأهم - هو أنّ البخاري روى رواية سد الأبواب عن أبي سعيد به فدا السند: عن أبي النظر عن عبيد بن حنين عن بسر بن سعيد عن أبي سعيد، في حين رواه الترمذي وكذلك أحمد في الفضائل (٢) عن أبي النظر عن عبيد بن حنين عن أبي سعيد بإسقاط بسر بن سعيد منه، وفي نسخة من نسخ البخاري: أبو النظر عن عبيد بن حنين وبسر بن سعيد عن أبي سعيد، بالجمع بينهما بواو العطف كما جزم الكرماني في شرحه على الصحيح، مضافاً إلى أنّ بينهما بواو العطف كما جزم الكرماني في شرحه على الصحيح، مضافاً إلى أنّ سند البخاري الأول؛ أي رواية عبيد بن حنين عن بسر بن سعيد خطأ؛ لأنّ عبيد لم يرو عن بسر كما جزم الكرماني أيضاً (١٠).

وهذا إن دل فإنما يدل على أنّ هناك تلاعباً في المسألة، مضافاً إلى أنّ إثبات أنّ لأبي بكر بيتاً ملاصقاً لمسجد النبي دونه خرط القتاد؛ إذ المعلوم بالضرورة أنّ بيته كان بالسنح من عوالي المدينة، علاوة على أنّ أبا بكر حين قدومه إلى المدينة كان فقيراً لا مال له على التحقيق، فكيف يكون له بيتان؟!! ونحن نتحدى أن يأتينا أحد برواية

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٥: ٢٦٩. وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) فضائل أحمد: ٣.

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح البخاري للكرماني ٤: ١٢٧.

معتبرة تقول أنّ له بيتاً ملاصقاً للمسجد قبل أن يختار الله النبي عَلَيْكُ لَجُواره، ولعلّك تعلم أنّ أبا بكر بإجماع المؤرخين لم يكن حاضراً موت الرسول فهم يقولون: إنّه كان في بيته بالسنح من عوالي المدينة..، والتحقيق في هذا الموضوع طويل يحتاج إلى رسالة خاصّة نرجئها إلى حين آخر..، ولكن نشير إلى أنّ كثيراً من غير الشيعة جعلوا من حديث الخوخة أو الباب دليلاً على أولوية أبي بكر لخلافة الرسول (١١)، وكان عليهم قبل ذلك أن يجبروا كسور الحديث التي لا جابر لها حتى هذه الساعة..

ولكن إذا كان الأمر كذلك، وبملاحظة سلامة ما روي في حق علي في قضية سدّ الأبواب من الاضطراب ومن أيّ خدشة، وبملاحظة اضطراب ما روي في حق أبي بكر، فالعقل والدليل يقتضيان أن نجعل من حديث سدّ الأبواب دليلاً على أولوية على للخلافة لا أبي بكر، كيف لا ولعلي من الفضائل والمناقب النبوية السماوية ما لا يحلم بها أحد من بني البشر على مرّ العصور والأزمان كما يذكر الإمام أحمد بن حنبل..، ولنا أن نتساءل بإنصاف هل أنّ حديث سدّ الأبواب أدل على الخلافة من قول الرسول المتواتر لعلى: « أنت منّي بمنزلة هارون من موسى»؟؟؟

لم نك ننشد التطويل في المثال الأنف، ولكن كنا نهدف إلى إماطة اللثام عن أنّ أبرز مبادىء هذا الخط هو محاولة طمس آثار النبوة في حق علي، تطبيقاً حرفياً لأيديولوجية ثرك السنّة من بغضه..، وبكل حال، فقد استمرت الأيديولوجية على هذه الصيغة حتّى..

#### عهد ابن تيمية وإلى اليوم

هذا العهد امتداد طبيعي لكل ذلك التراث اللاعلوي، ولعلي لا أسرف إذا قلت: إنّ ابن تيمية أشجع أئمّة أهل ذلك الإتجاه في إعلان مبادىء تلك الآيديولوجية منذ أن صيغت في عهد عمر بن عبد العزيز بتلك الصياغة حتى هذه الساعة، وإذا كان عدد ليس بالقليل من أعلام أهل السنّة كابن الجوزي وابن القيم وابن كثير يخفي تحت أضلاعه كل أو بعض مبادىء هذه الآيديولوجية لحاجة في نفسه، فابن تيمية أعلى عن المستور بكل شجاعة في كتاباته، وإذا كان علينا أن نمتدح الشجعان وأهل

<sup>(</sup>١) أنظر تحفة الأحوذي ١١: ١١٢.

الجرأة الذين لا تأخذهم في إعلان عقائدهم لومة لائم، فابن تيمية في مقدمة أولئك الشجعان الذين لا نتناساهم ولا يتناساهم التاريخ!!.

بلى، نمـتدحهم لأنهـم أهـون على أهل الحقيقة من أولئك الذين يقولون ما لا يعتقدون، ويعلنون ما لا يسرون؛ تضليلاً لهذه الأمّة على طريقة الحرباويين الملتوية..

أضف إلى ذلك فإنّنا إذا كنّا في حاجة لتأسيس دراسة شاقة جدّاً كالتي بين يديك نبين فيها انحراف ذلك الإتجاه في إطار آيديولوجية منذ عهد الرسول حتى عهد عمر بن عبد العزيز أو المنصور الدوانيقي أو العهد الثاني للعبّاسيين؛ فابن تيمية خلال ما أعلنه من أسرار دفينة أغنانا عن تأسيس مثل هذه الدراسة منذ عهده وحتى هذه الساعة؛ إذ ما حاجتنا إليها بعد ذلك الإعلان؟!.

لكن مع ذلك، فتسليط الضوء على هذه المسألة في غاية الضرورة؛ لأنّ كثيراً من المناس سنّة وشيعة لم يقفوا على أصول عقائد هذا الرجل في حدود ما نحن فيه، ولا على مدى تأثيرها في المسيرة الإسلامية بملاحظة أنّها آيديولوجية وطريقة تفكير؛ فالمفكرون والباحثون يتخيلون - كما تعلن بحوثهم - أنّ عقائد الرجل تدور مدار شخصه فقط، من دون أن يبرهنوا على أنّه كان أسيراً لمشروع إحياء النزعة الأموية في أهل بيت النبي بعد أن كاد التاريخ يقضي عليها، فهو الذي بث نسيم الحياة في تلك الآيديولوجية من جديد بعد أن أخذها السبات ردحاً من الزمن..

آية ذلك أنّك لو طالعت كتابه منهاج السنّة مطالعة هادفة لما شككت في أنّه صنّفه على ضوء بل ضلالة عين طريقة التفكير التي كان يتعاطاها أسلافه الأمويون في غابر الأيام، ومن الأمثلة على ذلك وهي لا تحصى أنّ حديث الغدير الذي لم يشك فيه أحد من أهل الإسلام منذ عهد النبي، لا معاوية ولا أيّ أحد، حتى أنّ الأمويين لم تكن لهم حيلة لردّه سوى أنّهم نجحوا في التضبيب عليه وتغييبه عن السلحة الإسلامية..

أقول: إنّ هذا الحديث كتم على أنفاسه ابن تيمية لمّا أعلن بكل جرأة أنّ الحديث مكذوب وضعته الرافضة، ولشناعة ما أعلن فإنّ بعض المحدثين من جهابذة أتباعه وهو الشيخ الألباني تعقبه بقوله: وهذا من مبالغاته الناتجة في تقديري من تسرعه في تضعيف الأحاديث قبل أن يجمع طرقها ويدقق النظر فيها(١).

وسيتبين أنّ تضعيف ابن تيمية ليس سببه أنّ الرجل لم يجمع الطرق أو لم يدقق

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة للألباني ٤: ٣٤٣.

النظر فيها كما افترض الألباني، فالرجل من أقدر القوم على جمع الطرق، ومن أكثرهم اطلاعاً على الحديث، ومن أطولهم باعاً في نقد الرجل، لكن كل السبب يدور مع ما أعلنه \_ في شأنه \_ بعض أساطين أهل السنة كابن حجر العسقلاني الذي أعلى أنه كان متحاملاً على أمير المؤمنين علي منحرفاً عنه، فهو إذن قد أنكر ما أنكر من سنة النبي الثابتة الصحيحة بسبب البغض والتحامل لا لشيء آخر!!.

فأهم ما يدعونا للبحث في هذا الموضوع إذن، هو أنّ الذين كتبوا في انحراف ابن تيمية عن أمير المؤمنين علي وتحامله عليه لم يعرضوا لجذور عقائله في إطار تلك الأيديولوجية، فحينما نقرأ لهم لا نجد فيما سردوه في كتاباتهم من نتائج سوى أنّ ما أعلنه من عقائد يمثل سلوكه الشخصيّ في المسألة، وعقيدته التي انفرد بها، وفيما نرى ليس الأمر كما قالوا، ولبيان هذه النطقة الحسّاسة عقدنا هذا البحث؛ ليتجلّى للجميع أنّ عقائد هذا الرجل ما هي إلاّ حلقة من حلقات ذلك المشروع الأموي، وليست هي من مختصاته أو رأياً استقل به، ولنا أن نقول: إنّ ما جاء به صياغة متطورة لأيديولوجية بغض على بحكم عامل التاريخ وتقادم الزمان.

وبكل حال فقد أعلن ابن تيمية أنّه منحرف عن أمير المؤمنين علي بمنتهى الصراحة، بل بجرأة لم تعرف لمثله منذ عهد الإمام أحمد بن حنبل ومروراً بابن الجوزي فابن القيّم الجوزية فابن كثير (١) حتى هذا اليوم، ومع الغض عن ذكر الأرقام الكثيرة في هذا الأمر سنستعين بكلمات أقرانه من مثل ابن حجر الذي أشار إلى اختلاف أهل السنّة في البت في شأنه في قوله:

<sup>(</sup>۱) لا يسمح ضيق ما نحن فيه ببسط الكلام في هذه النقطة، ولكن نشير إلى أنّ ابن تيمية كان قبر تأثر كثيراً بآراء ابن الجوزي فيما يخص سنّة النبي، فكما عرفت صنف الأخير كتاباً في الأحاديث الموضوعة وما هو مكذوب على رسول الله فيما يزعم هو، وابن تيمية جعل من هذا الكتاب مرجعاً لكل ما لا يحلو له عالا يريد التصديق به من سنّة النبي، فيحكم عليه بالوضع تقليداً له، أمّا ابن القيّم فهو تلميذ ابن تيمية وأعرف الناس به ومن أكثرهم تأثراً بطريقته، أمّا ابن كثير فهو قد جاء بعد ابن تيمية، وهو في زمانه أكثر الناس استقاء منه، ولا يرتاب المحققون في أنّ له عين طريقة تفكيره، فهو الآخر جعل من أحكام ابن الجوزي وابن تيمية مرجعاً لكل استنتاجاته في كتابيه التفسير والسيرة بإعلان وبغير إعلان، ولكن مع كل ذلك لم يجرءا كما جَرُّءَ ابن تيمية فيما أعلن من الانحراف!!!.

وافترق الناس في ابن تيمية شيعاً، فمنهم من نسبه إلى التجسيم، لما ذكر في العقيدة الحموية والواسطية وغيرهما من ذلك كقوله: إنّ اليد والقدم والساق والوجه صفات حقيقية لله، وأنه مستو على العرش بذاته...، ومنهم من ينسبه إلى الزندقة، لقوله في النبي صلى الله عليه وسلم: لا يُستّغاث به، وأنّ في ذلك تنقيصاً ومنعاً من تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم، ومنهم من ينسبه إلى النفاق، لقوله في علي أنّه أخطأ في سبعة عشر شيئاً، ولقوله: إنّ عليّاً كان مخذولاً حيثما توجه، وأنّه حاول الخلافة مراراً فلم ينلها، وإنّما قاتل للرئاسة لا للديانة، ولقوله: إنّه كان يجب الرئاسة، ولقوله: أسلم أبو بكر شيخاً يدري ما يقول، وعلي أسلم صبياً، والصبي لا يصح إسلامه، وبكلامه في قصة خطبة بنت أبي جهل، وأنّ علياً مات وما نسيها؛ فإنّه شنّع في ذلك، فألزموه بالنفاق، لقوله صلى الله عليه وسلم: «ولا يبغضك إلا منافق» (().

وقال ابن حجر في لسان الميزان أيضاً في ترجمة والد العلامة الحلي: يوسف والد الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي الرافضي المشهور، كان رأس الشيعة الإمامية في زمانه، وله معرفة بالعلوم العقلية، شَرَحَ مختصر ابن الحاجب الموصلي شرحاً جيداً بالنسبة إلى حلّ ألفاظة وتوضيحه، وصنف كتاباً في فضائل علي رضى الله عنه (٢)، نقضه الشيخ تقي الدين ابن تيمية في كتاب كبير (٣)، وقد أشار الشيخ تقي الدين السبكي إلى ذلك في أبياته المشهورة حيث قال: وابن المطهر لم يظهر خلافه ولابن تيمية ردَّ عليه...، إلى أن قال ابن حجر: لكنّا نذكر بقية الأبيات في ما يعاب به ابن تيمية من العقيلة..؛ طالعت الرد المذكور فوجدته كما قال السبكي في الاسيتفاء، لكن وجدته كثير التحامل إلى الغاية في ردّ الأحاديث التي يوردها ابن المطهر، وإنْ كان

<sup>(</sup>۱) اللرر الكامنة لابن حجر ۱: ١٥٤، وقول النبي لعلي: « لا يحبك إلا مؤمن ولا بغضك إلا منافق» أجمع على صحته أهل القبلة ولم ينازع فيه أحد لا ابن تيمية ولا أحد من أسلافه. وفي فتح الباري ١: ٢٠ نص على ثبوته عن النبي، وكذلك الترمذي في سننه ٥: ٣٠٦ بقوله: حديث حسن صحيح، هذا علاوة على أنّ مسلماً أخرجه في صحيحه١: ٦١ بسند لا كلام فيه، وسنعرض لبعض طرقه في الفصل الأخير من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) هو منهاج الكرامة في معرفة الإمامة.

<sup>(</sup>٣) هو منهاج السنّة في نقض كلام الشيعة والقدرية.

معظم ذلك من الموضوعات والواهيات، لكنّه ردَّ في رَدِّهِ كثيراً من الأحاديث الجياد التي لم يستحضر حالة التصنيف مظانها(۱)؛ لأنّه كان لاتساعه في الحفظ يتكل على ما في صدره، والإنسان عامد للنسيان، وكم من مبالغة لتوهين كلام الرافضي أدّته أحياناً إلى تنقيص على رضى الله عنه(۱).

أقول: وهذا نص من ابن حجر في أنّ ابن تيمية كان يحكم على كثير من الأحاديث الصحيحة بل المتواترة كحديث الغدير، بالوضع والضعف، بهدف تنقيص على؛ مبالغة منه في توهين كلام العلامة الذي لا ينقل في كتابه (=منهاج الكرامة) إلا عن مصادر أهل السنة، بل الذي لا يستلل على مقاطع البحث الحورية بغير الأحاديث النبوية الثابتة عند أهل القبلة، ومهما يكن من أمر فتلك شهادة من جهبذ كابن حجر على أنّ ابن تيمية متحاملٌ على أمير المؤمنين علي، ومنحرف عنه، يهدف إلى التنقيص منه، وليس سبب ذلك أنّ الرجل يتكل على الصدر فقط..

ومن الأمثلة التي لا تحصى تكذيبه حديث ردّ الشمس على أمير المؤمنين علي، الله عدّ عدّ عدّ عدّ عدّ عدّ عدّ عدّ عد عدد الله عدد الله عدد عدد الله عدد عدد عدد الله عدد ال

ونعود لنؤكد أنّ البحث في عقائد هذا الرجل ليس بحثاً شخصياً يدور مدار فرد واحد، بل هو بحث في عقائد إتجاه كبير ممّن يصلون إلى القبلة، منذ عهده حتى هذه الساعة، ولو كانت عقائده تدور حول شخصه فقط لما حمّلنا أنفسنا أعباء التحقيق في هذه المسألة، وكلّنا يعرف أنّ كثيراً ممّن قبلتهم الكعبة عظمها الله لا يأخذون الدين إلا عن ابن تيمية وعمّن كان على منواله، ثمّ قد أخبرناك أنّ غرضنا في السطور الآتية إثبات أنّ مبادىء الإتجاه الإبن تيمي ما هو إلا امتداد لآيديولوجية مدرسة المدينة، تلك المدرسة المية مع أمير المؤمنين على ولا مع أحد من أولاده وشيعته عبر

<sup>(</sup>١) مقصود ابن حجر أنّ ابن تيمية لم يستحضر وهو في حالة تصنيف منهاج السنّة مظان الأحاديث ومصادرها المعتمدة، ولأجل ذلك حكم عليها بالوضع.

<sup>(</sup>٢) لسان الميزان لابن حجر ٦: ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة لابن تيمية ٤: ٢٨٩. طبع بيروت/دار الكتب العلمية/الطبعة الأولى.

كل مراحل التاريخ.

على أيّ حال قد عرفت أنّ أجلى مبادىء آيديولوجية تلك المدرسة القرشية النزعة، الأموية الوجود، هو إعلانها مبدأ الخصومة الأبدية مع أمير المؤمنين علي، وأنّ خصومه هم أعلم الناس بسنّة النبي عَيْمَاللهُ ودين الله..

ابن تيمية من أعداء على

هذا ما لاح لنا من مجموع كلمات ابن حجر الأنفة، ولكن الأهم من ذلك انتزاع عناصر تلك الآيديولوجية من خلال كلمات ابن تيمية نفسه في أهم كتبه وهو منهاج السنّة..

وفي ذلك مجموعة من النصوص نبتدؤها بقوله: إنّ النص والإجماع المثبتين للخلافة أبي بكر ليس في خلافة علي مثلهما؛ فإنّه ليس في الصحيحين (=البخاري ومسلم) ما يدل على خلافته، وإنّما روى ذلك أهل السنن، وقد طعن بعض أهل الحديث في حديث سفينة، وأمّا الإجماع فقد تخلف عن بيعة علي والقتال معه نصف الأمّة، والنصوص الثابتة تقتضي أنّ ترك القتال كان خيراً للطائفتين، وأنّ القعود عن القتال كان خيراً من القيام فيه (۱).

أقول: لسنا في صدد إثبات خلافة أمير المؤمنين علي بما تواتر وصح من نصوص النبي علي فهذا له مجال آخر وحسبنا حديث سد الأبواب إلا باب علي وأنه الله على الله على الله على وأنه الله على الله على الله دون بقية البشر، ولكن فلنطيل التأمل فيما يشكف عن مكنون بغض الرجل، فهو مع التأمل في كلامه استند لإبطال خلافة أمير المؤمنين إلى رؤى قديمة ترجع إلى عهد ابن عمر وزيد بن ثابت وأبي هريرة وعائشة ومن كانوا على هذا المنوال، وإذا كان سلفه الصالح أتباع أولئك من أمثل الزهري وعمر بن عبد العزيز ومالك يعلنون شعار الدماء الدماء لضرب أمير المؤمنين علي والحط من قدره، وإبطال خلافته الراشدة، فعامل التاريخ هو الذي ألجأ ابن تيمية لأن يصوغ ذلك الشعار في قوله: فقد تخلف عن بيعة علي والقتال معه نصف الأمة وأنّ القعود عن القتال كان خيراً من القيام به...، بما هو أكثر حذراً من صياغة الزهري ومالك بن أنس..

وما يقصده بقوله: وقد طعن بعض أهل الحديث بحديث سفينة، هو أنّ خلافة

<sup>(</sup>١) منهاج السنة لابن تيمية ٢: ٢٩٢. طبع دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

على الراشدة بعد عثمان لا مستند لها من الشرع \_ في نظره \_ إلا ما رواه سفينة (-أحد الصحابة) عن النبي قوله: « الخلافة بعدي ثلاثون سنة» وهي ملة ما يسمّى بالخلافة الراشدة ومدة خلافة الحسن الطحة التي دامت ستة أشهر كما جزم ابن كثير (المخيره؛ فهذا الحديث حسب تلميحه أظهر الأدلة على إمكانية إدراج أمير المؤمنين علي رابعاً في قائمة الخلافة الراشدة وأنّ خلافته صحيحة، لكنّه شكك فيه، فأبطل استحقاق اندراج على في تلك القائمة وأنّه أحد الراشدين، علاوة على أنّه نفى الإجماع على صحة الخلافة، ونفى مشروعية قتل أهل البغي، فبهذه الطريقة من التفكير أخرج علياً صفر اليدين، وليهنأ الزهري ومالك وعمر بن العزيز، فلعمر الله ما ما تاوا بعد ابن تيمية.

والعجيب أنّ الرجل ليست لديه ضابطة علميّة رزينة لمعرفة دين الله سوى العناد غير المسؤول، فهو حنبليّ المذهب فيما هو معلوم، وبإنكاره حديث سفينة الثابت عند إمامه أحمد بن حنبل يتضح الكلام؛ فممّا ينقل الخلاّل عن الإمام أحمد بن حنبل في هذا الصدد قوله: على الرابع في الخلافة، ونقول بقول سفينة: « الخلافة بعدي ثلاثون سنة» (۱).

ولعلك على اطّلاع بأنّ فرضية القعود عن القتال، وأنّ القتال ليس فيه خير للمسلمين فرضية ترجع في المبدأ إلى الإرجاء والاعتزال الذي انتهجه خصوم أمير المؤمنين كعبد الله بن عمر وزيد بن ثابت وأبو هريرة وأضرابهم..، لا نريد الإطالة، لكن قد أخبرناك أنْ ليس هدفنا من هذه السطور نشر غسيل عقائد الرجل على حبل التحقيق، فليس هذا من شأن دراستنا، وكلّ ما نهدف إليه هو كشف اللثام عن امتداد شعاع آيديولوجية بغض علي في كل مراحل التاريخ، وأنّ لكل مرحلة صيغتها الخاصة.

وعلى أيّ حال فمن الأدلّة التي ساقها الرجل لإثبات أنّ قتال علي لأهل الجمل بقيادة عائشة وطلحة والزبير، ولأهل الشام بقيادة معاوية وعمرو بن العاص وعبد الله بن عمرو، خطأ، دعوى أنّ علياً قاتلهم من دون أن ينوجد الشرط الشرعي المصحح لقتالهم؛ فلقد قال:

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٦: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) السنّة للخلال: ٢٤٤.

وأمّا السلف فيقول أكثرهم كمالك بن أنس و...، لم يوجد شرط قتل الفئة الباغية؛ فإنّ الله لم يأمر بقتالها ابتداءً، بل أمر إذا اقتتلت طائفتان أن يصلح بينهما، ثمّ إن بغت إحداهما على الأخرى قوتلت التي تبغي، وهؤلاء (=جيش عائشة وجيش معاوية) قوتلوا ابتداءً قبل أن يبدأوا بقتال(١).

ولقد عقب على قوله الآنف بقوله: وهذا قول سعد بن أبي وقاص وعبد الله بن عمر وأسامة بن زيد و...(٢).

فهذا نص ثمين للغاية في أنّ هذه العقيلة السوداء هي عقيلة سلفه الصالح من خصوم علي، كسعد وأسامة وابن عمر من الصحابة، ومالك ثمّن بعدهم...، والجلي من ذلك أنّ الرجل لم يأت بشيء جديد سوى أنّه أحيى هذه النزعة، ونفخ فيها روح الحياة، بيد أنّ الحقيقة الكبرى التي ما زالت تلاحق ابن تيمية أنّ من ذكرهم من الصحابة وعموم المرجئة منهم، بل حتى عائشة فيما ذكر هو (١١)، ندم جميعهم على تفريطهم في نصرة الحق الذي يدور مع علي، فلماذا لا يتذكر ذلك شيخ الإسلام؟!!!.

ولعلّ من أهم ما يكشف عن عدائه الدفين لأمير المؤمنين علي أنّه شكك بحفظه للقرآن في قوله: ولقد اختُلِفَ في حفظ علي للقرآن على قولين (1).

فهو قد قال ذلك من دون أن يرجّع أحد القولين على الآخر، ومن دون أن يبطل ما يعلم جميع المسلمين بطلانه بالضرورة؛ تحقيراً منه لمكانة علي في الدّين، وكان الأولى به أن يثبت لنا حفظ خصوم على للقرآن، ابتداءً من الخليفتين أبي بكر وعمر بن الخطاب<sup>(٥)</sup>، وانتهاء بمن يعرف هو، ولله در القائل: رمتني بدائها وانسلت.

هـ نه كانـت بعـض تصـريحاته الكاشـفة عن سريرته وأنّه كان يستقي عداء أمير المؤمـنين وشـيعته مـن خـ لال مـنهج مخضـرم وطـريقة تفكير مهيمنة على كل مقاطع التاريخ...

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٢: ٢٩٣. طبع دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٢: ٢٩٤. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك في منهاجه ٢: ٢٦٤. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) منهاج السنّة ٤: ٢٢١. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

 <sup>(</sup>٥) هناك نصوص في البخاري وغيره تشير إلى ذلك.

# تصريح ابن تيمية بأنّ أمير المؤمنين علياً ظالم

لم يكن لبغضه أن يقف عند هذا الحد؛ فقد قال وهو في صدد تفضيل عمر بن الخطاب على أمير المؤمنين علي: وعمر مع رضا رعيته عنه يخاف أن يكون قد ظلمهم، وعلي يشكو رعيته، ويظلمهم، ويدعو عليهم، ويقول: إنسي أبغضهم ويبغضوني...(۱).

فتأمّل ـ بلا أيّ تعليق ـ في قوله: ويَظْلِمَهُم ا!!!!

وما ينبغي أن تعرفه أنّ لأهل السنّة كلمة واحدة في أنّ كل من يتحامل على أمير المؤمنين علي بهذا الشكل هو ناصبي، بل هذا هو ما حكم به ابن تيمية نفسه في مواطن كثيرة من كتابه منهاج السنة، وليس هذا تهافتاً منه..؛ إنّه الحذر من الجهر ببغض على على طريقة بني أمية، ولقد قال أصدق الصادقين: ﴿وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْمَوْلِ وَلِيس بعد قوله من قول.

وما هو نص في أنّه كان يستلهم عداء أمير المؤمنين من الصحابة الخصوم قوله: وقد ثبت في الصحيحين عن عبد الله بن عمر قال: كنّا نفاضل على عهد رسول الله أبو بكر ثمّ عمر ثمّ عثمان، وفي لفظ: ثمّ ندع أصحاب النبي لا نفاضل بينهم، فهذا إخبار عمّا كان عليه الصحابة على عهد النبي من تفضيل أبي بكر ثمّ عمر ثمّ عثمان، وقد روي أنّ ذلك كان يبلغ النبي فلا ينكره، وحينئذ يكون التفضيل ثابتاً بالنص(٢٠)، فتأمل في ذلك بإنصاف!!!.

ثمّ إنّ هناك تساؤلاً يقول: لقد اتُهِم عثمان بن عفّان بإيثار أقاربه بالمال والسلطة على حساب بقية المسلمين، الأمر الذي لم يفعله على في فترة خلافته؟

فأجاب ابن تيمية عن ذلك بقوله: ما حصل في ولاية عثمان من الأمور التي كرهوها كتأمير بعض بني أمية وإعطائهم بعض المل ونحو ذلك، فقد حصل في ولاية مَنْ بَعْلَه ما هو أعظم من ذلك من الفساد، ولم يحصل فيها من الصلاح ما حصل في إمارة عثمان، وأين إيثار بعض الناس بولاية أو مل من كون الأمة يسفك بعضها دماء بعض؟! (٣).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٣: ٢١٢. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٣: ٢٦١. دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنّة ٣: ٣٦٢. دار الكتب العلمية بيروت.

أقول: قد مر عليك ما ذكره ابن حجر بقوله: قال سعيد بن عبد العزيز عن إسماعيل ابن عبد الله، قال: ميمون بن مهران: كنت أفضّل علياً على عثمان فقال لي عمر بن عبد العزيز: أيّهما أحب إليك رجل أسرع في المال، أو رجل أسرع في كذا يعني في المداء؟!. قال فرجعت وقلت لا أعود (۱).

كما قد مرّ عليك طعن الزهري بأمير المؤمنين علي في قوله: الدماء الدماء، وكذلك قول مالك في تفضيل عثمان عليه: لست أجعل من خاض في الدماء كمن لم يخض فيها، فأمعن النظر بحكمة وروية في عناصر الآيديولوجية الحيّة عبر العصور!!!.

ولقد اتهم ابن تيمية أمير المؤمنين علياً بأنّه رأيوي النزعة وأنّه كان يتعاطى الرأي للبت في مسائل الدين، بل جعل تعاطي علي للرأي مصيبة حينما سفك دماء الأمّة بواسطته حيث لا دليل من قرآن وسنّة يسوّغ له قتال معاوية وعائشة..؛ فقال سليل الأمويين: إنّ القول بالرأي لم يختص به عمر بل كان علي من أقولهم بالرأي...، وكان رأي علي في دماء أهل القبلة \_ ونحوه \_ من الأمور العظائم (٢).

وقال أيضاً: فإن كان القول بالرأي ذنباً فذنب غير عمر كعلي أعظم؛ فإنّ ذنب من استحلّ دماء المسلمين برأي، هو ذنب أعظم من ذنب من حكم في قضية جزئية "".

وسيأتيك في بحوث لاحقة أنّ الرأي هو دين مجموع خصوم أمير المؤمنين علي، أخذ قناعاً شرعياً لمجموعة من الشروط..

# يجزم ابن تيمية أنّ أهل السنة لم يأخذوا الدين عن علي

وإذا طوينا صفحاً عن مسألة العداء الذي ورثه عن رجالات مدرسة المدينة من الصحابة والتابعين، والذي هو الأساس الثيولوجي والآيديولوجي لهذه المدرسة فيما علمت، لا ينبغي أن ننسى أهم العناصر الذاتية في صيرورتها وبنائها، ففيما بان فإن رجالات هذه المدرسة حسبما قررت الحكومات ومطاياها المناوئة لعلي، هم أعلم

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب لابن حجر ۱۰: ۳٤۹.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٣: ٢٤٦. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنّة ٣: ٢٤٧. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

الناس لا علي ولا غيره، ولابن تيمية في هذا الشأن صياغات مهمّة للغاية؛ فقد قال مرة: وأمّا أهل المدينة ومكّة فعلمهم ليس مأخوذاً عنه (=علي) وكذلك أهل الشام والبصرة (١٠).

عزيزي القارىء عليك أن تصطنع مقايسة بين هذا الكلام وبين قول ابن عبّاس تركوا السنّة من بغض على!!!.

ومن أجلى ما ذكره ابن تيمية في هذا الصدد قوله: ليس في الأئمة الأربعة ولا غيرهم من أئمة الفقهاء من يرجع إليه (=علي) في فقهه، أمّا مالك بن أنس فإنّ علمه عن أهل المدينة، وأهل المدينة لا يكادون يأخذون بقول علي، بل أخذوا فقههم عن الفقهاء السبعة؛ عن زيد بن ثابت وعمر وابن عمر ونحوهم، ثمّ إنّ الشافعي أخذ عن مالك....(1).

ولقد تقدم عليك أنّ مدرسة المدينة في عهد الزهري قامت على أساس الوقوف بوجه جهابلة الحديث من أهل العراق من أتباع علي، في محاولة مدروسة ومتطورة لردّ سنة النبي التي وصلتهم عن طريق أمير المؤمنين علي، ولقد أعلن ابن تيمية عن ذلك في قوله: ولا ريب في أنّ مذهب أهل المدينة أرجح من مذهب أهل العراق، وهؤلاء يتبعون عمر وزيداً (=ابن ثابت) في الغالب وأولئك يتبعون علياً وابن مسعود ".

وحينما يقارن ابن تيمية بين الزهري ومالك ببقية أهل البيت تتجلى حقيقة كثيراً ما ذكرناها سابقاً، نجدها في قوله: الزهري أعلم بأحاديث النبي وأحواله وأقواله باتفاق أهل العلم من أبي جعفر محمد بن علي (=الباقر) وكان معاصراً له، وأمّا موسى بن جعفر وعلي بن موسى ومحمد بن علي فلا يستريب من له من العلم نصيب أنّ مالك بن أنس و...، أعلم بأحاديث النبي من هؤلاء (١٠).

ثم قد أرجف في عدّة مسائل مسلّمة بل قد تطاول للغاية؛ فحينما جزم بأنّ الشيخين أبا بكر وعمر أزهد النّاس بعد رسول الله، شكك في زهد علي في قوله:

<sup>(</sup>١) منهاج السنّة ٤: ٢٢٢. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٤: ٢٢٢. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنّة ٤: ٢٢٠. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) منهاج السنّة ١: ٣٢٩. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

وقال بعض العلماء: علي كان زاهداً (١)، ولم يقل كل العلماء، هذا أولاً وثانياً فهو يعرّض بأنّ علياً مات على غير الزهد.

#### ابن تيمية يتعاطى آيديولوجية ترك السنة (تطبيقات)

ذكرنا لك كثيراً أنّ ترك السنّة بغضاً لعلي ليس سلوكاً شخصياً من ابن تيمية ولا هو كذلك من أحد من أسلافه، بل هو مشروع معرفي كبير بانت لك فيما أظن أهدافه وعناصر بنائه بجلاء، وفيما ما نحن فيه نعرض لبعض ما أنكر ابن تيمية من سنّة النبي بالنظر إلى ذلك، وننبه من جديد أنْ ليس مقصودنا سرد الأحاديث ليس إلاّ، بل لإلفات نظر الباحثين إلى طريقة تفكير ابن تيمية في تجسيد الآيديولوجية..؛ وفي هذا الشأن موارد كثيرة..

منها قوله في منهاج السنّة: وأمّا قول الرافضي (=العلامة الحلي) قال رسول الله في فاطمة: «إنّ الله يغضب لغضبك ويرضى لرضاك» فهذا كذب منه مارووا (=أهل السنّة) هذا عن النبي، ولا يعرف هذا في شيء من كتب الحديث المعروفة، ولا الإسناد معروف عن النبي، لا صحيح ولا حسن (١).

وينبغي إلفات النظر إلى أنّ ابن تيمية لم ينكر حديث: «فاطمة بضعة منّي يغضبني ما يغضبها» الذي أخرجه البخاري وغيره، وإنّما شنّ حملته الشعواء على خصوص قوله عَلَيْهُ: « إنّ الله يغضب لغضبك ويرضى لرضاك» فالتفت!!.

عـلى أيـة حـال أراد الرجل أن ينفق بضاعته بطائفة من الدعاوى، أوّلها تكذيب العلامـة الحلّـي، وثالثها: الحديث ليس في شيء من كتب الحديث المعروفة إلى آخر كلامه..

وفي الحق فهو رمى غيره بالكذب مع أنّ الكذب بما قال هو ألصق؛ فقد روى هذا الحديث كثير من أفذاذ أهل السنّة منهم الحاكم بقوله: حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، حدثنا الحسن بن علي بن عفان العامري، وأخبرنا محمد بن علي بن دحيم بالكوفة، حدثنا أحمد بن حاتم بن أبي غرزة قالا: حدثنا عبد الله محمد بن بن سالم،

<sup>(</sup>١) منهاج السنّة ٤: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنّة ٢: ٢٤٢.

حدثنا حسين بن زيد بن علي عن عمر بن علي عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن علي بن الحسين، عن أبيه، عن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لفاطمة: «ان الله يغضب لغضبك ويرضى لرضاك» هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه (۱).

ورواه الطبراني في معجمه بقوله: حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي حدثنا عبد الله بن محمد بن سالم القزاز حدثنا حسين بن زيد بن علي به..<sup>(۲)</sup>

وقد على عليه الهيثمي في مجمعه قائلاً: وعن علي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله يغضب لغضبك ويرضى لرضاك» رواه الطبراني وإسناده حسن (۳).

وأخرجه ابن الأثير في أسد الغابة عن عبد الله بن عمر بن سالم المفلوج وكان من خيار المسلمين عندي، حدثنا حسين بن زيد بن علي به... (3).

كما قد أخرجه الضحاك وهو من محدثي القرن الثالث قال: حدثنا عبد الله بن سالم المفلوج وكان من خيار الناس، حدثنا حسين بن زيد بن علي به (٥).

ولقد رواه ابن عدي بقوله: أخبرنا أبو يعلي، حدثنا عبد الله بن محمد بن سالم المفلوج، حدثنا حسين بن زيد عن علي به (٦).

وقال المزي في تهذيب الكمال: وروينا عن علي بن الحسين، عن الحسين بن على، عن على قال: قال رسول الله...(٧).

ولقد احتج ابن حجر به مرسلاً إيّاه إرسال المسلّمات لإثبات كثرة مناقب الصديقة فقال: وعن علي بن الحسين عن أبيه عن علي قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لفاطمة: «إن الله تعالى يرضى لرضاك ويغضب لغضبك» ومناقبها

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٣: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراني ١٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد٩: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ٥: ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) الأحاد والمثاني ٥: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٦) الكامل لابن عدي ٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>V) تهذيب الكمال للمزي ٣٥: ٢٥٠.

کثیرة جدا<sup>(۱)</sup>.

فمع هذا فهل يسوغ منه الجزم بالكذب؟! ثمّ إذا كانت كلّ هذه الكتب الأم غير معروفة عند ابن تيمية ومعروفة لأصاغر الطلبة؛ فهو لعمر الله شيخ الإسلام بحق!!!!.

وبكل حال فما تقدم يوضح طريقة تفكير ابن تيمية وأنها صورة حية لطريقة تفكير من مضى من أسلافه، وثمة أمر؛ ففي حدود تتبعي القاصر لم يكذّب بالحديث الأنف أحد من أهل الإسلام بل لم يضعفه أحد قبل هذا الرجل، وليس هذا لجهله بقوانين التصحيح والتضعيف؛ فهو لعمر الرب من أقدر الناس على ذلك، ولكن تراثه الأموي هو علة العلل.

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ الصالحي الشامي ذكر الحديث في سيرته واصفاً إيّاه بالحسن (٢)، كما لا بأس بالتنبيه إلى أنّ نكتة رجالية وهي أنّ بعض الأعلام كالحاكم وصف الحديث بالصحة، وبعض آخر كالهيثمي وصفه بالحسن؛ وسبب ذلك هو الاختلاف في شأن حسين بن زيد بن علي، فبعض أئمة النقد كالدارقطني وثقه (٢)، والأخرون على هدى ما ذكره ابن عدي بقوله: أرجو أنّه لا بأس به (١).

ومن الموارد التي تناكد ابن تيمية في تكذيبها وإنكارها بسبب ثراثه الأموي هو حديث الغدير كما أخبرناك، والموارد كثيرة فيما سوى ذلك منها حديث رد الشمس..

## حديث ردّ الشمس

قال ابن تيمية: المحققون من أهل العلم والمعرفة بالحديث يعلمون أنّ هذا الحديث كذب وموضوع (٥٠).

والحق أنَّه تناقض لأنَّه قال قبيل ذلك بسطرين: وحديث ردَّ الشمس لعلي قد

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب لابن حجر ١٦: ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) سبل الهدى والرشاد ١١: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب لابن حجر ٢: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) الكامل لابن عدي ٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) منهاج السنة لابن تيمية ٤: ٢٨٩. طبع دار الكتب العلمية / الطبعة الأولى لسنة ١٤٢٠ هجرية.

ذكره طائفة كالطحاوي والقاضي عياض وعدّوا ذلك من معجزات النبي<sup>(۱)</sup>.

وقـال ابـن كثير: وقد مل إلى تقويته أحمد بن صالح المصري الحافظ، وأبو حفص الطحاوي، والقاضى عياض (٢).

أقول: وقوله: وقد مال إلى تقويته...، من الخطأ بمكان؛ لأنّهم نصّوا على صحته وثبوته لا قوته فحسب<sup>(۱)</sup>، فهاك عبائرهم..

قال القاضي عياض في الشفا: الحديثان ثابتان ورواتهما ثقات، وحكى الطحاوي أنّ أحمد بن صالح المصري كان يقول: لا ينبغي لمن سبيله العلم التخلف عن حفظ حديث أسماء (=في رد الشمس) لأنّه من علامات النبوة (٤).

وممّن صحح الحديث محمد بن الحسين الأزدي، ومحمد هذا ترجم له ابن حجر في لسان الميزان وقال: محله الصدق وصحح رد الشمس على على ها.

وممّن قال بثبوته ابن حجر العسقلاني حيث قال: وروى الطحاوي والطبراني في الكبير والحاكم والبيهقي في الدلائل عن أسماء بنت عميس أنّه صلى الله عليه وسلم دعا لمنّا نام على ركبة على ففاتته صلاة العصر فردّت الشمس حتى صلّى على ثمّ غربت، وهذا أبلغ في المعجزة، وقد أخطأ بن الجوزي بإيراده له في الموضوعات أن وكذا ابن تيمية في كتاب الرد على الروافض (=منهاج السنّة) في زعم وضعه أن

وقال العجلوني في كشف الخفاء: قال الإمام أحمد: لا أصل له (١)، وقال ابن

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة لابن تيمية ٤: ٢٨٩. طبع دار الكتب العلمية / الطبعة الأولى لسنة ١٤٢٠ هجرية.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٦: ٣١٤.

 <sup>(</sup>٣) الحديث القوي مصطلح من مصطلحات علم دراية الحديث ومرتبته أقل من مرتبة الحديث الصحيح والحسن باجماع أهل الفن.

<sup>(</sup>٤) الشفا للقاضى عياض ١: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) لسان الميزان٥: ١٢٩.

<sup>(</sup>٦) موضوعات ابن الجوزي١: ٣٥٦.

<sup>(</sup>۷) فتح الباري ٦: ١٥٥.

<sup>(</sup>٨) ذكرنا لـك مراراً أنّ أهل الاعتدال وكثيراً ممّن لا يبغض عليّاً قد يقعون بحكم الظروف التاريخية أسرى الآيديولوجية وهم لا يشعرون.

الجوزي موضوع، لكن خطؤوه، ومن ثمّ قال السيوطي: أخرجه ابن مندة وابن شاهين عن أسماء بنت عميس وابن مردويه عن أبي هريرة وإسنادهما حسن، وصححه الطحاوي والقاضي عياض، قال القاري: ولعل المنفي ردها بأمر علي والمثبت بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم، وأقول (=العجلوني): في عمدة القاري للعيني، كفتح الباري للحافظ ابن حجر، أنّ الطبراني والحاكم والبيهقي في الدلائل أخرجوا عن أسماء بنت عميس أنّ النبي نام على فخذ علي حتى غابت الشمس فلمّا استيقظ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال علي رضي الله عنه: يا رسول الله إنّي لم أصل العصر، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « اللهم إنّ عبدك علياً احتسب بنفسه على نبيك فردها عليه». قالت أسماء: فطلعت الشمس حتى وقعت على الجبال وعلى الأرض ثم قام علي فتوضاً وصلى العصر وذلك بالصهباء. قال الطحاوي وكان أحمد بن صالح يقول: لا ينبغي لمن سبيله العلم أن يتخلف عن حفظ حديث أسماء لأنّه من أُجَلّ علامات النبوة. قال: وهو حديث متصل ورواته ثقات وإعلال ابن الجوزي له لا يلتفت إليه (()).

وقال في موضع آخر: ...ولكن صححه الطحاوي وصاحب الشفاء، وأخرجه ابن مندة وابن شاهين عن أسماء بنت عميس، وابن مردويه عن أبي هريرة، وروى الطبراني في الكبير والأوسط بسند صحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر الشمس فتأخرت ساعة من نهار (٢).

وقال الفتني في تذكرة الموضوعات: حديث أسماء في رد الشمس فيه فضيل بن مرزوق ضعيف وله طريق آخر فيه ابن عقلة رافضي رمي بالكذب ورافضي كاذب؛ قلت (=الفتني): فضيل صدوق احتج به مسلم والأربعة، وابن عقلة من كبار الحفاظ وثقه الناس وما ضعفه إلا متعصب (٣)، والحديث صرح جماعة بتصحيحه منهم القاضي عياض، وفي اللآلئ (المصنوعة للسيوطي) عن أسماء بنت عميس: كان صلى الله عليه وسلم يوحي إليه ورأسه في حجر علي رضي الله عنه فلم يصل العصر حتى غربت

<sup>(</sup>١) كشف الخفاء للعجلوني ١: ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) كشف الخفاء ١: ٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) التضعيف ما هـو إلا شكل من أشكل آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي ومسيرة التاريخ أصدق أنباء وأقرب إلى الحقيقة من كل تسطير.

الشمس فقال: «اللهم إنه كان في طاعتك وطاعة رسولك فاردد عليه الشمس» فطلعت بعد ما غربت قيل: هو منكر، وقيل: موضوع قلت: (=السيوطي): صرّح جماعة من الحفاظ بأنه صحيح (١).

أقول: وقد ذكر العلماء أنّ السيوطي ألّف رسالة خاصّة في إثبات حديث رد الشمس اسمها: كشف اللبس في حديث ردّ الشمس (٢)، وفي اللئالىء المصنوعة له، جَزَمَ بأنّ الحديث صحيح (٢).

وقال المناوي في فيض القدير: وفي الكبير للطبراني والحاكم والبيهقي في الدلائل عن أسماء بنت عميس أن المصطفى صلى الله عليه وسلم دعى لما نام على ركبة علي ففاته العصر فردت حتى صلى علي ثم غربت وهذا أبلغ في المعجزة، وأخطأ ابن الجوزي في إيراده في الموضوع (أ).

أقول: فانظر عزيزي القارىء لطريقة تفكير ابن الجوزي المطوية في كتابه الموضوعات كيف أربكت علماء الأمّة!!!.

وقال الذهبي في ترجمة الحافظ الحاكم الحسكاني: القاضي المحدث أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله بن أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن العامري النيسابوري الحنفي الحاكم ويعرف بابن الحذاء، شيخ متقن ذو عناية تامة بعلم الحديث عالي الإسناد...، ووجدت له مجلسا يلل على تشيعه وخبرته بالحديث وهو تصحيح خبر رد الشمس لعلي رضي الله عنه (٥٠).

أقول: أنبأناك سابقاً أنّهم اتهموا النسائي والحاكم وكل من لا تهوى أنفسهم بالتشيع كصيغة من صيغ آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي اقتضتها المرحلة التاريخية لا أكثر ولا أقل.

وقال الزرقاني في المواهب اللدنّية: أخطأ ابن الجوزي في عده من الموضوعات...، وقال بعد نقل نفي صحته عن أحمد وابن الجوزي: قال الشامي: والظاهر أنّه وقع لهم

<sup>(</sup>١) تذكرة الموضوعات للفنتي: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) أنظر كشف الظنون للحاجي خليفة ٢: ١٤٩٤.

<sup>(</sup>٣) اللئاليء المصنوعة للسيوطى ١: ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) فيض القدير في شرح الجامع الصغير للمناوي٥: ٥٦٢.

<sup>(</sup>٥) تذكرة الحفاظ للذهبي ٣: ١٢٠٠.

من طريق بعض الكذابين ولم يقع لهم من الطرق السابقة وإلا فهي يتعذر معها الحكم عليه بالضعف فضلا عن الوضع، ولو عرضت أسانيدها لاعترفوا بأن للحديث أصلا وليس بموضوع (١).

ولمحمد زهري النجار أحد علماء الأزهر كلمة جامعة يقول فيها: وقال الخفاجي المصـري في شـرح الشـفا: واعـترض علـيه بعض الشراح وقال: إنَّه موضوع ورجاله مطعون فيهم كذابون ووضاعون، ولم يدر أنَّ الحق خلافه والذي غره كلام ابن الجوزي ولم يقف على أنّ كتابه أكثره مردود، وقد قال خاتمة الحفاظ السيوطي وكذا السخاوي: إنّ ابن الجوزي في موضوعاته تحامل تحاملاً كثيراً حتى أدرج فيه كثيراً من الأحاديث الصحيحة كما أشار إليه ابن الصلاح، وهذا الحديث صححه المصنف رحمه الله تعالى (=القاضى عياض) وأشار إلى أنّ تعدد طرقه شاهد صدق على صحته، وقد صححه قبله كثير من الأئمة كالطحاوي وأخرجه ابن شاهين وابن مندة وابن مردويه والطبراني في معجمه وقبال: إنَّه حسن، وصنف السيوطي في هذا الحديث رسالة مستقلة سمّاها: كشف اللبس عن حديث رد الشمس وقال: إنّه سبق بمثله لأبي الحسن الفضلي أورد طرقه بأسانيد كثرة وصححه بما لا مزيد عليه، ونازع ابن الجوزي في بعض من طعن فيه من رجاله، وأحمد بن صالح المذكور في كلام الطحاوي هو أبو جعفر الطبري الحافظ الثقة روى عنه أصحاب السنن ويكفى في توثيقه أنَّ البخاري روى عـنه في صحيحه، وصححه الحافظ ابن الفتح الأزدي، وحسنه الحافظ أبو زرعة ابـن العـراقي، والحافظ السيوطي في الدرر المنتشرة في الأحاديث المشتهرة، وقد أنكر الحفاظ على ابن الجوزي ايراده الحديث في كتاب الموضوعات(١٠).

ولابن حجر الهيثمي في الصواعق المحرقة كلمة موجزة يقول فيها: ومن كرامات على الباهرة أنّ الشمس ردّت عليه لمّا كان رأس النبي عَمَالَهُ في حجره والوحي ينزل عليه وعلي لم يصل العصر فما سري عنه عَمَالُهُ إلاّ والشمس قد غربت فقال النبي: «اللهم إنّه كان في طاعتك وطاعة رسولك فاردد عليه الشمس» فطلعت بعدما غربت. وقد صححه الطحاوي والقاضى عياض في الشفا وحسّنه شيخ الإسلام

<sup>(</sup>١) شرح المواهب اللدنية للزرقاني ٥: ١١٨ ـ ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) أماني الأحبار مقدمة شرح معانى الأثار ١: ٤٦ ٤٧.

أبو زرعة وتبعه غيره...<sup>(۱)</sup>.

وقـال الرازي في ذيل تفسير سورة الكوثر: وأمّا سليمان الطّيكِم فإنّ الله تعالى ردّ له الشـمس مرة وفعل ذلك أيضاً للرسول عَلَيْكُالله حين نام ورأسه في حجر علي فانتبه وقد غربت فردها حتى صلى، وردّها مرة أخرى لعلى الطّيكِم فصلى العصر لوقته (٢).

أقول: والأقوال في هذا الشأن كثيرة للغاية حسبنا ما ذكرناه للتعريف بالمقصود، وزبدة المخاض هو أنّ الالتزام بمبادىء تلك الآيديولوجية يقود بالضرورة لترك سنة رسول رسول الله في حق علي، والذي فعله ابن تيمية أنّه حكم بسقوط كثير من سنة رسول الله الواردة في فضله وفضل أهل البيت خلال تلك المبادىء القرشية الأموية العبّاسية، وكما أنبأناك فقد ذكر الكتاب والمفكرون وعلماء الفريقين السنة والشيعة أنّ بغضه الشخصي هو اللذي قاده إلى هذا الأمر، لكن توضح لك أنّ ما ذكروه في غاية البساطة، وما عندهم ليس جواباً موضوعياً وهم حيال مثل هذه الأزمة من المعرفة؛ فعلى ما عرفت ليس ما دفع ابن تيمية إلى إنكار طائفة عظيمة من سنة النبي هو تحامله الفردي وبغضه الشخصي الدائر في فلكه فحسب، بل هناك آيديولوجية وطريقة تفكير عمرها بعمر الإسلام، أصولها وجذورها ترجع إلى خصوم علي من الصحابة ومن التابعين لهم بغير إحسان ولا إنصاف.

ولقد ألحنا إلى أنّ موقف ابن تيمية خطير جداً؛ إذ بعد أن اعتدل التيار السنّي نسبياً فيما بعد عصر المأمون والإمام أحمد بن حنبل؛ أي بعد أن أجمعوا على أنّ علياً خليفة راشد ورووا في فضائله عدداً لا بأس به من سنّة رسول الله التي كانت متروكة بغضاً له قبل ذلك حيث اعترفوا بصحتها بل بتواتر بعضها..

أقول: بعد أن اعتلل هذا التيار نسبياً لم يقف التيار المتطرف مكتوف الأيدي؛ فقد جاء ابن تيمية ليحيى نزعة العداء من جديد على منوال من سبقه، ليطرح طائفة عظيمة من تلك السنة في قائمة الموضوعات والمكذوبات، وهذا هو عين منهج وطريقة تفكير الزهري ومالك بن أنس وعبد العزيز بن مروان ومروان بن الحكم وأبي جعفر المنصور والرشيد والمتوكل وأضرابهم؛ فلقد عرفت أنّهم ضربوا على حديث أهل العراق بالشمع الأهمر، وكانوا يكتمون فضائل علي ويكذّبون ما انتشر منها،

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة لابن حجر الهيثمي: ١٢٨. طبع مصر، مكتبة القاهرة.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي۳۲: ۲۲۱.

لأنَّ الأمر لا يستقيم لهم بانتشارها كما جزم بنو مروان.

والأنكى من ذلك أنّ هذه النزعة آلت لتكون تيّاراً عظيماً ممّن قبلته الكعبة، لا يستقي الدين وسنة رسول الله إلا عن ابن تيمية، ولا يقول باعتبار حديث إلا إذا حكم شيخ الإسلام ابن تيمية بأنّه صحيح ومعتبر، غير آبه هذا التيار لا بمواقف الإمام النسّائي في أخريات حياته ولا بالإمام الشافعي قبل موته ولا بالبخاري وصحيحه ولا حتى بالصحابة خصوم علي لمّا ندموا قبل موتهم، والمحققون من أهل السنّة يعلمون أنّ ابن تيمية تجرّاً حتى على صحيح البخاري حيث رمى ببعض أحاديثه المتفق عليها بينهم في قائمة المنكرات، ولولا ضيق ما خين فيه لسردنا لك بعض ما أنكر.

خلاصة القول هو أنّ طريقة تفكير الرجل مثل لطريقة تفكير أسلافه من الصحابة والتابعين من خصوم أمير المؤمنين علي، فكما أنّ أولئك تركوا السنّة بغضا له في إطار منهج منظم ومبرمج، جاء هو ليفعل نفس الشيء بقوالبه الخاصة وصياغاته الفريدة الأكثر تطوراً، وللأمانة نشير إلى أنّ نزعة الاعتدال عند أهل السنّة في تقاطع دائم مع الإتجاه الإبن تيمي؛ حيث لم تنعقد هدنة بين النزعتين منذ عهد المأمون وأحمد بن حنبل حتى لحظة كتابة هذه السطور، بل إنّ كثيراً من أولئك كفرّوا ابن تيمية، وحكموا عليه بالارتداد عن الدين، ولقد سجنوه ليستتيبوه في عقائده الدائرة بين الإفراط والتفريط، إلى أن مات في سجنه بلا توبة، كما هو في بعض كتابات أهل السنة من أهل نزعة الاعتدال.

# الفصل السادس

الآيديولوجية.. المبادىء وأقنعة التبرير

# الأيديولوجية . المبادىء وأقنعة التبرير

لقد عرضت في الفصول السابقة لمبادىء الآيديولوجية وعناصر بنائها كما عرض لها التاريخ والفكر الحر الذي لا تلجمه الأكاذيب والآراء اللامسؤولة..، غير ملتفت إلى الأقنعة التي ضببت على الحقائق لستر ما أراد الآخرون ستره وإخفاءه، وكلنّا يعلم أنّ التاريخ وإن حمل في هجرته الطويلة إلى الكمال الغث والسمين إلا أنّه لطول مسيرته نحو هذه الغاية يضطر لأن يرمي بالغث على قارعة الطويق في نهاية المطاف..

في هذا الفصل أريد أن أعرض لبعض تلك الأقنعة التي أثقلت كاهل التاريخ في هجرته المقدسة قبل أن يرمي بها وهو يسير في صحراء الغث، بين مستنقعات الكذب، وأودية الضلالة، حيث ما انفك يسير نحو غايته المقدسة..

إنّ هذه الأقنعة نجحت في إيقاف لهيب آيديولوجية ترك السنّة الذي أحرق الأخضر واليابس عند الحد الذي رسمته هي؛ تمويها على الأمّة، ونجحت في ستر لونها الأحمر الذي لا يسر الناظرين، كل ذلك لأجل أن تغيب على العقل الإسلامي ملامح الحقيقة؛ فتاهت \_ جراء ذلك \_ السبل على كثير من المسلمين وهم يمارسون عملية الانتماء للدين..

ففي هذا الفصل سأعرض لهذه الأقنعة خلال أشكالها المختلفة، وصياغاتها الباردة التي تخفى تحتها بركاناً من غضب الحقيقة، في عدة مباحث كالأتى..

# الصحث الأول:

# تبريرات آيديولوجية حسبنا كتاب الله

# (المنع من حديث النبي ﷺ)

كتب الكثير من المسلمين سنة وشيعة حول ظاهرة منع تدوين الحديث وروايته التي استمرت حتى عهد الخليفة الأموي عمر بن عبد العزيز، ولقد طرح بعض كتاب أهل السنة في تبرير هذه الظاهرة عدة آراء، هي والحق يقل بعيدة عن الإنصاف العلمي، وقبل أن نعرض لهذه الآراء بعجالة تناسب مسيرة دراستنا هذه ينبغي أن نطلق من ثوابت؛ هي معروفة للجميع، يمكننا من خلالها مناقشة المسألة بموضوعية..، وفيما أعتقد فأهم هذه الثوابت هو إجماع أهل القبلة في أنّ النبي أمر بعض الصحابة بكتابة حديثه، منهم عبد الله بن عمرو بن العاص، وأبو شاة، وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب وكثير من الصحابة، علاوة على أنّ النبي قبل أن يصطفيه الله بلومنين علي بن أبي طالب وكثير من الصحابة، علاوة على أنّ النبي قبل أن يصطفيه الله بحواره الكريم قال: « هلموا اكتب لكم كتاباً...» وهو نص اتفق على صدوره المسملون برمتهم؛ سنيهم وشيعيهم فهذا ثابت لا كلام فيه؛ إذ حتى لو اعترضتنا قضية الناسخ والمنسوخ فالأمر النبوي بالكتابة \_ بأخرة \_ ناسخ لا محالة..

والثابت الثاني هو أنّ قريشاً أول من منع من كتابة حديث رسول الله، بزعم أنّه يتكلم في الرضا ما لا يتكلم في الغضب، وأنّه بشر تؤثر في كلماته وأقواله وسلوكياته نزعة البشر وغرائزهم، وحديث عبد الله بن عمرو بن العاص، وعمر بن الخطاب في رزية يوم الخميس وما يجري مجراهما نص في ذلك..

والثابت الثالث هو أنّ المانعين من الحديث النبوي سواء أكانوا أشخاصاً كعمر بن الخطاب وأبي بكر وعثمان ومعاوية و...، أم كانوا اتجاهاً (الاتجاه القرشي) كانوا كلّهم من خصوم أمير المؤمنين علي كما فصّلنا ذلك في غضون المباحث السابقة؛ على أنّك قد عرفت أنّ خصوم علي يخوضون في أيديولوجية ترك السنة بغضاً له كما أعلن

ذلك الأمويون، فهذا الثابت الرابع..

والثابت الخامس أنّ خصوم أمير المؤمنين علي والذين هم أنفسهم المانعون لم يكونوا قد حفظوا للنبي مقامه النبوي؛ فتراهم يخاطبونه يا محمد، ويغضبونه ويؤذونه، وقد مرّ عليك بسط الكلام.

أضف إلى ذلك فالذين منعوا من تدوين الحديث لم يثبت عنهم أنهم حفظوا القرآن، ومقصودنا من ذلك أنهم في الوقت الذي طرحوا شعار: حسبنا كتاب الله بديلاً عن حديث رسول الله لم يكونوا قد حفظوا كتاب الله كما أريد لهم أن يحفظوه... فهم لا كتاب الله حفظوا ولا سنة رسول الله جمعوا وفهموا...، ثمّ على ضوء ما مر وما سيأتي فإنّ عمر بن الخطاب هو من أضفى الرسمية على قرار المنع رواية وكتابة وتدويناً، وكان ذلك في فترة خلافته، ثمّ استمر الأمر على هذا الحال حتى خلافة عمر بن عبد العزيز؛ ولقد عرفت أيضاً أنّ عمر طلب من الصحابة أن يأتوه بمدوناتهم ومكتوباتهم ليجمع السنن، وحينما وصلت إليه حرقها تحت ذريعة كفاية كتاب الله.

## ما هي التبريرات؟ [

هناك مجموعة من التبريرات ارتكبها مفكرو أهل السنة لحل هذا اللغز العلمي والتاريخي، وهذه التبريرات إمّا هي آراء لرجالاتهم الأوائل وسلفهم الماضي، وإمّا هي رؤى الأتباع المستقاة عن ذلك السلف، ومن ثمّ فليس جزافاً أن تكون مسألة المنع لغزاً حرجاً عليهم؛ ففي الوقت الذي ثبت أنّ النبي كان يكتب أو يأمر بالكتابة ويأمر بنشر الحديث طيلة فترة الرسالة يأتي عمر فيمنع، وفي الوقت الذي لم يستطع أهل السنة أن ينكروا أنّ النبي كان يحث على كتابة السنة وروايتها ضاقت عليهم دنيا البحث وهم يحاولون خلق التبريرات للخليفة عمر المانع منها؛ فأيسر ما يقال في هذا الفرض أنّ الخليفة عمر حالف طريقة النبي هو ومن كان على منواله، بل لنا أن نقول: إنّ تراث أهل السنة في هذا المجال مبني على التقاطع مع طريقة الرسول في نشر أحاديثه؛ لذلك اضطر المدافعون عن عمر خلاصاً من هذه الورطة إلى إيجاد تبريرات له ولغيره..، وعلى نحو العجالة فمجموع تبريراتهم القديمة والحديثة كالآتي:

#### التبرير الأول:

#### المنع من السنة لأجل وحدة الأمة

هـذا هو ما طرحه الخليفة أبو بكر حينما قال للصحابة: إنّكم تحدثون عن رسول الله أحاديث تختلفون فيها والناس بعدكم أشد اختلافاً فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاً؛ فمن سألكم فقولوا بيننا كتاب الله، فاستحلوا حلاله وحرموا حرامه(۱).

فهذا تبرير؛ لكن \_ بنحو عام \_ لا أدري هل أنّ الذي يفترض في حديث النبي أنّه علّـة لاختلاف الأمة هو من هذه الأمة حسب مقررات علم الكلام عند أهل السنّة أم لا؟. وثمّة أمر؛ وهو أنّ النبوة في العهد الذي يتلوها بناء على هذا التبرير ليست سوى لقلقة لسان، وليست هي أصلاً من أصول الدين الحنيف، ولا هي معيناً للحلال والحرام؛ لأنّ تراث النبوة بعد موت الرسول عَنَيْنُ سببُ لاختلاف الأمة، فينبغي تناسى هذا التراث بالكلية..، هذا ما يلوح من ذلك.

ورب قائل يقول: إنّ مقصود الخليفة أبي بكر هو أنّ السنة ليست سبباً للإختلاف، بل رواية الصحابة لها هي المسببة لذلك!. قلنا: حتّى لو كان ذلك، لكن هل يمنع هذا أن تكون النتيجة واحدة وهي ترك سنة النبي؟؟ ثمّ تأمل في قول أبي بكر: فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاً، وقوله الآخر: فمن سألكم فقولوا، بيننا وبينكم كتاب الله فاستحلوا حلاله وحرموا حرامه، فهما يوحيان بالنتيجة التي خلصنا إليها وينصّان عليها.

وأسير إلى أنّ موقف الخليفة أبي بكر هذا فيه محاذير عقائدية وقرآنية لا تحصى، أوضحها ضرب القرآن نفسه في عشرات الآيات الموصية بطاعة الرسول والتي عرضنا منها باقة عطرة في الفصل الأول من هذه الدراسة، كما أشير إلى أنّي لم أقف على دليل واضح ينص على أنّ الخليفة أبا بكر قد مات حافظاً للقرآن كلّه \_ كما ينبغي \_ كما هو شأن عشرات الصحابة أو مئات منهم!! ومن يرشدني إلى مثل هذا النص أكن له شاكراً وأجره على الله، على أيّ حل فالمقصود \_ فيما سيأتيك \_ هو أنّ الخليفة أبا بكر لم يحط خبراً بكثير من معاني القرآن، وعلى هذا فمن العجب العجاب أن يوصى بالقرآن ويقول بكفايته؟!!.

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ١: ٣.

# التبرير الثاني:

#### السنة تصد المسلمين عن القرآن

هذا التبرير هو ما طرحه الخليفة عمر بن الخطاب في بعض كلماته؛ فقد روي بأسانيد صحاح أنه بعث وفداً إلى الكوفة فأوصاهم بوصية فيها: إنّكم تأتون أهل قرية لهم دوي بالقرآن كدوي النحل فلا تصدوهم بالأحاديث عن رسول الله(١).

أقول: هكذا حكم الخليفة عمر على سنة النبي بالموت، ثمّ إنّ الإشكاليات العقائدية على هذه الرؤية هي عينها التي ذكرناها في التبرير السابق، على أنّنا لا ندري كيف يكن أن تكون سنة النبي بصادة عن القرآن؟. فهل من مبادىء الخليفة عمر الأساسية الإيمان بأنّ سنة النبي تصدّ عن القرآن، وعائق كامل من عملية الاغتراف منه؟.

إنّ أيسر ما في هذه المسألة هو ضرب الآيات القرآنية الموصية بطاعة الرسول عَلَيْكُ والمؤكدة على أنّها مفتاح طاعة الله، والمبينة أنّ هداية البشر تدور مع سنة النبي بقسميها حيثما دارت؛ فالله يقول: ﴿وَمَا أَنزلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ إِلاَ لتُبَيّنَ لَهُمُ اللّذي اخْتَلَفُوا فيه وَهُدَى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُؤْمِنُونَ (٢) ثم إنّ هذه الآية نص يوضح سقم تبرير عمر؛ ففي الوقت الذي يفترض هو أنّ سنة النبي تصدّ عن القرآن يصفها الله تعالى بأنّها: ﴿هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾.

# عمر يحبس الصحابة الرواة ويضيق عليهم

قل ابن كثير: قال صالح بن أبي الأخضر، عن الزهري، عن أبي سلمة: سمعت أبيا هريرة يقول: ما كنّا نستطيع أن نقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قبض عمر، وقال محمد بن يحيى الذهلي، حدثنا عبد الرزاق عن معمر، عن الزهري قال: قال عمر: أقلّوا الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا فيما يعمل به...

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ٦: ٧، سنن الدارمي ١: ٧٣، سنن ابن ملجة ١: ١٢، مستدرك الحاكم ١: ١١، تذكرة الحفاظ ١: ٧.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٦٤.

قل: ثم يقول أبو هريرة: أفكنت محدثكم بهذه الأحاديث وعمر حي؟ أما والله إذاً لايقنت أنّ المحفقة ستباشر ظهري، فإنّ عمر كان يقول: اشتغلوا بالقرآن فإنّ القرآن كلام الله؛ ولهذا لما بعث أبا موسى إلى العراق قال له: إنّك تأتي قوماً لهم في مساجدهم دوي بالقرآن، كدوي النحل، فدعهم على ما هم عليه، ولا تشغلهم بالأحاديث، وأنا شريكك في ذلك.

وقد أنهى ابن كثير ذلك بقوله: هذا معروف عن عمر رضي الله عنه (١).

وورد أنَّ عمر بعث إلى عبد الله بن مسعود وإلى أبي الدرداء وإلى أبي مسعود الأنصاري فقال لهم: ما هذا الحديث الذي تكثرون عن رسول الله عَلَيْلُهُ، فحبسهم بالمدينة حتى استشهد (۱).

وورد عنه في ذلك نهياً عاماً حيث قال: إنّ حديثكم شر الحديث، وإنّ كلامكم هو شر الكلام، من قام منكم، فليقم بكتاب الله، وإلاّ فليجلس، فإنّكم حدثتم الناس حتى قيل: قال فلان وقال فلان، وتُركَ كتاب الله (٣).

أقول: والخبر في مجراه العام كقُول عمر: حسبنا كتاب الله إنَّ النبي يهجر.

وورد أيضاً أنّ أبا موسى الأشعري حدث بحديث ثقل على أسماع عمر فقال لأبي موسى منكراً: والله لتقيمن عليه البينة وإلا أوجعتك (٠٠).

وفي صحيح مسلم قال عمر بعد أن شهد الناس بصحة ما قال أبو موسى: خفي علي هذا من أمر رسول الله عَلِي الله الله عَلَي الله على عد حديث رواه قائلاً له: لتخرجن مما قلت، فجاء يقوده حتى أدخله المسجد، فأوقفه على حلقة من أصحاب رسول الله؛ منهم أبو ذر فقال: أنا سمعته

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير ٨: ١١٥.

<sup>(</sup>۲) الكامل لابن عدى ۱: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) تاريخ المدينة المنورة ٣: ٨٠٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٧: ١٣٠، صحيح مسلم ٦: ١٧٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ٦: ١٧٩، والمقصود من الصفق بالأسواق: قضاء الوقت فيها لأجل البيع والشراء.

<sup>(</sup>٦) طبقات ابن سعد ٤: ٢٢.

أقول: وفي ذيل هذا الخبر، تصريح ثمين، بل خطير؛ فأبي بن كعب قل لعمر بعد أن شهد له الصحابة: يا عمر أتتهمني على حديث رسول الله على عمر: لا والله ما اتهمتك عليه، ولكن كرهت أن يكون الحديث عن رسول الله ظاهراً (٢). ثم أقول: ومهما يكن مقصود عمر من قوله: كرهت أن يكون الحديث عن رسول الله ظاهراً، فهو بنحو من الأنحاء صياغة استمد منها المتعبدون بطريقة تفكيره، شرعية ترك السنة عموماً.

وقد ذكر الذهبي في تذكرة الحفاظ أنّ عمر حبس ثلاثة من الصحابة: ابن مسعود وأبا الدرداء وأبا مسعود الأنصاري، فقال: لقد أكثرتم الحديث عن رسول الله<sup>(۱۲)</sup>.

وقد أخرج الحاكم بسنده عن عمر قال لابن مسعود ولأبي الدرداء ولأبي ذر: ما هذا الحديث عن رسول الله؟ وقال الراوي: أحسبه حبسهم بالمدينة حتى أصيب(١).

وفي كنز العمال قال عبد الرحمن بن عوف: ما مات عمر بن الخطاب حتى بعث إلى أصحاب رسول الله، فجمعهم من الأفاق: عبد الله وحذيفة وأبا الدرداء، وأبا ذر، وعقبة بن عامر فقال: ما هذه الأحاديث التي أفشيتهم عن رسول الله عليه في الأفاق؟ فق ال: تنهانا؟ قال: لا أقيموا عندي، لا والله لا تفارقوني ما عشت، فنحن أعلم، نأخذ منكم ونرد عليكم (٥).

أقـول في الخبر أخرجه ابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق مع زيادة وما خرج ابن مسعود إلى الكوفة ببيعة عثمان إلا من حبس عمر في هذا السبب<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) كنز العمال ١٣: ٥٠٦، طبقات ابن سعد ٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١: ٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ ابن عساكر ١٤: ٥٠٠٠

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ١: ١١٠، تلخيص المستدرك ١: ١١٠، وقد نصاً على أنّه صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٥) كنز العمل ١: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٦) تاريخ مدينة دمشق ٤: ٥٠١، وانظر مختصر تاريخ دمشق ١٠١: ١٠١.

#### التبرير الثالث:

#### إنكار أخبار منع عمر

وقد شذ ابن حزم ليحكم على هذه الأخبار بأنّها ملعونة وموضوعة، مخالفاً في ذلك اتفاق المسلمين على صحتها بحسب معايير الفن، والذي حدا به لهذا الحكم أعلنه بقوله:

لا يخلو عمر من أن يكون أتهم الصحابة، وهذا فيه ما فيه، أو يكون نهى عن نفس الحديث، وعن تبليغ سنن رسول الله إلى المسلمين، وألزمهم كتمانها وجحدها وأن لا يذكروها لأحد؛ فهذا خروج عن الإسلام، ولئن كان الصحابة متهمين بالكنب على النبي فما عمر إلا واحد منهم...، فليختر المحتج بمثل هذه الروايات أيّ الطريقتين الخبيثين شاء، ولا بدّ له من أحدهما(۱).

أقول: يبدو \_ فيما نظن \_ أنّه لا مفر من هذين الأمرين، أو من أحدهما، كما جزم ابن حزم، ولكن القول بأنّ الأخبار موضوعة، خلاف اتفاق المسلمين على صدورها عن عمر، فإنّ بعضها كما اتضح أخرجه مسلم في صحيحه!!!.

#### التبرير الرابع:

# الاحتياط في الدين

قل الخطيب البغدادي: إنْ قال قائل: ما وجه إنكار عمر على الصحابة روايتهم عن رسول الله عَيْمِ الله وتشديده عليهم في ذلك؟

قيل له: فعل ذلك عمر احتياطاً للدين وحسن نظر للمسلمين "....

أقول: ويدل على تبرير الخطيب هذا أنّ السنّة في نظر الخليفة عمر تصد المسلمين عن القرآن..، ويدل عليه أنّ الخليفة عمر أراد أن يكون الحديث عن رسول الله مخفياً، وكره أن يكون ظاهراً..، ويدل عليه أنّ الخليفة عمر يعتقد بأنّ

<sup>(</sup>١) الأحكام لابن حزم ١: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) شرف أصحاب الحديث: ٩٧.

الرسول مخرف (=يهجر) وأنّ القرآن كاف في قوله: حسبنا كتاب الله إنّ الرسول يهجر..، ويدل على تبرير الخطيب أنّ ما عدا القرآن في نظر عمر هو شر الكلام وشر الحديث...!!!

ولا أدري أيّ سفهاء الأرض يريد أن يقنع الخطيب بهذه الترهات.!! بلى ربما يحسب الخطيب أنّ اتهام النبوة بالتخريف والهجر هو لب الاحتياط في الدين؛ وإذا كان الأمر كذلك فعلى الخطيب ما عليه.

#### التبرير الخامس:

#### لابن عبد البر

ارتبك ابن عبد البر للغاية في هذه المسألة؛ فمرة قال: وقد يحتمل عندي أن تكون الآثار كلها عن عمر صحيحة متفقة، ويُخَرَّجُ معناها على أنَّ من شك في شيء تركه..

وقال في أخرى: فكيف يتوهم أحد على عمر بن الخطاب أنّه يأمر بخلاف ما أمر الله به (١).

أقول: وفيما اعتقد فإنّ أقرب الآراء إلى الصواب هو ما ذكره ابن عبد البر عقيب ارتباكه المتقدم بقوله: ولو كان مذهب عمر ما ذكرناه لكانت الحجة في قول رسول الله دون قوله؛ فهو القائل عَلَيْهُ: «نظّر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها ثم أدّاها إلى من لم يسمعها...» (١)(١).

ونقول لابن عبد البر: ونحن لقولك الأخير متبعون وبه متمسّكون؛ فليس لأحد مع رسول الله كلام ولا قول، اللهمّ إلاّ إذا إذن له رسول الله بنص متواتر لا يرقى إليه شك، وسيأتي ذلك!!!

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم ٢: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) سنن الدارمي ١: ٧٤، سنن ابن ملجة ١: ٨٤ وفيه: فبلغها، والحديث صحيح باتفاق أهل السنة وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم ٢: ١٢٤.

#### التبرير السادس:

#### لابن عساكر

ذكر ابن عساكر في تاريخه الكبير ما نصه: لم يكن هذا من عمر على وجه التهمة، وإنّما أراد التشديد في باب الرواية لئلا يتجاسر أحد إلاّ على رواية ما تحقق صحته(١).

أقول: ونحن نقبل هذا الكلام من ابن عساكر بشرط واحد وهو أن يبيح لنا هذا المؤرخ الكبير أن نَسْتَنَ بعمر في هذا التشديد حذو القدّة بالقدة؛ برفع درّة التحقيق والتمحيص على رأس أبي موسى الأشعري وأضرابه من علماء الصحابة؛ من مثل أبي هريرة وعائشة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وزيد بن ثابت وحتى عمر نفسه، واضعين كل ما رووه عن رسول الله تحت سلطة معايير النقد، وضعاً عسيراً؛ فإذا لم نجد لهم من يشهد على صدقهم نميث ما رووا بالماء، أو نقرض وضعاً عسيراً؛ فإذا لم نجد لهم من يشهد على صدقهم أو نحرّقها كما فعل الشيخان أبو بكر وعمر ...، وثمّة أمر فهل أنّ حكمة التشديد في الرواية النبوية والحدّ من التجاسر في شأنها قد بعدت عن عقل الرسول عَنْ قوربت من ذهن عمر؟.

لا أدري وكأنّ ابن عساكر يريد أن يهزأ بعقل البشر بمثل هذه التمحلات، أو أنّه يجعل من عمر هو الحافظ للسنّة دون الرسول عَمَالُهُ !!!.

#### التبرير السابع:

#### لابن قتيبة

ذكر ابن قتيبة أنّ: عمر كان شديد الإنكار على من أكثر الرواية وكان يأمرهم بأن يقلّوا الرواية؛ يريد بذلك ألاّ يتسع الناس فيها فيدخلها الشوب، ويقع التدليس والكذب من المنافق والفاجر والأعرابي، وكان كثير من جلة الصحابة وأهل الخاصة برسول الله كأبي بكر والزبير وأبي عبيدة والعباس يقلون الرواية، بل كان بعضهم لا يكاد يروي شيئاً؛ كسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة (١).

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۳۹: ۱۰۸.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۳۹: ۱۰۸.

أقول: فيما ذكر ابن قتيبة تفصيل سنعرض له حينما سنبدي رؤيتنا في هذه المسألة قريباً، ولكن هل ينطبق رأي ابن قتيبة على النبي أيضاً؟ وهل أنّ النبي كان يقل الرواية حتى لا يتسع الناس فيها؟ وهل خشي عمر على الإسلام ما لم يخشه نفس الرسول عليه؟..

وثمّـة ما هو أدهى من ذلك؛ فهل قول الخليفة عمر في حضرة النبي عَلَيْهُ: إنّ النبي يَعَلَيْهُ: إنّ النبي يَعَلِيهُ في نظر ابن قتيبة؟؟ فإنّ النبي أراد أن يكتب كتاباً فيه هداية الأمة ومنع منه عمر؛ فمن المخطىء يا ابن قتيبة؟!!!.

#### خلاصة ونتيجة

هـنه هـي أهم الآراء التي تبرر لعمر خصوصاً، وقريش عموماً منع حديث رسول الله كـتابة وروايـة، وقـد اتضح أنها مجرد تبرعات رخيصة في سوق التحقيق العلمي، واحـتمالات مهلهلة في ميزان النقد السليم، متقاطعة مع سيرة المصطفى عَيْرُهُ القائمة على نشر السنة، والأمر بالاعتناء بها، وتداولها، والحث عليها.

مضافاً إلى أنّ التزام سلوك عمر، ومحاولة تبرير صنيعه، يفضي إلى لغوية النبي والنبوة، والرسول والرسالة؛ فإنّنا إذا كافحنا من أجل هذا السلوك العمري والتزمنا به، فذلك منّا بمثابة إقرار عملي وعقائديّ بلغوية الرسول عَلَيْقًا ، في مئات الآلاف من حديثه الشريف؛ أو أنّ الرسول لم يكن محتاطاً على الدين كاحتياط عمر، أو أنّه عَلَيْقًا لله لا يعلم أنّ سنّته المباركة سبب لاختلاف الأمّة، ولا يعلم عَلَيْقًا أنّها تصدّ المسلمين عن القرآن، وقد ذهب عَلَيْقًا إلى ربّه من دون أن يقنن القوانين التي تمنع من التجاسر على السنّة، وغير ذلك ممّا يضارع ضرب النبّوة في الصميم.!!!.

# ما يذهب إليه الشيعة ! ! .

..أمّا الشيعة الإمامية الاثنا عشرية فعقائدهم لا تتيح لهم أن يتّهموا سيد الأنبياء والمرسلين، وأشرف الخلق أجمعين، حبيب ربّ العالمين، بأنّه يلغو ويهجر، ولا يحتلط فيما جاء به عن ربه تقدست أسماؤه، ولا شك عند رمّتهم ومجموعهم أنّ منع الخليفة عمر من حديث رسول الله، خطأ منه، هذا شيء..

والشيء الآخر - الأهم - هو أن نتساءل عمّا دفع بعمر أو قريش ما شئت فعبّر، للحظر من سنّة النبي عَيَّالًا، مع أنّ السنّة هي مادّة الدين، ولا دين سواها؟ لكن مهما تساءلنا فنتائج الدراسة السابقة - فيما اعتقد - عرضت لأبجديات المعرفة التي دفعت بعمر، وبذلك التيّار القرشي العارم من خصوم أمير المؤمنين علي، للمنع من سنّة رسول الله عَيَّالًا؛ فإنّ..

# آيديولوجية ترك السنة هي سبب المنع

فالمنع من حديث النبي - فيما أعلنت نتائج هذه الدراسة - ليس سلوكاً شخصياً هذا أو لذاك، وليس هو - بالتالي - رؤية ساذجة وقرار فرديّ، بل هو آيديولوجية متقنة البناء، لا تعصفها الرياح بسهولة، ولا تميل حرفها لجج البحار بيسر، غطّت كل مراحل التاريخ، وان اختلفت اشكالها في الشدّة والضعف، كمّاً وكيفاً، فيما تعاقب من المراحل؛ آية ذلك أنّها ما زالت تشهق وتزفر منذ العهد النبوي ومروراً بالعهد التيموي (=ابن تيمية) حتى لحظة كتابة هذه السطور، ومن أكبر الأخطاء العلمية أن ينسب منع السنّة إلى الخليفة عمر بن الخطاب؛ بحجّة أنّه هو من أعلن هذا القرار رسميّاً - دون سواه؛ فنتائج الفصل في عصمة النبي عَيَّا الله المفرت عن وجود منظومة معقّدة من المعرفة، يستحيل لعقل واحد النهوض ببناء بعضها، عمر أو وجود منظومة معقّدة من المعرفة، يستحيل لعقل واحد النهوض ببناء بعضها، عمر أو غير عمر، علاوة على أنّ المستفيد من هذا المنع ليس شخصاً واحداً، بل هو الإتّجاه الذي يمثّله مجموع خصوم على!!!.

إنّ هذا يقودنا بالضرورة للقول بأنّ المانع من السنّة ليس هو عمر، وإن كان اسمه أبرز الأسماء في قائمة المانعين، فالمانعون تيّارٌ كالاعصار مثّله كلّ الإتّجاه القرشي تمثيلاً كفوءاً؛ آية ذلك أنّ المنع كان قراراً قرشيّاً في عهد النبي قبل أن يكون عمر أو غير عمر خليفة، وقد ذكر ذلك عبد الله بن عمرو بن العاص في قوله: نهتني قريش..، كما أنّ القول بعدم عصمة النبي عَيَّاتُهُ كانت رؤية قرشية في عهد النبي عَيَّاتُهُ قبل ذلك، وثالثاً فالعمل بالرأي على حساب السنّة كان سلوكاً قرشياً في عهد النبي..، كما أنّ بغض أمير المؤمنين على وأهل بيت النبي عَيَّاتُهُ مكنونات قرشية غضب النبي عَيَّاتُهُ بسببها على قريش..، وقس على ذلك بقيّة عناصر الآيديولوجية السبعة عشر التي سردناها في فصول سابقة؛ فكلّها كانت في عهد النبي عَيَّاتُهُ ، لكن قريش لم تُعلن، أو لم تستطع في فصول سابقة؛ فكلّها كانت في عهد النبي عَيَّاتُهُ ، لكن قريش لم تُعلن، أو لم تستطع

أن تعلن عن هذه العناصر بارتياح، والرسول حيّ، كما أعلنت عنها لمّا اختاره الله الأفضل الجوار..

وإذا كانت كل مبادىء الآيديولوجية، وكل أبجدياتها وعناصرها المعرفية، متلازمة ذاتيًا، وملتحمة مع بعضها بمنتهى الدّقة، ومجموعها منظومة هائلة من المعرفة، وبحر هائج من الأفكار، ولا يمكن \_ كما قلنا \_ أن تخطر على عقل بشر واحد بسهولة؛ وأنّ مجموع خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت هم من قرأ الدين والحياة من خلال هذه المنظومة...؛ فعليّ بن أبي طالب في المقابل ليس شخصاً لا تستسيغه قريش وحسب، أو هو خصم كأيّ الخصوم؛ ولو كان عليّ كذلك لما احتاجت قريش لبناء مثل هذه المنظومة الضخمة في مواجهته؛ وهذا يللّ على أنّ عليّاً المناهجة هو الآخر عنوان لمنظومة الله من المعرفة، والأشياء تعرف بأضدادها؛ إذ لو لم يك كذلك لما احتاجت قريش أن تلعنه ثمانين سنة من بعد أن اجتباه الله لجواره الكريم، ولا أن تقتل من يتسمّى بإسمه الشريف، كما حدث في عهد الحجاج مثلاً..

وإذن فالمنع من سنّة النبي ليس فعلاً مستقلاً له نتائج مستقلة دائماً، ولا أنّه فعل له ذا الخليفة أو ذاك..؛ إنّها نتائج تصبّ في ملتقى قنوات ما تهدف إليه الأيديولوجية القرشيّة، علاوة على أنّ لكلّ أعضائها أو عناصرها دورٌ قد لا يشبه دور العناصر الأخرى في الشكل والمظهر، لكن مع ذلك فللأدوار كلّها في نهاية المطاف ملتقى واحد؛ فمبدأ عدم عصمة النبي عَلِيه لا يشبه - في الشكل - مبدأ بغض علي، ولا أنّ الثاني يشبه مبدأ القول بالرأي، ولا أنّ الثالث يشبه مبدأ رواية الاسرائيليات، ولا أنّ الرابع يشبه مبدأ الحطّ من قيمة النبي عَلِيه أن ولا أنّ الخامس يشبه مبدأ المنع من سنة رسول الله، ولا أنّ السادس يشبه مبدأ أو أكثر (=عناصر الأيديولوجية)..

لكن مع أنّ هذه المبادىء لا تتشابه في الشكل وربما في المحتوى أحياناً إلا أنّ ملتقاها جميعاً بحر الخصومة مع أمير المؤمنين علي وأهل البيت؛ ومن ثمّ فليس من الصدفة أنّ أمير المؤمنين علياً اغتسل غُسْلَ البرائة من كلّ تلك العناصر والمبادىء، هو وكل آل بيته وأتباعه حتّى هذه اللحظة؛ وفي المقابل ليس من الصدفة أيضاً أنّ خصومه من السلف والخلف وعموم من وقع أسيراً تحت قضبان الآيديولوجية اغتسلوا غُسْلَ الولاء لكل تلك العناصر والمبادىء، خلال كلّ مراحل التاريخ..

فإذا ما أردنا أن نتفهم المسألة بموضوعية علينا الاقرار بأنّ المنع ما هو إلاّ شكل من أشكل آيديولوجية تريد أن تقرأ الدين والكون والحياة بطريقتها الخاصّة، لكن هذه الطريقة الخاصّة متقاطعة مع طريقة تفكير سيّد الأنبياء والمرسلين محمد عَيَّا الله الطريقة التي ما زالت حيّة نابضة في علي بن أبي طالب حتّى بعد الرسول محمد عَيَّا الله وهذا بشهادة كلّ خصومه وهم يحاولون طمس آثاره في مجموع مقاطع التاريخ؛ فعلي إذن - ليس شخصاً تنتهي الخصومة معه حينما يدفن جسده الشريف في غري النجف.، إنّه - محق - منظومة المعرفة المحمديّة التي قضى الله لها أن تبقى؛ لتقلق مضجع معاوية ويزيد والحجاج والمنصور والمتوكل ومن على شاكلتهم من رموز البغي، حتّى يأتي أمر الله، ولو كره الكارهون..؛ وإذا نسينا فهل عسانا ننسى أنّ هذه الأيديولوجية خلال كل مقاطع التاريخ نقمة - وليست كأيّ نقمة - على علي، وأهل اليت النبي، ومحبيهم، دون سواهم من بقية البشر..؟؟

فالمنع من الحديث النبوي \_ مثلاً \_ قد عرفت أنّ الأمويين ومن جاء بعدهم وظفوه أبشع توظيف؛ وطوّعوه أسوأ تطويع لكلّ ما يريدون؛ تحت سلطة تلك الآيدولوجية، وفي ضلالات ما تنطوي عليه ظلامات وتعدّي، بأقنعة، استطاعت أن تصطبغ بالشرع، وأن تتلون بألوان الدّين...، فتارة: حسبنا كتاب الله، وأخرى: الاحتياط لأجل الرواية النبوية، وثالثة: الخوف على الأمّة من الاختلاف، ورابعة: حتّى لا يتجاسر أحد على الرواية...، وغير ذلك من التبريرات المهلهلة، لكن عجيب أن تكون هذه التبريرات من دين الله مع أنّها مجرد أقنعة تخفي تحتها طوام ليست كالطوام؛ وهي بغض علي وأهل البيت، وترك سنّة النبي من أجل هذا البغض الآيديولوجي..

ونذكّر بأنْ ليس معنى ذلك أنّ مثل ابن عساكر وابن قتيبة وابن حزم وابن عبد البر وغيرهم حينما يبررون بتلكم التبريرات هم مبغضون لأمير المؤمنين علي، ويندرجون في المقصود المصاغ بقول الرسول: « ياعلي لا يحبّك إلاّ مؤمن ولا يبغضك إلاّ منافق» هذا ما لا يقطع به إلاّ ذو علم، وليس عندنا مثل هذا العلم، بلى إنّ مثل هؤلاء الأعلام، وكثير على منوالهم، واقعون من حيث يدرون أو لا يدرون، أسرى، في قبضة الأيديولوجية، وليس هذا كذاك؛ فالوقوع في ظلمات تلك الأيديولوجية عن غير إرادة، لا يلازم بغض أمير المؤمنين علي دائماً، فهما قد يفترقان، كما أنّهما قد يجتمعان.

وفيما أدين به \_ مثلاً \_ هو أنّ الإمام النسائي رحمه الله من محبي علي وليس من مبغضيه، في حين أنّه من أسرى الآيديولوجية بلا شكّ، وهذا بعينه يقال في أهل القبلة من الصحابة والتابعين...، فافهم ذلك، بلى يختلف الأمر تماماً فيمن جهر \_ أو يجهر \_ ببغض علي وسبّه، كمعاوية ويزيد ومن شرب من حوضهما النتن من بقيّة الأعداء.

# أسباب منع الحديث النبوي في نقاط! إ

يمكننا \_ تسهيلاً للمطالع \_ طَوْيَ أسباب منع حديث النبي عَيَّا ، بالنظر لكلّ عناصر الآيديولوجية، في علّة نقاط، مع الإشارة إلى أنّ الدّاعي للمنع قد يكون تارة مجموع هله الأسباب، وأخرى بعضها، بل أحدها، حسب الظروف، والأحوال، من دون تناسي المساهمات الفاعلة لشروط التاريخ...، والنقاط كالتالي:

الأولى: ستر فضائح الإتجاه القرشي، وفيما أحسب، فالبحث، فيما أسميناه بالميتاعصمة (=الفصل الثاني) أوقفك على هذه الحقيقة، وكذلك الفصلان الرابع والخامس؛ فراجع.

الثانية: وما دمنا نفترض أنّ الإتّجاه القرشي لا خصم له يحسب له حساب كبير، غير أمير المؤمنين علي وأهل البيت التيليّ وعموم أتباعهم، فلا بدّ إذن أن تكون تداعيات تلك الخصومة كتم أنفاس السنّة النبوية المعلنة عن موقعيّتهم السماوية التي لا تضاهيها موقعية..؛ بتغييبها، أو بتفريغ محتواها، أو تحريفها، أو التلاعب بها؛ بإجراء عمليات ترقيع وتحوير وتزييف؛ بهدف قلب الحقيقة السماوية رأساً على عقب، لتستطيل مكانها الحقيقة القرشية..، وليس بعد قول ابن عبّاس: إنّ السنّة تركت من بغض علي من قول؛ والفصلان الرابع والخامس ـ أيضاً \_ فصّلا البحث في هذه النقطة، بما لا مزيد(١).

<sup>(</sup>۱) نشير إلى أنّ للشيعة دراسات كثيرة تناولت هذا السبب، آخرها للسيّد محمد رضا الحسيني الجلالي، وهي دراسة علميّة شوليّة متينة في هذا المجل، حيث عرض فيها لهذا السبب بتفصيل مطلوب، وعرض مرغوب..، لا غنى للباحث عن مراجعتها، وهي تحت اسم: تدوين السنّة الشريفة / طبع إيران / مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي/ الطبعة الثانية سنة ١٤١٨ هـ.

الثالثة: تصادم التراث الآيديولوجي مع سنة النبي عَيَّالِهُ، فالإِتّجاه القرشي حديث عهد بإيمان ودين، كما كان قريب عهد بشرك وإلحاد، وأغلبه إن لم نقل كلّه من المؤلفة قلوبهم، ولكن ليس معنى ذلك أنّ أصل التراث هو مبادىء الجاهلية لا غير، فمبادؤه - فيما عرفت - رؤى قديمة معمّرة في ميراث الإتّجاه اليهودي، فكلّ من الاتجاهين، اليهودي والقرشي - فيما أعلنت الدراسات - منع من تدوين النصوص المقدسة؛ فالتوراة، متناً وتفسيراً، منع اليهود من كتابتها لما التحق موسى سلام الله عليه بالرفيق الأعلى، ففقدت عدة قرون، إلى أن كتبها الحاخام عزرا عن صدأ الحافظة، زاعماً أنّه - وحده - عثر عليها، بعد ألف سنة من ذلك التاريخ (۱).

كما أنّ القول بالرأي - فيما سيتبين - مبدءً يهودي قديم تعاطه الإتّجاه القرشي على أنّه هو دين الله، وهكذا الكلام في عصمة الأنبياء، وبقية عناصر المعرفة عند الاتجاهين اليهودي والقرشي، وسيأتي في البحوث اللاحقة أنّ كلاً من هذين الاتجاهين يرى أنّ علياً لا تصلح له الخلافة ولا يصلح لها؛ لأنّه سفّاك للدماء، وهذا مأخوذ عن فكرة يهودية، نشرها بين المسلمين كعب الأحبار، تفترض أنّ نبي الله داود حَرَمَهُ الله الملك؛ لأنّه دمويّ، سفّاك؛ فكذلك على بن أبي طالب".

الرابعة: قلّة البضاعة العلميّة، وعدم إحاطة مسلسل الخلفاء من خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت، بسنّة الرسول، وأحكام الدين، إحاطة مرضية، وهذه النقطة قد تكون \_ في بعض الظروف \_ سبباً مستقلاً للمنع.

فكما أنّها قد تكون مقلقة لمصداقية التمثيل السياسي لذلك المسلسل، هي كذلك قادرة على سحب مشروعية تمثيل النبي عَيَّا في قيادة الأمّة روحيّاً وعلميّاً؛ فلخليفة مطالب بملىء الفراغ المعرفي كما كان الرسول مطالباً به من قبل؛ ولأجل أن

<sup>(</sup>۱) أنظر كتاب موسى وفرعون بين الأسطورية والتاريخية لعصام الدين حنفي: ٨، طبعة دار العلم الجديد، الطبعة الأولى. وأنظر كتاب التلمود للدكتور كوهن المدخل: ١٧ دار الجيل، الطبعة الأولى سنة ٢٠٠٥م. وأنظر كتاب هل لليهود حق ديني في فلسطين ليوسف أيّوب حدّاد ١: ١١، بيروت نشر بيسان.

<sup>(</sup>٢) سنعرض لذلك في بحث الاسرائيليات من هذا الفصل.

لا يُحرج الخليفة، والمطالبة متوقعة في كل حين، منع من السنّة (١).

الخامسة: التأثير السايكولوجي النفسي، وإذا كانت النقاط الأربع الأولى تمثل بمجموعها، وحسب متطلبات الصراع، أسباباً سياسية وآيديولوجية معقولة لمنع سنة النبي، فالتأثير السايكولوجي النفسي يمكن أن يكون ـ وحده ـ سبباً كافياً للمنع منها، حتى لو لم يكن هناك صراع من أجل الخلافة، أو من أجل ستر الفضائح، أو غير ذلك..؛ فالحط من قدر النبي، والصراخ في وجهه الشريف، وجذب ثوبه، وعدم مراعاة أدب النبوة، والشك فيها، ومحاولة انتهاك عرضه المقدس، ومخاطبته بمحمد بقصد التوهين...، وغير ذلك الكثير، لا يشرع بالضرورة من مشرعة الصراع من أجل الخلافة والسلطة، ولا هو كذلك لأنّ الاتجاه القرشي كان قليل البضاعة في القرآن والسنة قياساً بأهل البيت، فاضطرّ لانتهاج المنع حتى يتساويان في الردّ والبل، أو حتى يرتفعُ حرجُ جهلِ الخطّ القرشيّ الحاكم بعلم الدين؛ لأنّ خصومهم من أهل البيت أعلم منهم..

فمثلاً لا يوجد سبب سياسي ولا آيديولوجي، تذكره مصادر الحديث والتاريخ، يدفع بالخليفة عمر لأن يشك في صلح الحديبية، ولا لأن يقول: متعتان كانتا على عهد رسول الله عَيِّلَهُ أنا أنهى عنهما، وأعاقب عليهما: متعة النساء، ومتعة الحج "، ولا لأن يقول في مدح التراويح ردًا على رسول الله: نعمت البدعة هذه "...، فالسبب الوحيد في مدم أعتقد للنع ما شاكل ذلك من سنة النبي هو الخضوع في اللاشعور لسلطة التأثير السايكولوجي النفسي؛ وآية ذلك أنّ تراث اللاشعور في الاتجاه القرشي عريض وعميق وقديم، ولطالما تصادم هذا التراث سايكولوجيًا مع النصوص المقدسة قرآنًا وسنة، فبالأمس القريب، وحتى بعد أن دخل الإسلام، كان هذا الاتجاه يصف كل أقوال النبي عَيَّمُ وكل ما جاء به عن الله، سحراً تارة، وكذباً أخرى، وزخرفاً

<sup>(</sup>۱) نشير إلى أنّ هـ نه النقطة، مع تداعياتها التاريخيّة والعلميّة، وأنّها أبرز أسباب منع حديث النبي كتابة ورواية وتدويناً، قد أخذها بنظر الاعتبار السيّد على الشهرستاني، وله فيها دراسة، شموليّة وموضوعية، لا غنى للبلحث عن مطالعتها، تحت اسم: منع تدوين الحديث أسباب ونتائج ولهذه الدراسة عدّة طبعات، آخرها الطبعة المنقحة، في إيران قم/دار الغدير/سنة ٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد لابن رشدا: ٢٦٨، المبسوط للسرخسي٤: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ١: ١١٤.

ثالثة، وجنوناً رابعة، وأنّ النبيّ أسير الرضا والغضب خامسة، وأنّه \_ وحاشاه \_ جائر في القسمة سادسة، وأنّه زائغ عن القصد سابعة، وأنّ كلماته هذيان وهجر ثامنة...، وهكذا، وبالطبع فنحن لا نعقل إمْ لاص الأغلبية الساحقة لهذا الاتجاه عن ذلك التراث بالكلّية بعد أن دخل الإسلام من أبوابٍ ضيّقةٍ، في حين لا يرتاب علماء النفس اليوم أنّ مثل هذا التراث يهيمن سايكولوجيّاً، بلا إرادة، على مساحة كبيرة في مقاطعة النفس، يطلقون عليها اللاشعور.

ومن الأمثلة على ذلك، ما سيأتيك في الفصل الثامن من هذه الدراسة؛ وهو أنّ بعض الصحابة كان يبغض عليًا سلام الله عليه، فسأله النبي عَلَيْهُ عن سبب ذلك، فذكر له الصحابي أنّه \_ نعوذ بالله من الخذلان \_ يبغضه هكذا بلا سبب.

السادسة: الـملكة الأخلاقية..!! إنّ علم الأخلاق يجزم بأنّ الإكثار من تعاطي سلوكٍ معيّن، سلبي أو إيجابي، يولد ملكة تهيمن على مستقبل السلوك، لا يستطيع المتعاطي التخلص من سلطتها إلا بمشقة، والتعاطي على قسمين مادي؛ كالإدمان على المخدرات وما شاكل، ومعنوي؛ كالكذب وما شاكل...، ومعلوم أنّ الإتّجاه القرشي \_ فيما أعلنت نتائج الدراسة \_ أفحش في مجابهة النبوة قبل وبعد أن دخل في الإسلام، فهو \_ إذن \_ تحت سلطة ملكة معاندة النبوة ومجابهتها حتى بعد دخول الإسلام، وإذا كان هذا الإتّجاه لا يعبأ بأقوال النبي ولا بسنته في عهد النبوة؛ لوقوعه تحت سلطة تلك الملكة، فقس الأمر على ما بعد ذلك العهد..، لما افترس كرسى الحكم والخلافة المقدّسة!!!.

ما نريد قوله هو أنّ المنع - في بعض الأحيان - قد لا يسبقه دافع نفسي، ولا هدف آيديولوجي، ولا برنامج سياسي، ولا غير ذلك، فقد يكون كلّ السبب هو الإدمان في الردّ على النبي عَيْمُولُلُهُ، والوقوع تحت سلطة ملكة الردّ والجابهة اللامشروعة.

السابعة: جنون السلطة..؛ فقد يقال بأنّ المنع - في بعض الأحيان - قد لا يكون وراءه سبب غير نزعة السلطانية..؛ فالسلطان والخليفة قد يمنع عن أشياء، ويأمر بأشياء أخرى؛ من دون سبب يذكر؛ إلاّ لجرّد أنّه سلطان، إشباعاً لتلك النزعة اللامسؤولة، لا أكثر ولا أقل..

وفيما أرى فهنه الرؤية - في الحقيقة - لا تجانب الصواب، ولا أنّ الصواب يجانبها؛ فهي معتضدة بالمعقول، كما أنّها معتضدة مؤيّدة بالمنقول..؛ أمّا المعقول،

فحسبنا أن نذكر أنّ عموم السلاطين، إلاّ من عصم الله طبعاً، مصابون بما يصطلح عليه علماء النّفس اليوم: داء العظمة، وهو داء خطير، أبرز آثاره الاستهانة بكلّ شيء مقدّس، ذي حرمة..، وأمّا المنقول؛ فحسبنا أن نقرأ التاريخ السياسي لعموم بني البشر لنقف على هذه الحقيقة..، وفي المنقول، عن المصادر الإسلامية، ممّا يؤيّد تلك الرؤية، بل يدلنّ عليها بوضوح، ما أخرجه ابن أبي شيبة \_ بسند صحيح \_ عن الشعبي، قال: دخل شاب من قريش على معاوية، فأغلظ له الشابّ، فقال له معاوية: يا ابن أخي أنهاك عن السلطان، إنّ السلطان يغضب غضب الصبي، ويأخذ أخذ الأسد(1).

ويوضح مطلوبنا من نص معاوية الأنف ما رواه البخاري بسنده عن أبي هريرة قال: سمعت الصادق المصدق على المصدق المصدق المصدق على يدي علمة (=غلمان) من قريش »(١) ولقد أجمع شرّاح صحيح البخاري على أنّ المقصود من الغلمة، هم الحكّام والأمراء، ضعاف العقول، أسرى النزعة الصبيانية، ولو كانوا كباراً في السنّ (١).

والحاصل فما رواه أبو هريرة، علاوة على اعتراف معاوية، نصٌّ في أنّ السلطان \_ أيّ سلطان \_ إلاّ من عصم الله، لا علّة لكثير من سلوكيّاته غير نزعة الصبيانية اللامسؤولة؛ ولقد ذكر التاريخ بكل صراحة أنّ لعموم السلاطين \_ بسبب ذلك \_ نزوع قوي نحو تلك النزعة..؛ إلى اللعب المخجل، والترف المفرط، والله المسرفة، وسفك الدماء بلا سبب مشروع ومعقول، وأشياء أخرى يستحي اليراع من تسطيرها!!!

وما يدرينا، فلعل السلطان القرشي يمنع - في بعض الأحيان - من سنة رسول الله من دون أن تكون هناك علّة سياسية أو آيديولوجية، بل لجرد أنّه سلطان من جنس الأغيلمة الصبيان، وإذا كان مثل معاوية ويزيد ومروان والحجاج والمنصور والرشيد والمتوكل يسفكون الدم أحياناً بتلك النزعة، حينما يغضبون غضب الصبي، وبها يعفون، حينما يرضون رضاه، بلا ضابطة من عقل ودين وحكمة، فليس غريباً بعد ذلك، بل من الطبيعي، أن يمنعوا من سنة النبي عَمَا الله المنزعة أيضاً؛ إذ لا يتوقع المرء من الصبي، ومن كان على شاكلته من الأغيلمة

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة ٧: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١٣: ٧.

الحكَّام، غير السلوكيَّات العشوائية اللامسؤولة.

وليس هذا الكلام ترفأ علميًّا، فالرسول أنبأ عن ذلك بقوله: «أمراء يكونون بعدى لا يهدون بهديي ولا يستنون بسنتي...» وبمقارنة ذلك بقول آخر للنبي عَيْمُ اللهِ هو: «هلاك أمتى على يدى غلمة (=غلمان) من قريش» يتضح المقصود أكثر، وستأتى إشارة أخرى إلى ذلك في نهاية الفصل الأخير من هذه الدراسة. ومن طريف ما يذكره المؤرخون ما ذكره الطبري عن الفضيل بن عمران، والفضيل هذا كان عفيفًا ديَّناً، وشي به إلى أبي جعفر المنصور أنَّه يعبث بابنه جعفر، ومن دون أن يتأكُّد المنصور، ومن دون حجَّة شرعيَّة كافية، بعث رجلين لقتله؛ الريان مولاه وهارون بن غزوان مولى عثمان ابن نهيك، وقال: إذا رأيتما فضيلا فاقتلاه حيث لقيتماه، وكتب لهما كتاباً منشوراً، وكتب إلى جعفر يعلمه ما أمرهما به، وقال: لا تدفعا الكتاب إلى جعفر حتى تفرغا من قتله، فخرجا حتى قدما على جعفر وقعدا على بابه ينتظران الإذن فخرج عليهما فضيل فأخذاه وأخرجا كتاب المنصور فلم يعرض لهما أحد فضربا عنقه مكانه، ولم يعلم جعفر حتى فرغا منه، وكان الفضيل رجلاً عفيفاً ديناً فقيل للمنصور: إنَّ الفضيل كان أبرأ الناس مما رمي به، وقد عجلت عليه، فوجَّه رسولاً وجعل له عشرة آلاف درهم إن أدركه قبل أن يقتل فقدم الرسول قبل أن يجف دمه، فذكر معاوية بن بكر عن سويد مولى جعفر أنّ جعفراً أرسل إليه فقال: ويلك ما يقول أمير المؤمنين في قتل رجل عفيف ديّن مسلم بلا جرم ولا جناية، فقال سويد: فقلت: هو أمير المؤمنين يفعل ما يشاء وهو أعلم بما يصنع.

وبالطبع، فثقافة: هو أمير المؤمنين يفعل ما يشاء وهو أعلم بما يصنع، لم يكن لها أن تكون ثقافة حكومية ومبدأ سياسياً، لولا نزعة الحاكم، المنصور وغيره، السادية الدموية المتجسمة بهذا النمط من أساليب الحكم الحمراء.

ومن هذا القبيل، وكثرته لا تحصى، ما ذكره ابن عبد ربّة في العقد الفريد أنّ رجلاً ساعياً متزلّفاً، رخيص الدين، قال لبعض ولاة بني العباس: أنا أجعل هشام بن الحكم يقول في علي (=ابن أبي طالب) أنّه ظالم فقال: إن فعلت ذلك فلك كذا وكذا، ثمّ أحضر هشام فقال له: نشدتك الله أبا محمد، أما تعلم أنّ علياً نازع العباس عند أبي بكر؟ قال: نعم، قال: فمن الظالم منهما؟ فكره أن يقول: العباس فيوقع سخط الخليفة، أو يقول: علي فينقض أصله، قال: ما منهما ظالم، قال: فكيف يتنازع

اثنان في شيء لا يكون أحدهما ظالماً؟ قال: قد تنازع الملكان عند داود النفخ وما فيهما ظالم، ولكن لينبها داود على الخطيئة، وكذلك هذان أرادا تنبيه أبي بكر من خطيئته، فأسكت الرجل، وأمر الخليفة لهشام بصلة عظيمة (۱).

الثامنة: النزعة الارستقراطية والرغبة البرجوازية!! وهذا السبب، في بعض الظروف، قد يكون سبباً مستقلاً لمنع حديث رسول الله، بل حتى القرآن أيضاً؛ يدلنا على ذلك ما جرى بين معاوية وبين عبادة بن الصامت في الشام في مسألة الربا، وقد ذكرنا ذلك في الفصول السابقة عن مصادر الحديث، لكنّه ورد في تاريخ مدينة دمشق بهذا اللفظ: ...عن الحسن قال: كان عبادة بن الصامت بالشام فرأى آنية من فضة تباع؛ الإناء بمثلي ما فيه أو نحو ذلك، فمشى إليهم عبادة فقال: أيها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا عبادة بن الصامت؛ ألا وإنّي سمعت رسول الله عَلَيْهُ في المناس من عبالس الأنصار ليلة الخميس في رمضان، لم يصم رمضان بعده، يقول: «الذهب بالذهب مثلاً بمثل سواء بسواء، وزناً بوزن، يداً بيد فما زاد فهو ربا، والتمر بالتمر، قفيزاً بقفيز، يداً بيد، فما زاد فهو ربا، والتمر بالتمر، قفيزاً بقفيز، عبادة فأتي معاوية، فأخبر بذلك، فأرسل إلى عبادة فأتاه، فقال له معاوية: لئن كنت صحبت النبي عَنَهُ وسمعت منه، لقد صحبناه وسمعنا منه، فقال له معاوية فما هذا الحديث وسمعنا منه، فقال له عبادة القد صحبته وسمعت منه فقال له معاوية فما هذا الحديث النبي تذكره؟ فأخبره، فقال له معاوية: اسكت عن هذا الحديث ولا تذكره أراه.

وهو نص في أن سنة الرسول ممنوعة من دون سبب يذكر غير جمع المال الحرام، بربا أو بغيره، لكن لا يقف الأمر على ذلك فهو يذكّرنا بحقيقة تاريخية تقول: إنّ عدداً ليس بالقليل من المسلمين الأوائل كان يتهم الخليفة عثمان بن عفّان بالجور في الأموال، وأنّه كان يؤثر قرابته بها دون المسلمين، ولقد اعترف بذلك، فيما مرّ عليك في البحوث السابقة، حتى ابن تيمية، وعمر بن عبد العزيز، والزهري...، وأيّا ما كان، فلقد ذكر كثير من الباحثين أنّ هذا الإيثار، غير المشروع، بات من أقوى أسباب نشوب الثورة على عثمان وقتله، وفي هذا الجال بعض النصوص التاريخية المهمّة التي تنطوي على تساؤلات مثلها في الأهميّة؛ فمثلاً بأيّ شيءٍ يفسّر الباحث رجوع عثمان،

<sup>(</sup>١) العقد الفريد٢: ٣٨٧. طبع شركة دار الأرقم، تحقيق بركات يوسف هبود.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۲۱: ۱۹۹.

في الشؤون الماليّة، إلى اليهودي، المتّهم، كعب الأحبار، وهو ليس بصحابي، ويتناسى الرجوع لعلماء الصحابة من السابقين الأولين في هذه الأمور الخطيرة؟؟؟.

قال ابن شبة في تاريخ المدينة: دخل أبو ذر على عثمان وهو يقسم مال عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه بين ورثته وعنده كعب فأقبل عثمان رضي الله عنه فقال: يا أبا إسحاق ما تقول في رجل جمع هذا المال فكان يتصلق منه ويحمل في السبيل، ويصل الرحم؟ فقال: إنّي لأرجو له خيراً فغضب أبو ذر، ورفع عليه العصى وقال: وما يدريك يا ابن اليهودية، ليودن صاحب هذا المال يوم القيامة أن لو كان عقارب تلسع السويداء من قلبه (۱).

ومعلوم أنّ أبا ذر حينما كان في الشام وفي غيرها، رفع شعار التسوية بين كلّ المسلمين في مال الله، كما يقرر الدين، بل قد عارض الطريقة اللامشروعة المنفّرة لكل طبقات المجتمع البشري، في استئثار الحاكم به..، فغضب منه معاوية، فكاتب عثمان في ذلك؛ فنفاه الأخير إلى الربنة..

روى الطبري \_ بأسانيد معتبرة \_ منها عن زيد بن وهب، قال: مررت بالربلة، فلقيت أبا ذر، فقلت: يا أبا ذر، ما أنزلك هذه البلاد؟ قال: كنت بالشام، فقرأت هذه الآية: ﴿وَالَّذِينَ يَكُنزُونَ الذَّهَبَ وَالْفضّةَ ﴾ فقال معاوية: ليست هذه الآية فينا، إنما هذه الآية في أهل الكتاب فقلت: إنها كفينا وفيهم، فارتفع في ذلك بيني وبينه القول، فكتب إلى عثمان يشكوني، فكتب إلى عثمان أن أقبل إلى، فأقبلت، فلمّا قدمت المدينة ركبني الناس كأنّهم لم يروني قبل يومئذ، فشكوت ذلك إلى عثمان، فقال لي: تنح قريباً قلت: والله لن أدع ما كنت أقول (١).

وروى البخاري بسناه عن الأحنف بن قيس قل: جلست إلى ملأ من قريش، فجاء رجل خشن الشعر والثياب والهيئة حتى قام عليهم، فسلم ثمّ قل: بشّر الكانزين برضّف إ الحجارة المحملة) يحمى عليه في نار جهنم، ثم يوضع على حلمة ثدي أحدهم حتى يخرج من نُغْضِ (=عظم) كتفه، ويوضع على نغض كتفه حتى يخرج من حلمة ثديه يتزلزل، ثمّ من نُغْضِ (=عظم) كتفه، ويوضع على نغض كتفه حتى يخرج من حلمة ثديه يتزلزل، ثمّ

<sup>(</sup>۱) تاريخ المدينة لابن شبة ٣: ١٠٣٦، وانظر مسند أحمد ١: ٦٣ ومروج الذهب ٢: ٣٤٠، وحلية الأولياء ١: ١٠١٠

<sup>(</sup>٢) صحيح السبخاري ٢: ١١١، تـاريخ الطـبري ١٠: ١٥٧ وقــد أخرجه بعدّة طرق، وكذلك ابن حجر في فتح الباري ٣: ٢١٧، وابن شبة في تاريخ المدينة٣: ١٠٣٦.

ولّى فجلس إلى سارية وتبعته وجلست إليه وأنا لا أدري من هو، فقلت له: لا أرى القوم إلاّ قد كرهوا الذي قلت!! قل: إنّهم لا يعقلون شيئاً(١).

وهذا النصّ الذي أخرجه الأصح كتاب بعد كتاب الله، يعلن أنّ النزاع ليس نزاعاً ساذجاً لشخص من الرعيّة، هو أبو ذر، مع شخص الخليفة عثمان لا غير؛ بل هي معركة بين اتّجاهين وطبقتين هما: القرشيّون في هذا الجانب، والنبوّة التي يناضل أبو ذر من أجلها في الجانب الآخر؛ أي بين الارستقراطيّين وبين أهل الإنصاف؛ فأبو ذر لم يتّخذ هذا الموقف الثوري الاصلاحي إلاّ من منطلق نبوي؛ وآية ذلك أنّ مسلماً أخرج الرواية الآنفة في صحيحه بسنده عن الأحنف بن قيس نفسه قال: كنت في نفر من قريش، فمر أبو ذر وهو يقول: بشر الكانزين بكيّ في ظهورهم، يخرج من جنوبهم، وبكيّ من قبل أقفائهم، يخرج من جباههم، قال: ثمّ تنحى فقعد، قال: قلت: من هذا؟ قالوا: هذا أبو ذر، قال: فقمت إليه فقلت: ما شيء سمعتك تقول؟ قال أبو ذر: ما قلت إلاّ شيئاً قد سمعته من نبيهم صلى الله عليه وسلم (۱).

وإذن فأبو ذر ناضل من أجل السنة التي سمعها هو من النبي عَيَالله ...؛ من أجل أن يتعبّد بها وهو وبقية أهل الانصاف من المسلمين، لا من أجل شيء آخر، كما أن صراع الاتجاه القرشي معه كان من منطلق الطبقية والنزعة المالية التي لا يرتضيها القرآن ولا ترتضيها سنة النبي عَيَالله ، وبكلمة واحلة فالصراع الآنف، وإن أخذ شكلا إقتصاديا ماليا ، إلا أنه في جذوره صراع بين السنة النبوية والسنة القرشية ... ؛ بين طريقة النبي العادلة في التفكير، وبين طريقة القرشيين الاستئثارية البرجوازية في التفكير، وبالتالي فإبعاد أبي ذر إلى الربنة إبعاد لسنة النبي ونفي لها، وهو في الوقت نفسه إبعاد للقرآن القائل: ﴿وَالَّذِينَ يَكُ نَوْنَ الذَّهَبَ وَالْفَضَة وَلا يُنفقُونَهَا في سَبيل الله فَبَشَره مُ مُ مَا الله عَنْ أَر جَهَنَمُ وَلَهُ وَرُهُ مُ هَمَا مَا كَنَار جَهَنَمُ وَلَهُ وَرُهُ مُ هَمَا مَا كَنَار جَهَنَمُ وَلَهُ وَرُهُ مُ هَمَا مَا كَنَار جَهَنَمُ وَنْهُ وَرُهُ مُ هَمَا مَا كَنَار جَهَنَمُ وَنُهُ وَنُهُ وَلَهُ وَرُهُ مُ هَمَا مَا كَنَار مَهَا في الأَنْهُ سَكُمُ فَذُوتُوا مَا كُنتُمْ تَكُنونَه في الأَنْ في فَرُقُوا مَا كُنتُمْ تَكُنونَه (").

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٣٥ ٣٥.

وإذا ما كانت هذه الآية مردّدة بين أنّها نازلة في أهل الكتاب كما يقول القرشيّون، وبين أنّها نازلة في المسلمين علاوة على أهل الكتاب كما يقول أبو ذر؛ فالفاصل في هذا الاختلاف هو سنّة النبي؛ ولقد ذكر أبو ذر للأحنف، كما في رواية مسلم، أنّ ما يقوله في تفسير الآية إنّما هو ما سمعه عن رسول الله على الله عن رأيه الشخصي؛ وبالطبع فليس في صالح القرشيين إنتشار مثل هذه السنّة القادرة على أن تهلك ملوكاً وتستخلف آخرين، فإبعاد إبي ذر رضوان الله تعالى عليه للربنة \_ إذن \_ نفي لسنّة لرسول الله، في صحراء لا زرع فيها ولا ماء؛ لتموت ببطء..، ولقد تقدّم عليك في الفصول السابقة أنّ بني أميّة منعوا أبا ذر من الرواية عن رسول الله، لكنّه عليك في الفصول السابقة أنّ بني أميّة منعوا أبا ذر من الرواية عن رسول الله، لكنّه لم يستسلم قائلاً: والله لو وضعتم الصمصامة على هذه \_ وأشار إلى حلقه \_ على أن أترك كلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنفذتها قبل أن يكون ذلك.

وفي الحقيقة فهذه الملابسات توضّح لنا بعداً خطيراً من أبعاد آيديولوجيّة ترك السنّة، وهو البعد الإقتصادي، أو النفعي الانتهازي إذا ما توخّينا الدّقة، وأنّه قد يكون سبباً مستقلاً في بعض الأحيان للحكم على سنّة رسول الله بالموت.

التاسعة: زنزانة القانون، ووحش الدستور، وسجن الالتزام؛ أمرٌ قد يكون سبباً كافياً لترك سنة النبي عَيَالِيُهُ؛ فإذا كان القانون والدستور والالتزام، مبادىء أولى ذاتية، مطلوبة لبناء الإنسان والجمتمع والتاريخ، وبالتالي الحضارة؛ إذا ما تحلّت بصفة السماويّة، ونالت رضا عقلاء البشر، واستهوت المستضعفين الذين لا يجدون لإنسانيّتهم سبيلا أمام أهل الجور؛ فالحكومات الاستبداديّة الجائرة، وهي الأكثر في تاريخ البشريّة، ترى في مثل هذا القانون والدستور والالتزام، وحشاً كاسراً يمنعها من ولوج غابة ما تصبو إليه من آثام وأخطاء، وتراها زنزانة تلجم عنان الشهوات اللامسؤولة والأهواء اللامشروعة، وتراها سبعناً يكتم أنفاس الطغيان والجور والتعدّي وانتهاك الأعراض وسلب الأموال وسفك الدماء بغير حق؛ وإذن فعليها من منزلق الطغيان والتجبّر والاستبداد أن تتحرر من هذا السجن وتكفر بتلك الزنزانة؛ منزلق الطغيان والتجبّر والاستبداد أن تتحرر من هذا السجن وتكفر بتلك الزنزانة؛ أي أن عليها أن تحكم على القانون بالإعدام، وعلى سنة النبي - أيّ نبي - بالمقصلة..

إن سنه النبي محمد عَيْنُولَة خير قانون لأهل الخير؛ ولكل من يريد وجه الله، لكنها في نفس الوقت دواءً مر المذاق للطغاة والجبابرة وحكّام السّوء وعموم المعاندين، وإذا ما أراد الطغاة أن تستقيم لهم أمور الطغيان والتجبّر عليهم أن يسحقوا على كل ما

هـو سمـاوي أو قـل: كل ما هو إنساني، والمعنى واحد في النتيجة، وعليهم بالتالي أن يضعوا قوانين تلائم كونهم جبابرة وأهل بغي..، وهكذا \_ في الحقيقة \_ برز للوجود ما يسمّى بصوافي الأمراء، وعدالة الصحابة، والمصالح المرسلة، والقول بالرأي، وغير ذلك ممّا سيأتى الكلام عنه.

فرفع المصاحف في صفين، والدعوة للاكتفاء بالقرآن، إلغاء كامل لسنة النبي محمد عَلَيْ الله وبالتالي فهو مشروع كفيل بتحرير أهل البغي من مثل معاوية وعمرو بن العاص ويزيد بن معاوية من زنزانة البغاة؛ وإذا كانت سنة النبي عَلَيْ الله تحكم على مثل معاوية ويزيد ومروان بن الحكم وما شاكلهم بأحكام سماوية قاسية للغاية، فإماتة السنة وتركها، وعدم السماح بنشرها ونقلها وتناقلها، مشروع كفيل بأن يُظهر معاوية الجائر، ودولته دولة الجور، بمظهر حسن أمام كثير من أهل الغفلة من رعاع الناس، بل هو قادر على أن يُظهر مثل أمير المؤمنين علي خارجاً عن الدين، ولقد تقدم عليك فيما أخرج البخاري في فصل سابق أن كثيراً من أهل الغفلة لم يكونوا يعلمون أن فيما أمن أهل بدر، كما قد تقدم عليك قول عبد العزيز بن مروان لابنه عمر: يابني إن الذين من حولنا لو نُعْلِمُهُم من حال علي (ابن أبي طالب) ما نعلم، تفرقوا عنّا..

وللسيّد محسن الخاتمي كلّمة دقيقة وجامعة في المقام، لا غنى للمفكّر عنها، وهي: أنّ السلطة أيّة سلطة تريد أن تكون مطلقة الأيدي لا يقف أمامها أيّ رادع، فإذا انتشرت السنّة النبوية فستصبح أقوى رادع في وجه السلاطين، فتكبّل أيديهم، أمّا إذا لم يكن هناك دستور مدوّن للنظام الحكومي، فالحكومة تكون حرّة في تصرّفاتها حسب الظروف والمصالح والمنافع، وكل واحد من السلاطين يكون حرّاً في اتّخاذ أيّ موقف شاء، وبهذا يمكن أن نفسّر ونفهم قولة عمر: نحن أعلم منكم نأخذ منكم ونرد عليكم؛ أي أنّ السنّة ليست ممنوعة عند عمر إلاّ إذا تعارضت السنّة مع المصالح الحكوميّة؛ ولذلك نرى في عصرنا الحاضر أنّ الحكام ينزعجون دائماً من القانون الأساسي (الدستور) لمناطق حكوماتهم، فتارة يعلنون للملأ أنّ الدستور غير كافي، أو لا يتلائم مع الظروف، أو ناقص، أو يحتاج إلى تعديل، وربما لأجل مصالحهم يغيّرون بعض بنود الدستور، فكذلك في عصر ما بعد النبوّة؛ فالقرآن المفسّر، بتفسير الرسول بعض بنود الدستور ودوّن، فلا يبقى هناك مجال لأيّ حاكم، ولا لأيّ مصلحة أو نزوة أن تعلو هذا الدستور ودوّن، فلا يبقى هناك مجال لأيّ حاكم، ولا لأيّ مصلحة أو نزوة أن تعلو

عليه، علاوة على أنّ الرسول عَلَيْلاً نصّب لهذا الدستور سوراً معصوماً يحفظه من أيّ تلاعب، فلا السور قبلته قريش حيث منعت عليّاً الكفوء من قيادة الأمّة، ولا الدستور سمحت بتدوينه، لتكون مطلقة اليد، لا يمنعها أيّ شيء، وهكذا كان(١).

ننتهي من ذلك إلى أنّ أسباب منع حديث النبي عَيَّا الله تسعة وربما أكثر..؛ لكن، تارة، قد يكون الداعي للمنع هو مجموع هذه الأسباب التسعة، وتارة أخرى قد يكون بعضها، وثالثة قد يكون أحدها \_ فقط \_ سبباً تاماً للمنع، على ما توضّح، لكن الأسباب وإن كانت تسعة وربما أكثر، إلاّ أنّ الحقيقة الماثلة هي أنّ هذه الأسباب تنتسب لرحم واحد، وهو خصومة أمير المؤمنين علي، وهذه النقطة بالذات هي التي ينبغي على المفكرين أن يطيلوا من أجلها النظر بعد النظر، والفكر بعد الفكر، فما من عنصر من عناصر آيديولوجية ترك السنة خلال كل مراحل التاريخ إلاّ ويمثّل مواجهة لأمير المؤمنين علي، مع أنّ علياً سلام الله عليه دفن في غريّ النجف قبل أربعة عشر قرناً من الزمان، فما معنى ذلك!!.

## أسباب المنع في ضوء نظرية التقسيم

هناك تساؤل يقول: لقد روى الخليفة عمر في فضل علي وأهل البيت، كما أنّه لجأ - كثيراً - إلى أمير المؤمنين علي وغيره لسد بعض الخلأ العلمي الذي كان عنده، ومن ذلك أنّه لجأ إلى أمير المؤمنين علي لمعرفة حكم الله ورسوله في شارب الخمر؛ إذ قد أخبره أمر المؤمنين أنّ حله ثمانين جلدة..

سنجيب على ذلك حينما سنعرض لملابسات هذه النظرية في فصل لاحق عند الحديث عن ثابت ومتحوّل النظرية، لكن نشير هنا فقط إلى أنّ المقصود من هذا التساؤل، هو محاولة الرد على من يفترض أنّ هناك خصومة بين الخليفة عمر مثلاً وبين أمير المؤمنين علي، لكنها في الحقيقة محاولة وقيرة للغاية؛ فنظرية تقسيم النصوص (٢) لا تمنع أن

<sup>(</sup>١) سمعتها عنه في بعض جلسات السّمر العلميّة.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الحديث عنها بشيء من التفصيل لاحقاً، وهي بعبارة موجزة تفترض أنّ النصوص النبوية وحتى القرآنية على قسمين؛ الأول: هو الذي نهض بأعباء بيان التشريع والثاني: هو الذي ينطوي على مشروع الإبقاء على خطّ الدين الأصيل سالماً من التحريف.

يروي عمر أو غير عمر في فضائل أهل البيت، كما أنّها لا تمنع أن يلجأ خصوم أهل البيت إلى أهل البيت للوقوف على دين الله؛ ففيما عرفت فأزمة قريش مع أمير المؤمنين علي ليست هي الفضائل النبوية الدائرة مع علي وأهل البيت فحسب، وليست هي بالدرجة الأساس \_ قلّة بضاعة خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت في العلم والفهم قياساً بهم؛ فالأزمة أزمة آيديولوجية، وهي أعقد من هذه البساطة..

على أنّ النظرية تفترض أنّ الخليفة عمر منع من القسم الثاني من أحاديث رسول الله؛ أي تلك التي تنطوي على آليات بقاء الدين أو قل: تلك القادرة على الصراع مع الخصوم؛ بلا فرق سواء أكانت الأحاديث أحاديث الحلال والحرام أم كانت غير ذلك، فعلى كل تقدير فأحاديث النبي إذا كانت تعبّر عن المنظومة المحمدية العلوية في المعرفة، وبالقدرة على الصراع من أجل الكلمة، فانتشارها هو ما يهدد وجود الخط القرشي، ويزعجه نفسيّاً، وفي هذا الفرض لا نتوقع من قريش إلاّ المنع منها، والأرقام على ذلك ليست عزيزة سردنا كثيراً منها فيما سلف من البحوث..

ونشير إلى أنّ أحاديث الحلال والحرام هي وإن كانت حسب تصنيف النظرية الابتدائي من القسم الأول إلاّ أنّها بحسب التصنيف التاريخي والسياسي قد تكون من القسم الثاني، فيما إذا أضحت عنواناً ساطعاً لمنظومة المعرفة المحمدية، أو إذا ما تحلّت بالقدرة على الصراع، حسب معايير ثابت ومتحول نظرية التقسيم..

وإذن فنظرية التقسيم تفترض أن عمر (=قريش) منع من القسم الثاني؛ وهي الأحاديث النبوية الدالة على آليات بقاء الدين في مرحلتين؛ فعلى ضوء ثابت النظرية لم يمنع عمر من رواية أحاديث الحلال والحرام بل حتى الفضائل المسلوبة عنها سمة المواجهة والصراع، وعلى ضوء متحول النظرية فالمنوع هو كل ما يتحلى بتلك السمة سواء أكان حلالاً وحراماً أم كان في فضائل أهل البيت وعموم ما يلل على السمة الدين، ونعاود التنبيه على أنّه سيأتي بعض الكلام في ذلك في نظرية تقسيم النصوص؛ وعلى كل تقدير فهذا جانب من جواب البحث (الذي هو بمثابة معضلة علميّة عند البعض) أحببنا لفت النظر إليه.

# الخليفة عمر أول من قسم حديث رسول الله إلى قسمين

ورد عن الخليفة عمر بأسانيد صحيحة ومعتبرة أنّه قال للصحابة: أقلوا الرواية عن رسول الله إلاّ فيما يعمل به (١).

وهذا في الواقع نص يطوي في تضاعيفه كثيراً من الملابسات العلمية والتاريخية المتقدمة آنفاً؛ وخاصة مسألة الثابت والمتحول؛ فالذي يعمل به في نظر عمر هو تلك الأحلايث غير المقلقة لمضجع الخليفة ولموقعه السياسي؛ وآية ذلك أنّ كثيراً ثمّا يعمل به، ثمّا وصفناه بمقلق المضلجع، قد منع الخليفة منه، كما في قضية ردّه على الصحابي الذي روى عن رسول الله تيمم الجنب عند فقدان الماء؛ فإنّ عمر منع منه مع أنّه ثما يعمل به؛ لأنّ الصحابي الذي رواه هو عمار بن ياسر رضي الله عنه؛ وليست من حكمة عمر السياسية تعزيز موقعية عمار، وهو من أوتاد شيعة علي، كما أنّ ثما يعمل به هو تقديم الأنصار، وتفضيلهم على غيرهم، والاستعانة بهم في قيادة الأمة، كما روي عن الرسول في نصوص متواترة كثيرة، بل فيما أثر عن أبي بكر في قوله: نحن روي عن الرسول في نصوص متواترة كثيرة، بل فيما أثر عن أبي بكر في قوله: نحن خصوم أمير المؤمنين على حين أنّ عمر مات ولم يستعن بأحد منهم، وبالطبع نستثني خصوم أمير المؤمنين على كزيد بن ثابت الأنصاري، وسبب ذلك هو أنّ الأنصار في الأعم الأغلب علويّو العقيدة، وليسوا هم على وئام مع الاتجاه القرشي.

وهكذا فهناك غشرات من هذا القبيل لم يعمل به عمر مع أنّه ممّا يعمل به حسب الفرض، ثمّ إنّك قد عرفت أنّ الخلفاء الآتين بعد عمر قد انتهجوا نهجه في هذا المجال، فلم يرووا عن رسول الله ولم يأذنوا بالرواية؛ إذ أنهم أعلنوا عن عدم جواز رواية ما لا يعرف عمر أو ما لا يُعرف على عهده، وهذه طريقة ذكية جداً لإحياء شعار: حسبنا كتاب الله، والخلاص من سنة رسول الله التي منع ما يشبهها الخليفة حينما قال: إنّ النبي يهجر؛ فهذا فيما يلوح هو المقصود.

وزبدة المخاض فآيديولوجية ترك السنّة قد قنعت بتلك التبريرات اللامسؤولة لتختفي وراءها أمور عظام، تدور \_ كلها \_ على أساس الخصومة مع علي، وأنت تعلم \_ إن كنت منصفاً \_ أنّ هذه التبريرات لا يمكن أن يتفوه بها عاقل فيه بقية من مسكة،

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية ۸: ۱۰۷، مصنف عبد الرزاق ۱۱: ۲٦۱، سنن الدارمي ۱: ۸۰، سنن ابن ماجة ۱: ۱۰.

وشيء من لب، ولكن للضرورة أحكام؛ فبحكم الدفاع غير العلمي عن عمر بخاصة وقريش بعامة قادت هذه التبريرات إلى إرباك الفكر الإسلامي، ولقد رأيت كيف ارتبك المدافعون عن عمر في هذه القضية، فكلماتهم مشتتة بين الشمال والجنوب، من دون أن يكون لها حاصل..

ونشير إلى أنّ الكتابات الأخرى في هذا الشأن مبسوطة وموسعة للغاية، وقد أشرنا إلى بعضها، فمن أراد التفصيل فليرجع إليها، لكن قبل أن ننتهي من هذا البحث نشير أيضاً إلى مسألة تعارض المروي عن النبي في قضية تدوين الحديث النبوي؛ ففي الوقت الذي وردت أحاديث نبوية صحيحة تحث على التدوين والكتابة، وردت في مقابلها أحاديث منسوبة إلى النبي تمنع من ذلك، وهي مسألة يراها الكثير معضلة علمية، ولأجل ذلك كثرت كمّية الكتابات والبحوث في هذه المسألة..

وفيما أعتقد فبسط الكلام في هذه المسألة مضيعة للوقت، فإنّ أدنى ما يقال في ذلك أنّ الأمة \_ شيعة وسنّة \_ وحتى الخوارج وغيرهم اتفقوا على جواز كتابة حديث النبي عَيَّا ، بل لم يشككوا أنّ هذا هو مراد النبوة وحكم الدين؛ فهذا الأصل هو القاعدة النبوية في هذه المسألة!!.

فإن قال قائل: لم تصنع شيئًا؛ إذ ما تفسير الأخبار النبوية المانعة من كتابة حديث النبي وتدوينه، هل هي مكذوبة أم ماذا؟.

قلنا: ليست الأخبار مكذوبة، بل إنّ مجموعها يورث الاطمئنان بصدور بعضها عن ساحة القدس النبوية، ولكن هل هناك مَنْ يجزم بأنّ مضمونها يدل على المنع من كتابة حديث النبي عَمِينَ بعد اتفاق الأمّة \_ كل الأمة \_ وهي لا تتفق على خطأ، على جواز ذلك؟!.

إنّ الكتابات السابقة أسرفت في محاولة تفسير هذه الظاهرة وكان عليها أن لا تسرف؛ فلو كانت لها نظرة موضوعية متجردة عن دائرة النظرة الأحادية لما أسرفت؛ إذ ما حاجتها لذلك مع أنّها لو بحثت في مجاميع الحديث والتاريخ لوجدت أنّ النبي لم يمنع سوى الخليفة عمر ومن كان على شاكلته من المتأثرين بالمكتوبات اليهودية والإسرائيلية، على أنّي أتحدى الجميع أن يأتيني برواية واحدة صحيحة أو ضعيفة منع فيها الرسول علي بن أبي طالب أو الحسن أو الحسين أو سلمان أو عمار أو أبا ذر أو حذيفة أو خزيمة بن ثابت أو...، من كتابة حديثه، بل إنّه عَلَيْها أمر حتّى مثل عبد الله

بن عمرو بن العاص بالكتابة مع أنه ليس في مجرى أهل البيت؛ ولعل سبب ذلك هو المواجهة القرشية العارمة لطريقة النبي عَيَّالِللهُ في نشر السنة والدين، فقريش، فيما عرفت، اتهمت النبي عَيَّاللهُ بأنّه يقول في الرضا ما لا يقول في الغضب، فكان على الرسول أن يقف بحزم أمام أعظم الأخطار المحدقة بالسنة والدين الحنيف..

على أيّ حال ففيما أقطع به لا توجد مثل هذه الرواية، لكن صح عن النبي أنّه كان يمنع عمر من الكتابة، وصحّ - في المقابل - أنّ الرسول كان يملي وعلي يكتب، فهل هذا من الصدفة - أيضاً - أم ماذا؟.

بقي أن نشير بسرعة إلى أنّ بعض الأخبار النبوية المطلقة في المنع، فيما سوى ما ذكرنا، مكذوبة على الرسول؛ لحاجة الأموييين لذلك وهم خائضون في آيديولوجية ترك السنة، وأمر آخر وهو التحفظ على شخصية الخليفة عمر؛ فإنّ عمر، وآخرين من قريش، على هدى بعض الأخبار التي سنذكرها لاحقاً، هم من منعهم النبي \_ بحدة \_ من كتابة الكتب، وسيأتيك بعض التفصيل في بحث الاسرائيليات..

# الصحث الثانس:

# صوافي الأمراء وآيديولوجية ترك السنة

يمكن أن يقال: إنّ منابع المعرفة الإسلامية هي القرآن والعترة، بملاحظة أنّ العترة فيما دلّت النصوص المتواترة - التي ستقف عليها لاحقاً - هي وعاء السنة الأمين، لكن القرآن لم يفصل بين كل مسائل الحلال والحرام؛ إذ ليس فيه - بالنظر لظاهره - غير أصول التشريع ومبادىء الدين، وهذا وحده لا يغطّي حاجة الأمة المعرفية ولا يستوعبها بالكامل، يضاف إلى ذلك أنّ مسلسل الحلافة، بالنظر للموقعيتين الزمنية والروحية، يحتاج الجميع لأن يسد الفراغ المعرفي بالتصدي لأجوبة الناس..، لكن ما هي الحيلة مع أنّ القرآن لا يعينهم على التغطية والاستيعاب؟ على أنّنا بعد معرفتنا بأنّ السنة قد حُكِمَ عليها وعلى أوعيتها بالقتل في حين، والتغييب في حين آخر، لم يبق عند الاتجاه القرشي الحاكم ما يملأ به فراغ المعرفة، وهذا كلّه من منطلق الخصومة مع العترة..

ومع أنّ هذا القول لا يجانب الصواب، لكن الأزمة غير محصورة بذلك، ففيما عرفت فالأزمة أزمة آيديولوجية وبناء ضخم من المعرفة، وعلى أيّ حال ابتدع نظام الحكم ما يُسمّى بصوافي الأمراء، دفعاً لهذه الأزمة ولغيرها، وصوافي الأمراء بأوجز عبارة هي أنّ الفتوى الشرعية من حق الأمير والسلطان دون غيره، ولك أن تقول: إنّ للسلطان وللأمير حق الفيتو لردّ أيّ فتوى شرعية لا تناسب طريقة حكمه..

روى الدارمي بسنده عن عمر بن الخطاب أنّه قال لأبي مسعود: أُنبئت أنك تفتي ولست بأمير، ولى حارّها من تولى قارّها(١).

أقول: وقوله: ولي حارها...، مَثَلُ يُضرب، والحرّ والقرّ (=البَرْد) ضدّان، وهو

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي ١: ٦١، سير أعلام النبلاء ٢: ٤٩٥، وأبو مسعود الأنصاري فيما ذكر اللهبي: استعمله أمير المؤمنين على على الكوفة حينما حارب معاوية، وهو من أهل بدر.

كقولنا: من له الغنم فعليه الغرم.

وروى عبد الرزاق بسنده عن عمر أنه قال لأبي موسى الأشعري: بلغني أنّك تفتي الناس ولست بأمير، ولي حارّها من تولى قارّها (١).

وفيما يظهر فمشروع صوافي الأمراء طريقة ذكية للخلاص من سنة رسول الله المتي لا تناسب طريقة الحكم فهذا هو الهدف، وليست هي طريقة لاستنباط الأحكام كما هو مأنوس للبعض؛ وقد مرّ عليك في الفصول الأولى من هذه الدراسة أنّ أبا كثير قال: أتيت أبا ذر وهو جالس عند الجمرة الوسطى يفتي الناس وقد اجتمعوا عليه، فوقف عليه رجل قائلاً له: ألم تنه عن الفتيا، فرفع رأسه إليه وقال: أرقيب أنت علي، لو وضعتم الصمصامة (نوع من أنواع السيوف) على هذه وأشار على قفاه ثم طننت أني أنفذ كلمة سمعتها من رسول الله عَلَيْ فيل أن تجيزوا علي لأنفذتها.

وهو نص في أنّ الممنوع هو سنة رسول الله التي سمعها الصحابي من فم رسول الله، فه نم هي حقيقة صوافي الأمراء، وأنت تعلم أنّ أبا ذر وتد من أوتاد التشيع العلوي، وبالطبع فلهذا أثر في صنع القرار في قالب قانون الصوافي، الذي هو أشبه شيء بقوالب القوانين العرفية للأنظمة الدكتاتوريّة في المجتمعات الثوريّة..

وهذا يوقفنا على أنّ صوافي الأمراء مقطع مهم من مقاطع آيديولوجية ترك السنة، وآية ذلك أنّ أحداً من السلف الأول لم يتخذها ديناً غير خصوم علي؛ فعدا ما تقدم يذكر ابن هرمز أنّه أدرك أهل المدينة وما فيها الكتاب والسنة، والأمر ينزل فينظر فيه الأمير (٢)، وقد عرفت أن مدرسة أهل المدينة تأسست \_ في المبدأ \_ على أساس الخصومة مع على وأهل البيت.

وهذا زيد بن ثابت يكتب لمعاوية في الجد: وذلك ممّا لم يك يقضي فيه إلا الأمراء؛ يعنى الخلفاء ".

وكان ابن عمر إذا سئل عن الفتوى قال: إذهب إلى هذا الأمير، الذي تقلد أمور الناس، وضعها في عنقه (٤).

(٤) التراتيب الإدارية ٢: ٣٦٧.

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق ٨: ٣٠١ أبو موسى الأشعري كان طامعاً بالخلافة.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم ٢: ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ٢: ٥١٠.

وروي أنّ ابـن عمـر لم يفت سعيد بن جبير وامتنع عن ذلك، قائلاً له: يقول في ذلك الأمراء<sup>(۱)</sup>.

وروي أنّ عروة ابن الزبير ربما يسأل عن شيء من الفتوى فيقول: هذا من خالص السلطان (٢٠).

أقول: فانظر عزيزي القارىء إلى دعاة مقولة صوافي الأمراء هؤلاء لا تجد فيهم غير خصوم علي، وفي المقابل لم ترو ولا رواية في أنّ علياً أو أحداً من شيعته، صحابة وتابعين، كان يدعو لها، بل وجدنا أبا ذر وابن عبّاس وابن مسعود وعمّار والحسن والحسين وحذيفة وحتّى مثل عمران بن الحصين وغيره وقفوا بوجه كل فتاوى السلطان التي لا تحت للدين بصلة، فهل هذا \_ أيضاً \_ صدفة أم ماذا؟!!!.

# معنى قول المنصور: إني أعلم أهل الأرض!!

قد مر عليك \_ كثيراً \_ قول المنصور العباسي لمالك بن أنس: والله يا أبا عبدالله (=مالك بن أنس) ما بقي على الأرض أعلم منّي ومنك، خذ قول ابن عمر ودعني ممّا سواه (٣).

فهذا نص تاريخي لم يفهمه الباحثون جيداً فيما أظن؛ فليس مقصود المنصور من قوله الآنف أنّه أعلم بالرواية والدين من بقية المسلمين، كما فهم الكثيرون، بل مقصوده \_ في المبدأ \_ مطوي في مقولة صوافي الأمراء، وأنّه كخليفة أحق بالبت في دين الله من غيره، وأنّ له \_ دون غيره \_ حق الفيتو في التشريع، وفي تضييق أو توسعة مساحة الرواية النبوية؛ وآية ذلك أنّ قول المنصور الآنف ينحو منحى قول الخليفة عمر لعلماء الصحابة: نحن أعلم، نأخذ منكم ونردّ عليكم (أ).

وممّا يدل عدى أنّ المقصود من صوافي الأمراء ما يفضي إلى ترك سنة النبي ما أخرجه البيهقي بسند صحيح عن أبي موسى الأشعري أنّه كان يفتي الناس بجواز المتعة فجاءه رجل فسآرّه: رويدك ببعض فتياك فإنّك لا تدري ما أحدث أمير المؤمنين في

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲: ۱۷۶.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ٤٠: ۲٥٧.

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك ١: ٢١٢.

<sup>(</sup>٤) مختصر تاريخ دمشق لابن منظور ١٠١: ١٠١٠

النسك بعدك، فلقي أبو موسى عمر فذكر له ذلك فقال عمر: قد علمت أنّ النبي فعله وأصحابه، ولكنّي كرهت أن يظلوا معرسين بهنّ تحت الأراك ثم يرجعون (١٠)، وهو نص في المطلوب.

ثمّ إنّ الخليفة عمر يقول: كرهت، ولكن لا ندري كيف يعتذر المعتذر عن هذه الكراهة مع أنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَلَكَ بِأَنَّهُ مُ كَرِهُ وا مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُ مُ اللهُ مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾ (٢)؟! إنّها حيرة والله!!.

وتجدر الإشارة إلى أنّ أبا ذر في النص السابق في الوقت الذي أبى أن ينصاع للسلطان، ويترك سنة رسول الله، نجد أبا موسى الأشعري يأمر الناس بترك سنة رسول الله، والأخذ بما أحدثه السلطان، عمّا ليس من الدين (٢)، ومهما كانت أسباب ذلك فالحقيقة التي تمثل أمامنا هي أنّ أبا موسى هو الآخر من أقوى خصوم علي، على حين أنّ أبا ذر رضي الله عنه نفوه؛ ليموت وحيداً غريباً؛ لأنّه من أخلص مواليه.

ولكي تقف على حقيقة صوافي الأمراء بتفصيل وأنّها مبتنية أساساً على ترك سنة النبي، فعليك بمراجعة سريعة لكتاب النص والاجتهاد للسيد عبد الحسين شرف الدين رحمه الله، فهو وإن لم يتناول في كتابه هذه المقولة ولم يعرض لها بالذكر، لكن موارد كثيرة ذكرها رضوان الله عليه في كتابه ذاك لا تخرج عن حقيقة صوافي الأمراء.

ولا بـد مـن التنبـيه إلى أنّ الكـلام حول هذه المقولة كثير وطويل، لكن لا تحتاج دراستنا منه سوى ما ذكرناه.

## تجريد القرآن وآيديولوجية ترك السنة

أنبأناك أنّ هناك مشكلة \_ في قائمة مشاكل \_ كانت تواجه نظام الخلافة وهي عدم اطلاعهم المرضي على معاني القرآن، ويلل على ذلك خبر الأبّ الذي ألِفَه الباحثون وكثير من القرّاء؛ فقد ذكره ابن حزم بقوله: أخرج أبو عبيد في فضائله وعبد بن حميد عن إبراهيم التيمي قال: سئل أبو بكر عن الأبّ ما هو؟ فقال: أيّ سماء تظلني وأيّ

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى ٥: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) محمد ﷺ: ٩.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٤: ٣٩٣.

أرض تقلني إذا قلت في كتاب الله ما لا أعلم. فكلامه في تفسير لفظة لغوية جهل معناها(۱).

وقال ابن حجر: ومن وجه آخر عن إبراهيم النخعي قال قرأ أبو بكر الصديق: ﴿وَفَاكُهُ وَأَبِّكُ ﴾ فقيل: ما الأبّ؟ فقيل: كذا وكذا، وقال أبو بكر: إنّ هذا لهو المتكلف؛ أيّ أرض تقلني أو أيّ سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله بما لا أعلم. وهذا منقطع بين النخعي والصديّق، وأخرج أيضاً من طريق إبراهيم النيمي أنّ أبا بكر سئل عن الأبّ ما هو؟ فقال: أيّ سماء تظلني..، فذكر مثله وهو منقطع أيضا، لكن أحدهما يقوّي الآخر (٢).

أقول: وإبراهيم هو النخعي وقد عاصر كثيراً من الصحابة حتى أنّه كان يدخل على عائشة ويسمع منها.

وفي الحقيقة فهذا هو حل عمر أيضاً فقد صحّ باتفاق المحدثين والمفسرين أنّه أُحرج بنفس هذه المسألة؛ فقد أخرج ابن أبي شيبة قل: حدثنا يزيد بن هارون قل: أخبرنا حميد عن أنس أنّ عمر قل على المنبر: ﴿وَفَاكَهَ وَأَبّا ﴾ ثمّ قل: هذه الفاكهة قد عرفناها فما الأب؟!! ثمّ رجع إلى نفسه فقل: إنّ هذا لهو التكلف يا عمر (٣).

وفي مستدرك الحاكم بلفظ: فقال عمر: هذا لعمر الله التكلف اتبعوا ما تبيّن لكم من هذا الكتاب(٤).

أقول: نحن نعلم بالضرورة أنّ الكتاب لولا سنّة رسول الله التي أحاط بها أهل بيته من بعله، بشهادة حديث الثقلين، لم يك ليتبين منه أيّ شيء، فقول عمر الآنف لا ريب في أنّه أعجب الأقوال وأغربها؛ وسيأتيك في الروايات الصحيحة أنّ أهل الذكر الذين أمر الله بالأخذ عنهم في قوله: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُرِ ﴾ هم علماء الأمة من أهل بيت النبي، وقد اعترف ابن كثير بذلك، ثمّ أيّ شيء يريد أن يحتلب الخليفة

<sup>(</sup>۱) المحلى ۱: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٣: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبس شيبة ٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) المستدرك ٢: ١٤ه وقد نص الحاكم على أنّه صحيح على شرط الشيخين وتابعه الذهبي على ذلك.

عمر من قوله الأنف؟ أألله تعالى ذكره هو الذي أوقعنا في التكلف حينما أنزل القرآن بهذا الشكل الرمزي مفتقراً لبيان الرسول وأهل الذكر من بعده أم ماذا؟!!!.

وفي موضع من فتح الباري بلفظ: وقال عمر بعد قوله: فما الأبّ ثمّ قال: يا بن أم عمر إنّ هذا لهو التكلف وما عليك أن لا تدري ما الأبّ (١)؟

ولأجل هذا وذاك منع الخليفة عمر ابن الخطّاب من تفسير كتاب الله، بل كان يعاقب من يتعاطى ذلك أشدّ العقوبة، ولقد ثبت هذا في حقّه بأسانيد صحاح باتفاق الجميع؛ منها..

ما أخرجه ابن أبي شيبة عن عامر قال: كتب رجلٌ مصحفاً وكتب عند كل آية تفسيرها، فدعا به عمر فقرضه بالمقراض (٢).

وأخرج الطبري عن عمر قال: جردوا القرآن وأقلوا الرواية عن محمد وأنا يككم (").

وقد أخرجه الحاكم ونص على أنّه صحيح على شرط الشيخين (١٠).

وأخرجه عبد الرزاق بسند آخر قال: عن معمر عن عاصم بن أبي النجود أنّ عمر بن الله النجود أنّ عمر بن الخطاب كان إذا بعث عماله شرط عليهم...، جردوا القرآن، وأقلّوا الرواية عن رسول الله، انطلقوا وأنا شريككم (٥٠).

كما وقد أخرجه ابن سعد بسند صحيح عن قرضة في طبقاته (١).

ونشير إلى أنّ في ذيل الأحاديث المارّة كلّها زيادة مرت عليك وهي: أنّ قرضة لمّا قدم الكوفة سأله أهلها أن يحدثهم عن رسول الله، فقال لهم، نهانا عمر، وهو نص في أنّ المنهى عنه كل سنّة رسول الله، لا كثرتها.

وفي رواية قبال عمر: إنّي كنت ذكرت لكم من كتابة السنن ما قد علمتم، ثمّ تذكرت، فإذا ناس من أهل الكتاب قد كتبوا مع كتاب الله كتاباً ألبسوا عليه وتركوا

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٣: ٢٢٩.

<sup>(</sup>۲) مصنف ابن أبي شيبة ۷: ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ٣: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ١: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) مصنف عبد الرزاق ١١: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٦) طبقات بان سعد ٦: ٧.

صوافي الأمراء وآيديولوجية ترك السنة .......... ٥٩٥

كتاب الله، وإني لا ألبس كتاب الله بشيء أبداً(١).

أضف إلى ذلك فمذهب تجريد القرآن قد أثر عن ابن مسعود أيضاً، وابن مسعود في المرحلة الأولى من حياته عمري الهوى على ما أنبأناك سابقاً، وفي هذا الشأن رويت عنه أخبار صحيحة بالاتفاق منها ما ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد في قوله: عن مسروق أن ابن مسعود كان يكره التفسير في القرآن، رواه الطبراني ورجاله رجل الصحيح، وعن أبي الزعرا قل: قل عبد الله: جردوا القرآن لا تلبسوا به ما ليس منه (۱).

وأخرج بن أبي شيبة قال: حدثنا المحاربي عن الحسن بن عبد الله قال: قال عبد الله: جردوا القرآن (٣).

ثم إنّ هذا الأمر مما انتهجه الآخرون فيما بعد؛ فعلى سبيل المثال أخرج ابن أبي شيبة عن الفقيه المعروف أبي العالية قوله: جرّدوا القرآن (١)، وبغض النظر عن ذلك فمذهب التجريد هذا له نفس آثار منع حديث رسول الله قرناً من الزمان؛ القنة حذو القنة..، وبعد فلا حاجة للتوضيح!!.

لباب القول: هو أنّ تفسير القرآن بالمأثورات النبوية كان محظوراً في عهد عمر؛ كما هو ظاهر حديث قرضة وغيره، كما أنّ سنّة رسول الله ممنوعة، ولقد عرفت أسباب ذلك، ونتيجة ما تقدم أنّ مثل صوافي الأمراء، ومذهب تجريد القرآن، مقطعان مهمّان من مقاطع آيديولوجية ترك السنّة، ولكنّهما مقنّعان بما عرفت من التبريرات؛ كالتكلف وغيره...

<sup>(</sup>١) تقييد العلم: ٥١.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٧: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة ٢: ٣٨١.

<sup>(</sup>٤) مصنف ابن أبي شيبة ٧: ١٩٩.

## الصحث الثالث:

# الإسرائيليات وآيديولوجية ترك السنة

الحقيقة التي لا مفر عنها هي أنّ كثيراً من الصحابة كانوا متأثرين بالفكر الإسرائيلي؛ فقد جزم الكتاني بذلك في قوله: وأخْذُ كثير من علية الصحابة عن كعب الأحبار معروف(١)، وكذلك الذهبي في السير (١).

وكعب الأحبار قد عاصر الرسول ورآه وسمع منه، غير أنّه لا يصح أن يسمّى صحابياً؛ لأنّ شرط الصحبة الإسلام، وكعب لم يسلم إلا بعد وفاة النبي، فعلى هذا فهو \_ بحسب المصطلح \_ من التابعين؛ لأجل ذلك فرواياته عن النبي مرسلة وليست بمرفوعة، وهذا هو مقصود ابن حجر بقوله: إنّه روى عن النبي مرسلاً أنّ والمثير في الأمر أنّ بعض علماء هذه الأمة من صحابة رسول الله من السابقين ومن غيرهم رووا عنه كثيراً فأمعنوا؛ منهم ابن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وأبو هريرة وابن عباس وابن الزبير ومعاوية وغيرهم.

وقد أجمع المسلمون أن كعباً لم يترك أنقاض يهوديته حتى بعد أن دخل الإسلام؛ وآية ذلك أنّ كثيراً من الأرقام التي هي مورد اتفاق الجميع أعلنت عن نزعته اليهودية بما لا يتوقف الباحث معها، وعبد الله بن سلام اليهودي هو الآخر رمز ساطع من رموز الفكر الإسرائيلي نحى هذا المنحى؛ ففي السيرة الحلبية: أنّ ابن سلام وغيره من متمسلمة أو متأسلمة اليهود استمروا على تعظيم السبت، وكراهة أكل لحم الإبل، وشرب ألبانها، فأنكر عليهم المسلمون ذلك، لكنّهم قالوا: إنّ التوارة كتاب الله فعمل به أيضاً... (3)

<sup>(</sup>١) التراتيب الإدارية ٢: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٨٩.

<sup>(</sup>٣) الإصابة ٥: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) السيرة الحلبية ٢: ١١٥.

وكعب هـ و الآخر ما برح يتغنى بالتوارة المحرفة؛ فقد روى ابن شبة قال: حدثنا هـ ونة بـن خليفة قـال: حدثنا عوف، عن محمد ابن سيرين قال: ركب كعب الأحبار ومحمد بن أبي حذيفة في سفينة قبل الشام \_ زمن عثمان \_ في غزوة غزاها المسلمون، فقال محمد لكعب (على جهة الاستهزاء): كيف تجد نعت سفينتنا هذه في التوراة تجري غداً في البحر؟ فقال كعب: يا محمد لا تسخر بالتوراة، فإن التوراة كتاب الله(۱).

وفي رواية أخرى: هي حق (٢).

ومصيبة المصائب أنّ الإمام الذهبي يرى أنّ كل نسخ التوراة محرفة إلاّ النسخة التي كانت بحوزة هذا اليهودي (ألله)، في حين أنّ القرآن والنبي حكما فيما نعلم جميعاً على مجموع ما بين دفتي توراة مابعد الإسلام، وعلى كل ما عند اليهود، بالتحريف، لكن الذي دعا الذهبي لذلك، المزايدة على العقيلة، وحفظ ماء وجوه الصحابة الذين تركوا سنّة رسول الله وأمعنوا في نشر الإسرائيليات التي استقوها عن هذا اليهودي!!.

وثمة أمر وهو أنّ كعب الأحبار وعبد الله بن سلام ومن على هذا المنوال؛ هم في الوقت الني لم يخلصوا أنفسهم للإسلام وللرسول بشكل مرض، لم يخلصوا كذلك أنفسهم لآل بيت النبي؛ ولم يبايع جميعهم علياً على الخلافة، ولم يشهدوا معه شيئاً من حروبه، كما لا ريب في عثمانيتهم وأمويتهم؛ فكعب الأحبار مقدّمٌ عند خصوم علي..؛ حتى أنّ عمر بن الخطاب وعثمان ومعاوية وغيرهم لا يقطعون بشيء دونه في كثير من الأمور، وفي المقابل فأتباع أمير المؤمنين علي يكذبونه ولا يثقون به أبداً؛ ففيما ورد مثلاً أنّ حذيفة رضي الله عنه بلغه أنّ كعباً يقول: إنّ السماء تدور على قطب كالرحى، فقل: كنب كعب إنّ الله يقول: ﴿ يُمُسكُ السّماوات وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولا﴾ (\*)..

كما قد صح أنّ الخليفة عثمان استفتى كعباً في بعض الشؤون المالية فأشار عليه بما ليس من الدين، ولكن عثمان قبل منه المشورة قبولاً حسناً، وكان أبو ذر رضي الله عنه حاضراً، فضربه بعصاه، ذاكراً له، أنّ فتواه فتوى يهودية وليست هي من الدين في شيء..

<sup>(</sup>١) تاريخ المدينة ٣: ١١١٧.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المدينة ٣: ١١١٨.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٣: ٤٩٤.

<sup>(</sup>٤) الإصابة ٥: ٣٢٤.

قال ابن شبة في تاريخ المدينة: دخل أبو ذر على عثمان وهو يقسم مل عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه بين ورثته وعنده كعب فأقبل عثمان رضي الله عنه فقال: يا أبا إسحاق ما تقول في رجل جمع هذا المل فكان يتصلق منه ويحمل في السبيل، ويصل الرحم؟ فقال: إنّي لأرجو له خيراً فغضب أبو ذر، ورفع عليه العصى وقال: وما يدريك يا ابن اليهودية، ليودن صاحب هذا المل يوم القيامة أن لو كان عقارب تلسع السويداء من قلبه (۱).

وصنيع أبي ذر هذا سبب من الأسباب التي جعلت عثمان يعاديه وينفيه للربلة، وفي الجملة فهذه الأمور بنحو ما توقفنا على جادة آيديولوجية ترك السنّة؛ إذ ليس من الصدفة في شيء أنّ خصوم علي متأثّرون بالثقافة اليهودية، والحديث في هذا طويل، لكن مقصودنا الأول هو أنّ..

# أكاذيب اليهود تصبح حديثاً عن النبي بواسطة الصحابة

والأرقام على ذلك كثيرة يكفينا منها ما سنورده، وابتعاداً عن التطويل غير الجلي والتكرار غير النافع، سنكتفي بتعليقة ابن كثير في ذلك؛ فإنّ أحداً من أهل القبلة لم يخالفه في جملة ما سنذكره عنه، ولكن من الضروري إلفات النظر إلى أنّ الإسرائيليات باتت مصطلحاً هامّاً للمشتغلين بفنون الحديث النبوي، ولقد عرّفه الباحثون والمفكرون بتعاريف كثيرة كلّها متقاربة المعنى وإن اختلفت الصيغ..

وللأستاذ يوسف عبد الرحمن المرعشلي كلمة مناسبة للمقام يقول فيها: وأمّا الإسرائيليات فيمكن تعريفها: بأنّها الروايات المأخوذة عن اليهود والنصارى في أخبار أممهم السابقة وقصص أنبيائهم، وإن كان الجانب اليهودي هو الذي اشتهر أمره، وغلب على الجانب النصراني بسبب أغلبية اليهود في ذلك الوقت واختلاطهم مع المسملين في بلادهم، ولقد نزل القرآن بموضوعات وردت في التوراة والإنجيل، كقصة آدم المنيخ ونزوله إلى الأرض، وقصة موسى المنيخ مع قومه اليهود، وقصة عيسى النيخ وأمّه مريم، كل ذلك ورد في القرآن الكريم موجزاً يقتصر على ذكر العظة والعبرة من

<sup>(</sup>١) تــاريخ المدينة ٣: ١٠٣٦، وانظر مسند أحمد ١: ٦٣ ومروج الذهب ٢: ٣٤٠، حلية الأولياء ١:

أقول: وقوله: وقد وجد المسلمون تفصيل هذا الإيجاز عند أهل الديانات السابقة عما لا يتعارض مع شريعتهم مع شريعتهم من القول؛ إذ كيف لا يتعارض مع شريعتهم مع أنّ النبي درّ عرق الغضب من جبينه المبارك لجرد أنّ عمر جلب معه أحاديث يهودية أعجبته كما سيبان؟.

ثم إنّ كلامه على ما في بعضه من سلامة وجودة ينقض أوله آخره؛ فالعجيب أنّ المرعشلي أثبت \_ بجدارة \_ خلال سرده للآيتين أنّ أحاديث اليهود وأهل الكتاب محرّفة عن عمد وقصد، فكيف لا يتعارض هذا مع شريعة المسلمين في المبدأ؟!!. وعلى أيّ حل سنسرد بعض الموارد الإسرائيلية التي أوردها ابن كثير في تفسيره، وفي تاريخه، لغرض الذي ذكرناه...؛ ولأول وهلة قد يظن الظان أنّها صادرة عن النبي عَلَيْقُهُ في حين أنّ منبعها اليهود، ومصانع التحريف، ودوافع المصلحة المتخاصمة مع الدين، ومع ما جاء به الوحي؛ لأجل ذلك فمن المهم أنّ نلقي بالعهلة في ذلك على الصحابة، حيث الصقوها بالنبي عَلَيْهُم، بلا مسوغ من الدين، ولا برهان من رب العالمين..

### المورد الأول

قل ابن كثير في تفسيره: وأمّا ما روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعاً (٤) إلى النبي عَيْمَا الله : «بعث الله جبرائيل إلى آدم وحوّاء، فأمرهما ببناء الكعبة،

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٧٩.

<sup>(</sup>٣) مقدمة تفسير ابن كثير ١: ١٨ دار المعرفة طبع سنة ١٤١٢ للهجرة المباركة.

<sup>(</sup>٤) المرفوع: هو المسند المتصل إلى رسول الله.

فبناه آدم شم أمر بالطواف به وقيل له: أنت أول النّاس وهذا أول بيت وضع للناس» فإنّه كما ترى من مفردات ابن لهيعة وهو ضعيف، والأشبه والله أعلم أن يكون هذا موقوفاً على عبد الله بن عمرو، ويكون من الزاملتين اللتين أصابهما يوم اليرموك من كلام أهل الكتاب(۱).

أقول: مرّ عليك أنّ العجاج الخطيب نقل عن بشر المريسي أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص كان يروي الزاملتين عن النبي ويقال له لا تحدثنا عن الزاملتين وقد على على ذلك بقوله: وهذه الدعوى باطلة، فقد ثبت أنّ ابن عمرو كان أميناً في نقله وروايته، لا يحيل ما روي عن أهل الكتاب على النبي، كما ولا يحيل ما روي عن النبي على أهل الكتاب على النبي على أهل الكتاب.

أقول: واضح أنّ قول ابن كثير: والأشبه والله أعلم أن يكون هذا موقوفاً على عبد الله بن عمرو ويكون من الزاملتين...، لدليلٌ دامغ لدعوى عجاج الخطيب، ونحن نسئل العجاج وأمثاله عمّا هو أولى الأقوال بالاتباع...، فهل ما زعمه هو بلا تحقيق ولا دراية، أم ما قاله سلفه الإمام ابن كثر؟!!.

ومن شم فهو دليل صارخ على أنّ هذا الصحابي لا يرى حرجاً بنسبة السيهوديات وكلام أهل الكتاب إلى رسول الله تقوّلاً، ولا ندري كيف نلائم ويلائم ابن كثير بين ما جعله الأشبه وبين قول النبي عَلَيْلَةُ: «من كذب عليّ متعمداً فهو من أهل النار» (١)؟؟؟!!!.

أضف إلى ذلك أنّ عبد الله بن لهيعة (قاضي مصر) ليس ضعيفاً باتفاق، إذ في الوقت الذي ضعفه البعض، نص آخرون من جهابنة الفن على أنّه معتمد الرواية بل هو إمام فيها، ومن هؤلاء الإمام يحيى بن معين وأحمد بن حنبل وابن وهب وسفيان الثوري وغيرهم؛ حيث حكموا بضبطه وإتقانه، مضافاً إلى أنّه ممن احتج به أصحاب السنن كالنسائي والترمذي وابن ملجة وأبو داود بل قد أخرج له البخاري ومسلم أيضاً في صحيحيهما، بل إنّ الثاني منهما قد احتج به، فراجع ترجمته لتتحقق

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثر ۱: ۳۹۱.

<sup>(</sup>٢) السنة قبل التدوين: ٣٥١.

<sup>(</sup>٣) السنة قبل التدوين: ٣٥١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٢: ٨١. وهو من الأحاديث المواترة أيضاً.

من ذلك؛ وعلى هذا فالألصق بقواعد المصطلح أن يقال في حق ابن لهيعة: ثقة ضُعِّفُ لا أنّه ضعيف، وليس هذا بالذي يغيب على ابن كثير، لكن المحاولات التي لا تنقطع لرفع اللوم عن قداسة الصحابة بلا مشروعية هي ـ فيما يبدو ـ من أسمى الأهداف!.

#### المورد الثانى

قل ابن كثير في تفسيره: ...عن عبد الله بن عمرو بن العاص قل: قل النبي عَلَيْهُ: «إذا طلعت الشمس من مغربها خر إبليس ساجداً ينادي ويجهر: إلهي مرني أن أسجد لمن شئت، فيجتمع إليه زبانيته فيقولون كلهم: ما هذا التضرع؟ فيقول: إنّما سألت ربي أن ينظرني إلى الوقت المعلوم، وهذا الوقت المعلوم ثمّ تخرج دابّة الأرض من صدع الصفا، فأول خطوة تضعها بأنطاكيا فتأتي إبليس فتلطمه».

ثم قبال ابن كثير: ولعله من الزاملتين اللتين أصابهما عبد الله بن عمرو يوم اليرموك فأمّا رفعه (=نسبته إلى رسول الله) فمنكر (١).

أقـول: وهو واضح في المقصود، ويبدو أنّ العجاج الخطيب ألفّ كتابه السنّة قبل التدوين ولمّا يطالع تفسير ابن كثير!!!.

#### المورد الثالث

قال ابن كثير: وروي بإسناد متصل عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: سمعت رسول الله يقول جين خرجنا معه إلى الطائف فمررنا بقبر: «هذا قبر أبي رخال وهو أبو ثقيف وكان من ثمود وكان بهذا الحرم فدفع عنه، فلمّا خرج أصابته النقمة التي أصابت قومه بهذا المكان فدفن فيه وآية ذلك أنّه دفن معه غصن من ذهب إن أنتم نبشتم عنه أصبتموه فابتدره الناس فاستخرجوا منه الغصن.

قىل أبن كثير: يخشى أن يكون وهم في رفع هذا الحديث، وإنّما يكون من كلام عبد الله بن عمرو بن العاص الذي أخذه من الزاملتين، وقال شيخنا أبو الحجاج: (شيخ ابن كثير) بعد أن عرضت عليه ذلك: وهذا محتمل والله أعلم (٢).

## المورد الرابع

وخرّج ابن كثير حديثاً عن عبد الله بن عمرو بن العاص بسند صحيح أنّه قال:

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۲: ۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢: ٢٣٩.

يه بط الله عزوجل حين يه بط وبينه وبين خلقه سبعون ألف حجاب منها النور والظلمة، فيضرب الماء في تلك الظلمة صوتاً له القلوب.

قل ابن كثير: وهذا موقوف على عبد الله بن عمرو من كلامه، ولعلّه من الزاملتين (١).

أقول: لم ينسب عبد الله هذا الحديث إلى الرسول، فهو موقوف عليه، غير أنّه يؤاخذ أشد المؤاخذة في عدم ذكره لمأخذ الحديث، وسبب ذلك أنّ الناس ينظرون إلى عبد الله بن عمرو أميناً على الإسلام وعلى السنّة، وكونه يحدث عن الزاملتين من دون أن يصرح بأنّه يغترف منهما تدليس وإيهام وتعمية، والمسلم بمجرد أن يسمع عن عبد الله ما هو من قبيل هذه اليهوديات ينسبه إلى الإسلام والرسول من دون أدنى تأمل، كما هي طبيعة العوام الساذجة، بل غير العوام!!!. على أنّنا لا نشك في أنّ فرية هبوط الله ونزوله إلى الأرض عقيدة يهودية محضة، كما ألح ابن كثير بل غيره ممّن نصّوا على ذلك.

#### المورد الخامس

قال ابن كثير روي عن ابن عباس أنّه قال في قوله تعالى: ﴿الّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَات وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ " قال: سبع أرضين في كل أرض نبي كنبيكم، وآدم كآدمكم، ونوح كنوحكم وإبراهيم كإبراهيم وعيسى كعيسى، ولم يذكر لموسى مثيلاً. وقد علق ابن كثير على ذلك بقوله: هو محمول على أنّ ابن عباس أخذه من الإسرائيليات".

أنت ترى أنّ المفسرين \_ كابن كثير \_ لو لم يخبرونا بأنّ مثل هذه الترهات هي إسرائيليات لما تردد جمهور البشرية في نسبتها إلى النبي، خاصّة وأنّ سنده إلى الصحابي صحيح حسب الصناعة باتفاق، وقد صرح البيهقي بذلك بقوله: صحيح ولكن منكر المتن وقال السيوطي: وهذا من البيهقي في غاية الحسن فلا يلزم من صحة الإسناد

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثر ۳: ۳۲۸.

<sup>(</sup>٢) الطلاق: ١٢.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ١: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) حكاه عنه ابن حجر في الفتح ٦: ٢٠٩، والمناوي في فيض القدير ٣: ٤٨٢.

الإسرائيليّات وآيديولوجية ترك السنة ......

صحة المتن<sup>(۱)</sup>.

أضف إلى ذلك فالرواية وإن كانت موقوفة على ابن عباس إلا أنّ أغلب الناس من لاحظ له في علوم التفسير والحديث والعقيلة لا يتردد بنسبتها إلى النبي حينما يجدها في مصادر التفسير المعتملة أو مصادر السنّة النبوية المعتملة أيضاً، وهذه \_ كما أخبرناك \_ هي المشكلة..

وقد تقول: إنّ ابن عبّاس ليس من خصوم علي، فكيف ينتهج منهج الإسرائيليات، مع أنّ هذا \_ بحسب الفرض \_ هو منهج الخصوم؟!.

قلنا: المبدأ العام في رواية الإسرائليات لخصوم علي فهم من أكثر فيها إلى ما هو أبعد من حد الإسراف، وهذا يكفي لتحقيق مصداقية ما افترضناه، أضف إلى ذلك فابن عبّاس ليس معصوماً من الزلل ونتوقع منه ومن كثير من أهل الطريقة المحمودة أن يزلّوا مثل هذا الزلل، بل ما هو أكبر من ذلك، ولكن من دون أن يكون مثل ذلك مبدأ لهم في قرائة الدين كما لخصوم علي، ولقد تقدم عليك في فصول سابقةٍ أنّ مرويات ابن عبّاس وما شاكله وإن كان الأصل فيها القبول، إلا أنّها محكومة بمعايير مسة أو ستة فتذكرها، وتذكر أيضاً أنّ كثيراً من محبّي علي وقع - بلا إرادة - أسيراً لطريقة التفكير الأخرى!.

#### المورد السادس

وأخرج ابن كثير في البداية والنهاية قال: وقد ذكر السدي عن أبي مالك وأبي صالح عن ابن عباس..؛ وعن مرّة عن ابن مسعود وعن ناس من أصحاب رسول الله قالوا: فبعث الله جبرائيل في الأرض ليأتيه بطين منها فقالت الأرض أعوذ بالله منك....

وقد علق عليه ابن كثير بقوله: ولبعض هذا الحديث شاهد من الأحاديث، وإن كان كثير منه متلقّى من الإسرائيليات (٢٠).

أقـول: ومعـنى كلام ابن كثير أنّ بعض النصوص عبارة عن خليط بين ما يمكن الصاقه بالـنبي عَلَيْهُ وبـين ما لا يمكـن الصاقه به من المتقول عليه، وهذا حين يحلو

<sup>(</sup>١) حكاه عن السيوطي العجلوني في كشف الخفاء ١: ١١٣.

<sup>(</sup>۲) البداية والنهاية ۱: ۹٦.

للصحابة أن يفعلوا وأن لا يفعلوا.

#### المورد السابع

روى أحمد بسنده عن سمرة بن جندب عن النبي عَلَيْقَالُمُ قال: « لما ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولد» فقال لها: سميه عبد الحارث فإنّه يعيش فعاش وكان ذلك من وحى الشيطان وأمره (١).

وقد علق عليه الإمام الترمذي بقوله: حسن غريب (٢). كما وقد علق عليه الحاكم بقوله: صحيح الإسناد ولم يخرجه (٢).

ومع ذلك فقد قال ابن كثير: والظاهر أنّه تلقاه من الإسرائيليات، والظاهر أنّ هذا متلقّى عن كعب الأحبار، فالمظنون بل المقطوع به إنّ رفعه إلى النبي خطأ<sup>(٤)</sup>.

أقـول: المقصود من الرفع إلى النبي، إلصاقه به ونسبته إليه، وهو على ما عرفت عين التقول عليه.

#### المورد الثامن

وروي عن ابن عباس بأسانيد عن النبي حديثاً طويلٌ جدٌ في قصة هاجر وإسماعيل للتَّكِلُمُ وبئر زمزم لا حاجة لسردها بطولها، مشحون بالنكارة، وسمين بالغرابة، الأمر النبي حدى بابن كثير ليقول: وهذا الحديث من كلام ابن عباس..، وموشح برفع بعضه عن رسول الله، وفي بعضه غرابة، وكأنّه ممّا تلقاه ابن عباس عن الإسرائيليات، وقال أيضاً: وكأنّ بعض هذا السياق متلقّى من الإسرائيليات، ومطرز بشيء من المرفوعات (٢). والمقصود واضح.

#### المورد التاسع

روى مسلم عن أبي هريرة قال: أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدي فقال:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٥: ١١.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ٤: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٢: ٥٤٥.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ١: ١٠٨.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ١: ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية ١: ١٨١.

«خلق الله عزوجل التربة يوم السبت، وخلق فيها الجبال يوم الأحد، وخلق الشجر يوم الاثنين، وخلق المكروه يوم الثلاثاء، وخلق النور يوم الأربعاء، وبث فيها الدواب يوم الخميس، وخلق آدم الطيخ بعد العصر من يوم الجمعة، في آخر الحلق، في آخر ساعة من ساعات الجمعة فيما بين العصر إلى الليل» (۱).

وقد علق عليه ابن كثير بقوله: وهذا الحديث من غرائب صحيح مسلم وقد تكلم فيه علي بن المديني والبخاري وغير واحد من الحفاظ وجعلوه من كلام كعب وأنّ أبا هريرة سمعه من كعب (=الأحبار) (٢٠).

أقول: يلازم الجزم بأنّه من كلام كعب أنّ أبا هريرة كاذب على رسول الله.

#### المورد العاشر

روى الإمام عن نافع مولى عبد الله بن عمر، عن عبد الله عمر أنّه سمع النبي عَيَلِهُ يقول: «إنّ آدم صلّى الله عليه وسلم لمّا أهبطه الله تعالى إلى الأرض قالت الملائكة: أي رب نحن أطوع لك من بني آدم، قال الله تعالى للملائكة: هلمّوا ملكين من الملائكة حتى يهبط بهما إلى الأرض فننظر كيف يعملان، قالوا: ربنا! هاروت وماروت، فهبطا إلى الأرض ومثلت لهما الزهرة امرأة من أحسن البشر، فجائتهما فسألاها نفسها، فقالت: لا والله حتى تتكلما بهذه الكلمة من الإشراك، فقالا: والله لا نشرك بالله أبداً، فذهبت ثمّ رجعت بصبي تحمله فسألاها نفسها، قالت: لا والله حتى تشربا هذا الحمر، فشربا فسكرا، فوقعا عليها، فسألاها نفسها، قالت: لا والله حتى تشربا هذا الحمر، فشربا فسكرا، فوقعا عليها، وقتلا الصبي، فلما أفاقا قالت المرأة: والله منا تركتما شيئاً ممّا أبيتماه عليّ إلاّ قد فعلتماه حين سكرتما، فخيّرا بين عذاب الدنيا والآخرة فاختارا عذاب الدنيا».

وقد علّق ابن كثير عليه في البداية والنهاية بقوله: وروى الإمام أحمد حديثاً مرفوعاً عن ابن عمر وصححه ابن حبّان في تقاسيمه، وفي صحته عندي نظر، والأشبه أنّه موقوف على عبدالله بن عمر، ويكون مّا تلقّه عن كعب الأخبار (1)، كما

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۸: ۱۲۷.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۱: ۷۲.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢: ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ١: ٥١.

قد علق عليه في تفسيره قائلاً: والأقرب أنّه من رواية ابن عمر عن كعب الأحبار لا عن النبي (١).

أقول: ولازم ذلك كذب عبد الله بن عمر على النبي وتقوله عليه.

### المورد الحادي عشر

روى الحدثون بأسانيد صحيحة عن قتادة، قال \_ واللفظ لابن ملجة \_ : حدثنا أبو رافع عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّ يأجوج ومأجوج يحفرون كل يوم، حتى إذا كادوا يرون شعاع الشمس، قال الذي عليهم: ارجعوا فسنحفره غداً، فيعيده الله أشد ما كان حتى إذا بلغت مدتهم، وأراد الله أن يبعثهم على الناس، حفروا، حتى إذا كادوا يرون شعاع الشمس، قال الذي عليهم: ارجعوا فستحفرونه غداً إن شاء الله تعالى واستثنوا، فيعودون إليه، وهو كهيئته حين تركوه، فيحفرونه، ويخرجون على الناس فينشفون المه ويتحصن الناس منهم في حصونهم فيرمون بسهامهم إلى السماء، فترجع وعليها كهيئة المم، فيقولون: قهرنا أهل الأرض، وعلونا أهل السماء، فيبعث الله نَغَفًا (=نوع من الدود) في أقفائهم فيقتلهم الأرض، وعلونا أهل السماء، فيبعث الله نَغَفًا (=نوع من الدود) في أقفائهم فيقتلهم بها؛ والذي نفسي بيده إنّ دواب الأرض لتسمن وتشكر شكراً من لحومهم» (").

علق عليه ابن كثير في تفسيره بقوله: إسناده جيد قوي، ولكن متنه في رفعه نكارة، ولعل أبا هريرة تلقاه من كعب؛ فإنّه كان كثيراً ما يجالسه<sup>(۱۲)</sup>، وفي البداية والنهاية قال: هو مأخوذ عن كعب الأحبار كما قاله بعضهم (۱).

أقول: وقول ابن كثير: إسناده جيد وقوي ليس كما ينبغي بل هو صحيح بحسب الصناعة، كما في زوائد سنن ابن ملجة (٥)، بل هو صحيح على شرط الشيخين كما جزم الحاكم والذهبي (١).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱: ۱٤۳.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ملجة ٢: ١٣٦٤، وانظر مسند أحمد ٢: ٥١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثبر ٢: ١١١.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ٢: ١٣٣.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ملجة ٢: ١٣٦٤.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الحاكم ٤: ٤٨٨، تلخيص المستدرك ٤: ٤٨٨.

## المورد الثاني عشر

روى الطبراني قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن عرس المصري، حدثنا وهب الله بن رزق أبو هريرة، حدثنا بشر بن بكر، حدثنا الأوزاعي، حدثني عطاء عن عبد الله بن عباس قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنّ لله ملكاً لو قيل له التقم السماوات السبع والأرضين بلقمة لفعل، تسبيحه سبحانك حيث كنت»(۱).

وقد علق عليه ابن كثير بقوله: في رفعه نظر وقد يكون موقوفاً ويكون ممّا تلقاه من الإسرائيليات (٢٠).

#### المورد الثالث عشر

وقال ابن كثير: وقد روى الحافظ ابن مردويه من طريقين عن إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن يحيى عن مسعر عن عطية عن أبي سعيد (=الخدري) قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّ عيسى بن مريم النه أسلمته أمه إلى الكتاب ليعلمه فقال له المعلم: اكتب فقال: ما أكتب؟ قال: بسم الله، قال له عيسى: وما بسم الله؟ قال المعلم: ما أدري؟ قال له عيسى: البه بهاه الله، والسين سناؤه، والميم مملكته، والله إلىه الألهة، والرحيم رحيم الأخرة» وقد رواه والله إلىه الألهة، والرحيم رحيم الأخرة» وقد رواه ابن جرير من حديث إبراهيم بن العلاء الملقب بابن زبريق عن إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن يحيى عن ابن أبي مليكة عمن حدثه عن ابن مسعود ومسعر عن عطية عن أبي سعيد. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره، وهذا غريب جداً، وقد يكون صحيحا إلى من دون رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد يكون من الإسرائيليات لا من المرفوعات والله أعلم ".

أقول: والموارد من هذا القبيل كثيرة جداً في مصادر أهل السنّة، حيث جزم أساطينهم كما رأيت بأنّها وإن صحت بحسب السند على الظاهر، لكنّها لا تصح عن النبي عَلَيْكُ على الخقيقة، فهي إنّما تصح عن اليهود وكعب الأحبار ليس غير؛ ففضلاً عن أنّ العقل يأبى الانصياع إليها جملة وتفصيلاً، هي أيضاً لا شاهد لها من شرعنا المقلس.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطبراني ١١: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٤: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ١٩:١٩.

ولا ريب في أنّ كعباً أحد الكاذبين على رسول الله، وبغض النظر عن التفصيل يكفينا ما ذكره ابن كثير بقوله: وقال ابن لهيعة: حدثني سالم بن غيلان عن سعيد بن أبي هلال أن معاوية بن أبي سفيان قال لكعب الأحبار: أنت تقول: إنّ ذا القرنين كان يربط خيله بالثريا؟ فقال له كعب: إن كنت قلت ذلك فإن الله قال ﴿وَآتَكِينَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءُ سَبَبًا ﴾ وهذا الذي أنكره معاوية على كعب الأحبار هو الصواب، وألحق مع معاوية في ذلك الإنكار؛ فإنّ معاوية كان يقول عن كعب: إنْ كنّا لنبلو عليه الكنب، وذكر أيضاً الإسرائيليات بقوله: غالبها مبدل مصحف محرف مختلق، ولا حاجة لنا مع خبر الله تعالى ورسول الله صلى الله عليه وسلم إلى شيء منها بالكلّية؛ فإنّه دخل منها على الناس شر كثير وفساد عريض (۱).

أقول: فلماذا لم يرم باللوم جهبذ الأمّة ابن كثير على الصحابة العدول وهم يتقولون على رسول الله ما لم يقله؟ أليست صناعة التقول كذب على الرسول أم ماذا؟!!!. فلماذا لم يرم باللوم عليهم وقد سفّه عقولهم واستهزأ بهم وتلعب بعقيدتهم حثالة اليهود هذا؟. ولماذا لم يرم باللوم عليهم وهم لم يعبأوا بقول الرسول: «من كذب على متعمداً فليتبوء مقعده من النار».

والأدهى من ذلك إنّ علماء الأمّة كابن كثير فتحوا لنا \_ وبحق \_ باباً من التشكيك في كل مرويات هؤلاء الكلهم العدول عن رسول الله عَلَيْهُ ، لا يوصدها الموصد بسهولة، بل إنّ التشكيك سارٍ في بقية المرويات الأحاد لهؤلاء الكعبويين سراية النار في الهشيم..

أمّا الروايات النبوية المتواترة والتي تكاد، فلا ريب عندنا نحن المسلمون شيعة وسنّة بصدورها عن أشرف الخلق محمد، ولكن المصيبة العظمى في تلك المرويات الأحاد الصحيحة أو التي لم يشك أحد بصحتها بحسب الصناعة؛ أي تلك المتقوّلة على النبي والتي هي كثيرة للغاية؟؟؟!!!.

هنا تتجلى فائدة نظرية التقسيم، إذ ليس المطلوب من النبوة بيان الشرع فحسب، فعلى النبي عَلَيْهُ أن ينقذنا من هذه الورطة وما يماثلها؛ فلهذا ولمثله أصرت النبوة على أن يتواتر عنها: « كتاب الله وعترتي لن يفترقا حتى يردا

<sup>(</sup>۱) تفسیر این کثیر ۳: ۱۰۶.

على الحوض» وغيره من المتواتر، فآل البيت هم المقياس إذن؛ لأنّ ابن كثير وغيره أثبتوا لنا خلال ما تقدم \_ وبمنتهى الجدارة \_ أنّ معايير الصحّة والضعف، في كلّ الفروض، لا تغني شيئاً..

هذا، وهناك شيء آخر، وهو أنّ مجاميع الحديث الشيعيّة لم تسلم هي الأخرى من رواية الإسرائيليّات، لكن الخطب في هنه المجاميع سهل يسير، فالشيعة لا تعتقد بصحّة كل ما تنقل عن النبي وأهل بيت العصمة في كتبها، وأكثر من ذلك وهو أنّ ما وجد من الإسرائيليات في تلك المجاميع لا يصحّ سنده بل لا يعتبر بحال، يضاف إلى ذلك فليس هناك من كبار رواة الشيعة من كان تلميذاً ليهودي كما هو حال كبار الصحابة من مثل من ذكرناهم.

## مبادىء تعاطى الإسرائيليات

هناك تساؤل مهم وخطير؛ فإذا كانت درة عمر تخفق على رؤوس الصحابة السكلّهم عدول، صاعدة نازلة بلا هوادة لمنعهم من الرواية عن رسول الله، فكيف وأين ومتى تسنّى لهؤلاء السكلّهم العدول أن يتقولوا عن رسول الله؟؟ فهل رووا وتقولوا على رسول الله عَيْلُهُ بعد ممات عمر أم ماذا؟؟ وهل يمكن التصديق بأن يخالف الكلهم عدول سنّة عمر بن الخطاب في المنع من الرواية حتّى بعد مماته، ويجسروا على الرواية، مع أنّ الإتجاه الإسلامي العام كان عمري الهوى؟؟ أم أنّ هناك فرقاً في سياسة الدولة بين الإسرائيليات فيجوز تداولها ونشرها، وبين غيرها، فلا يجوز تداولها ونشرها، وبين غيرها، فلا يجوز تداولها؟؟؟.

ولا تقل لي: بأنّ مثل أبي هريرة ذكر بأنّه لم يكن ليحدّث في عهد عمر بما حدث به بعد موته? فهذا صحيح، لكن الأمر لا يقف على أبي هريرة وحده، فعدد السكلّهم عدول من تقول على النبيّ الإسرائيليات طائفة من الصحابة، كما نص ابن كثير آنفاً؟ فهل من المعقول أنّ كل هؤلاء خالفوا سيرة عمر بهذه البساطة؟.

لقد مرّ عليك سابقاً أنّ كل الحكّام من خصوم أمير المؤمنين علي أصرّوا على منع تداول الرواية النبوية التي لم يسمع أو لم يسمح بها في عهد عمر تطبيقاً لشعار حسبنا كتاب الله، ولكنّي أتحدى الجميع أن يأتوني برواية واحدة صحيحة أو ضعيفة عن هذا الخط تعلن المنع من رواية الأسرائيليات...، بلى، روي عن عمر بسند صحيح أنّه قال

لكعب الأخبار: لتتركن الأحاديث أو لألحقنك بأرض القردة (١). ولكن هذا النص زاد في الطين بلة، ولو لم يرو لكان أسلم لموقف الخليفة!! وما أشبه هذا بما ثبت عنه أنّه منع من العمل بالرأي في دين الله، في حين \_ تواتر عنه \_ أنّه أول من أسس له مدرسة، وأول من شرع، من خلاله، تحت مظلة المصالح والمفاسد، الابتداع في الدين، ولا أخالك نسيت قوله: نعمت البدعة هذه..؛ إنّ عمر في الوقت الذي منع كعباً من الحديث، خلال النص الآنف، تواتر عنه، بشكل لافت للنظر، اللجوء إلى مقرراته الإسرائيلية في كثير من الشؤون، وإليك بعض النصوص الصحيحة والمعتبرة في ذلك..

قال ابن شبة في تاريخ المدينة: أخبرنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد عن أبيه، عن صالح بن كيسان قال: قال ابن شهاب الزهري: بلغنا أنّ أهل الكتاب كانوا أول من قال لعمر: الفاروق، وكان المسلمون يؤثرون ذلك من قولهم، ولم يبلغنا أنّ رسول الله عَمَالًا ذكر من ذلك شيئاً، ولم يبلغنا أنّ ابن عمر قال ذلك إلا لعمر (٢)....

أقـول: وقـد مر عليك أنّ أهل الكتاب هم اليهود؛ إذ لا يوجد في المدينة غيرهم، ولكن أين هي درة عمر، ولماذا لم ترفع؟!!!

وفي تاريخ الطبري ـ ما معناه ـ أنّ كعباً تنباً بمقتل عمر قائلاً له: يا أمير المؤمنين اعهد، فإنّك ميت في ثلاثة أيام. قال عمر: وما يدريك؟؟ قال: أجده في كتاب الله عنزوجل التوراة. قال عمر: آلله إنّك لتجد عمر بن الخطاب في التوراة قال: اللهم لا، ولكنّي أجد صفتك وحليتك، وأنّه قد فني أجلك ٣٠).

أقول: لاحظ كعباً يصف التوراة بكتاب الله من دون أن يعترض عمر.

وروى ابن شبة قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن الزبير، وعبد الله بن رجاء قالا: حدثنا إسرائيل عن أبي إسحاق، عن عمرو بن ميمون قال: دخل عليه (=عمر) كعب الاحبار فقال: ﴿الْحَقُّ مِنْ رَبِكَ فَلا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ قد أنبأتك أنك شهيد فقلت: من أين لي بالشهادة وأنا في جزيرة العربُ(١٠)؟.

<sup>(</sup>١) تاريخ أبي زرعة: ٢٧٠ / ١٤٧٥. دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المدينة ٢: ٦٦٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري٣: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ المدينة ٣: ٩١٧، طبقات ابن سعد ٣: ٣٤٢.

أقول: فأين درة عمر، ولماذا لم يضرب بها كعباً؟!

وروى أيضاً عن عبد الله بن شقيق، عن أقرع مؤذن عمر قال: بعثني عمر رضي الله عنه إلى الأسقف فدعوته فجعلت أظلهما من الشمس، فقال عمر رضي الله عنه: يا أسقف، هل تجدنا في الكتب؟!! قال: نعم، قال: فكيف تجدني؟!! قال: أجدك قرنا، قال: فرفع عليه الدرة وقال: وعلى قرني مه؟ قال: قرناً حديداً أميناً شديداً، قال: فكيف تجد الذي بعدي؟ قال: خليفة صالحاً غير أنّه يؤثر قرابته، قال: يرحم الله عثمان، يرحم الله عثمان \_ ثلاثا \_ قال: فكيف تجد الذي بعده؟ قال: أجد حداً حديداً، فوضع عمر رضي الله عنه يده على رأسه وقال: وازفراه، وازفراه، وازفراه. فقال: يا أمير المؤمنين إنّه خليفة صالح ولكن يستخلف حين يستخلف والسيف مسلول والدم مهراق(١).

وقى ال الزمخشري: أتى كعبُ الأحبار عمر بن الخطاب بكتاب، قد تشرّمت نواحيه، فيه التوراة، فاستأذنه أن يقرأه، فقال له: إنْ كنت تعلم أنّ فيه التوراة التي أنزلها الله على موسى بطور سينا فاقرأها آناء الليل والنهار (٢).

وقال كعب الأحبار لعمر بن الخطاب: إنّا لنجد: ويل لملك الأرض من ملك السماء. فقال عمر: إلاّ من حاسب نفسه، فقال كعب: والذي نفسي بيده إنّها في التوراة لتابعتها، فكبّر عمر ثمّ خرّ ساجداً (٣).

أقول: فأين هي الدرة؟ ولماذا يمنع الخليفة عمر من سنة رسول الله، ويستمع لكلام السيهود وأهل الكتاب على أنها وحي منزل؟ ولماذا يحب أن تفشو وتنتشر؟ ولماذا يكره - في المقابل - أن يكون الحديث عن رسول الله ظاهراً؟ ولماذا يخر ساجداً لبشارات التحريف اليهودي؟!! لعلنا لا نغالي إذا افترضنا أنّ الخليفة عمر كان لا يحرى بأساً بالاستماع لحديث اليهود، وإذا كان الأمر كذلك فالصحابة والرعية والناس على دينه بالضرورة..

قال ابن كثير في هذا الشأن: إنّ كعباً لمّا أسلم في زمن عمر كان يتحدث بين يدي عمر بن الخطاب بأشياء من علوم أهل الكتاب، فيستمع له عمر تأليفاً له، وتعجباً ممّا

<sup>(</sup>١) تاريخ المدينة ٣: ١٠٧٨.

<sup>(</sup>٢) الفائق للزنخشري ٢: ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال ١٢: ٥٧٥.

عنده ممّا يوافق كثير منه الحق الذي ورد به الشرع المطهّر، فاستجاز كثير من الناس نقل ما يورده كعب الأحبار لهذا(۱).

أقول: لاحظ جزم ابن كثير في أنّ من تعاطى الاسرائيليات من المسلمين إنّما استجاز ذلك اتّباعاً لسنّة عمر..، أمّا تعجّب عمر فهو أمر لم يرضه الرسول منه، وقد كنان هذا قبل أن يختار الله النبي عَيْلِينًا، فالتعجب إذن هو النبي عَيْلِينًا، وفي ذلك بعض الإسرائيليات، لكن مثل هذا التعجّب عصيان واضح للنبي عَيْلِينًا، وفي ذلك بعض النصوص المعتبرة..

## الرسول يقف بوجه الإسرائيليات

أصل ذلك في القرآن في قوله: ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلَم عَنْ مَوَاضِعِه ﴿ الله وَله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فقال عَلَيْهُ: «يا ابن الخطاب أمتهوكون أنتم كما تهوكت اليهود والنصارى، أما والذي نفس محمد بيله لقد جئتكم بها بيضاء نقيه، ولكني أعطيت جوامع الكلم واختصر لي الحديث اختصاراً»(1).

وقال النووي في هذا الصدد: غضب النبي عَلَيْكُ حين رأى مع عمر صحيفة فيها شيء من التوراة، وقال: «أفي شك أنت يا ابن الخطاب»؟. وفي رواية: «أم آت بها بيضاء نقية»؟. وفي لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي». وفي رواية: «ألم آت بها بيضاء نقية»؟. وفي

<sup>(</sup>۱) تاریخ ابن کثیر ۱: ۱۹.

<sup>(</sup>Y) النساء: 23.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٧٩.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ١٤٨.

رواية: «لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي» فلولا أنّ ذلك معصية ما غضب صلى الله عليه منه...(١).

التهوك: هو التهور على ما في الفائق (٢)، والحديث صحيح فيما يلوح من طريقة النووي في الاستدلال؛ فقد أرسله إرسال المسلمات، يضاف إلى ذلك أنّ ابن أبي الحديد نص بأنّه من الأخبار الصحيحة غير المقدوح فيها (٣)، وقد على الألباني على هذا الحديث بملاحظة مجموع شواهده قائلاً: فهو على أقل تقدير حديث حسن (١).

هذا، وقد رواه عبد الرزاق عن معمر عن أيوب عن أبي قلابة بلفظ: أنّ عمر بن الخطاب مرّ برجل يقرأ كتاباً سمعه ساعة فاستحسنه فقال الرجل: أتكتب من هذا الكتاب؟. فقال عمر: نعم، فاشترى أديماً لنفسه ثم جاء به إليه، فنسخه في بطنه وظهره، ثم أتى به النبي فجعل يقرؤه عليه، وجعل وجه رسول الله يتلون، فضرب رجل من الأنصار بيله على الكتاب، وقال: ثكلتك أمك يا ابن الخطاب ألا ترى إلى وجه رسول الله منذ اليوم، وأنت تقرأ هذا الكتاب!. فقال الرسول عند ذلك عَلَيْهُ: "إنما بعثت فاتحاً وخاتماً، وأعطيت جوامع الكلم، وفواتحه، واختصر لي الحديث اختصاراً، فلا يهلكنكم المتهوكون" (٥).

كما رواه (=عبد الرزاق) عن الثوري عن جابر عن الشعبي عن عبد الله بن ثابت قال: جاء عمر بن الخطاب على النبي فقال: يا رسول الله، إني مررت بأخ لي من بني قريضة وكتب لي جوامع من التوراة، أفلا أعرضها عليك؟ فتغير وجه رسول الله. فقال عبد الله بن ثابت الأنصاري: مسخ الله عقلك يا عمر ألا ترى ما بوجه رسول

<sup>(</sup>۱) الجموع ۱۰: ٣٢٨، وانظر المصادر التالية: الفائق في غريب الحديث ٣: ١١، شرح نهج البلاغة ٩: ٢٨٦، العين للفراهيدي ٤: ٦٠، غريب الحديث لابن سلام ٣: ٢٨، النهاية الأثيرية ٥: ٢٨٦، لسان العرب ١٠: ٥٠٨، ختار الصحاح محمد عبد القادر: ٣٥٩، تاج العروس ٧: ١٩٧.

<sup>(</sup>۲) الفائق في غريب الحديث ٣: ١١١.

<sup>(</sup>٣) شرخ نهج البلاغة ٩: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) إرواء الغليل ٦: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) مصنف عبد الرزاق ٦: ١١٣، وأنظر مصنف ابن أبي شيبة ٧: ٤٤٠، والجامع الصغير للسيوطي ١: ٢٩٣، فيض القدير للمناوي ٢: ٧٢٠.

الله؟. فقال عمر: رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً. فقال: «والذي نفس محمد بيده لو أصبح فيكم موسى ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم، أنتم حظي من الأمم وأنا حظكم من النبين»(١).

وروى عبد الرزاق بطريق رجاله ثقات عن حفصة (بنت عمر) زوج الرسول كالمروي عن عمر آنفاً؛ فقد قال: أخبرنا معمر عن الزهري أنّ حفصة زوج النبي جاءت إلى النبي بكتاب من قصص يوسف في كتف فجعلت تقرأ عليه والنبي يتلون وجهه..، فقال عَلَيْهُ: "والذي نفسي بيده لو أتاكم يوسف وأنا فيكم فاتبعتموه وتركتموني لضللتم".

أقول: والملاحظ من مجموع هذه الأخبار أنّ عمر بن الخطاب ممّن تأثر بكتب اليهود ومضامينها في العهدين النبوي وما بعده، وكذلك مريدوه من بعده؛ خاصّة الخط الحاكم، فمعاوية ويزيد بن معاوية مثلاً كانا يستعينان بأهل الكتاب بشكل ظاهر حتى أنّهما وظفا بعضهم للإستشارة السياسية والإداريّة وغير ذلك، ولقد عرفت أنّ نظام الحلافة المسمّة بالراشدة كان قد قدّم زيد بن ثابت ذا الثقافة اليهودية في مجالات الفتوى والقضاء والقرآن..

ومّما يُؤْثر في ذلك عن معاوية ما رواه البلاذري بسند صحيح عن أبي صالح قال: كان الحادي يحدو ويقول:

إنّ الأمير بعده عليّ وفي الزبير خلف رضيّ

فقال كعب: لا بل هو صاحب البغلة الشهباء؛ يعني معاوية، فأتى معاوية كعباً فقال يا أبا اسحاق: أنّى يكون هذا وهؤلاء أصحاب النبي؟ قال كعب: أنت صاحبها يا أبا عبد الرحمن (كنية معاوية) (٣).

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ٦: ١١٣.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٦: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٦: ١١٣. دار الفكر.

#### خلافة أمير المؤمنين علي بلاء بنظر اليهود

روى الطبراني \_ بسند صحيح \_ عن عمر بن الخطاب أنّه قال لكعب الأحبار: يا كعب كيف تجد نعتي؟ قال: أجد نعتك قرناً من حديد. قال: وما قرن من حديد؟؟ قال: أمير سديد لا تأخذه في الله لومة لائم. قال: ثم مه؟ قال: ثم يكون بعدك خليفة تقتله فئة ظالمة: قال: ثم مه؟؟ قال: ثمّ يكون البلاء(١٠).

أقول: قد علَّق الهيثمي في المجمع بقوله: رواه الطبراني ورجاله ثقات (٢)، لكن يلفت النظر أنّ هذا اليهودي وصف خلافة أمير المؤمنين على بأنّها خلافة البلاء، فاحفظ هذا!!!

## أمير المؤمنين على سفاك للدماء بنظر اليهود

ويؤيّد وجود مثل هذه الرؤية اللامسؤولة أنّ عمر قال لكعب يوماً: إنّى قد أحببت أن أعهد إلى من يقوم بهذ الامر، وأظنّ وفاتي قد دنت، فما تقول في عليّ (=ابن أبى طالب)؟ أشر عليَّ برأيك، وأذكر لي ما تجدونه عندكم، فإنَّكم تـزعمون أنّ أمـرنا هـذا مسطور في كتبكم، فقـال: أمّـا من طريق الرأي فإنّه لأ يصلح، إنّه رجل متين الدين، لا يغضى على عورة، ولا يحلم عن زلة، ولا يعمل بلجتهاد رأيه، وليس هذا من سياسة الرعية في شيء، وأمَّا ما نجِله في كتبنا فنجله لا يلي الأمر ولا ولمده، وإن وليه كان هرج شديد، قال: كيف ذاك؟ قال: لأنَّه أراق الدماء، فحرمه الله الملك؛ إنّ داود لمّا أراد أن يبني حيطان بيت المقدس أوحى الله إليه إنَّك لا تبنيه؛ لأنَّك أرقت الدماء، وإنما يبنيه سليمان. فقال عمر: أليس بحق أراقها؟ قال كعب: وداود بحق أراقها يا أمير المؤمنين. قال عمر: فإلى من يفضبي الأمر تجدونه عندكم؟ قال: نجده ينتقل بعد صاحب الشريعة والاثنين من أصحابه، إلى أعدائه الذين حاربهم وحاربوه، وحاربهم على الدين ٣٠٠.

أقول: فهذا نص على أنَّ عليًّا النَّظ رجل دموي، وأنَّ لا يستحق الخلافة

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطبراني ١: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٩: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٢: ٨١.

لذلك السبب، لكن من أين جاء كعب الأحبار بهذا المبدأ، وكيف تسنّى له أن يقارن موضوعياً بين أمير المؤمنين علي وبين نبي الله داود، وأنّ كليهما ليس أهلاً للقيادة السماوية؟؟..

.. في التوراة \_ توراة اليوم \_ في الاصحاح الثاني والعشرين من سفر أخبار الأيّام الأوّل: ودعا (=داودُ) سليمانَ ابنَهُ وأوصله أن يبني بيتاً للربّ إله إسرائيل. وقال داود لسليمان يا ابني قد كان في قلبي أن أبني بيتاً لاسم الربّ إلهي. فكانَ إليّ كلام الربّ قائلاً قد سفكت دماءً كثيرا (كذا) وعملت حروباً عظيمة فلا تبني بيتاً لاسمي لأنّك سفكت دماءً كثيرة على الأرض أمامي. هوذا يولد لك ابن يكون صاحب راحة وأُريحهُ من جميع أعدائه حواليه لأنّ اسمه يكون سليمان، فأجعل سلاماً وسكينة في إسرائيل في أيّامه، هو يبني بيتاً لاسمى، وهو يكون لى ابناً وأنا له أباً...(۱).

وفيها أيضاً أنّ الله دفع الملك عن داود لأنّه رجل دماء؛ ففي الاصحاح الساس عشر من صموئيل الثاني: وقد دفع الربُّ المملكة ليد أبشالوم أبنك، وها أنت واقع بشرّك لأنّك رجل دماء (٢٠).

أقول: قد مرّ عليك \_ عزيزي القاري \_ أنّ معمراً قال: سألت الزهري عن عثمان وعلي أيهما أفضل؟ فقال: الدم الدم؛ عثمان أفضلهما، قال معمر: وكان يقول: أبو بكر وعمر وعثمان ثم يسكت (٣).

كما قد مرّ عليك أنّ ميمون بن مهران: كنت أفضل علياً على عثمان فقال لي عمر بن عبد العزيز: أيهما أحب إليك رجل أسرع في كذا يعنى في الملام، أو رجل أسرع في كذا يعنى في الدماء؟! قال فرجعت وقلت لا أعود (١٠).

وكذلك قول مالك بن أنس لمّا سئل عن عثمان وعلي: لست أجعل من خاض في الدماء كمن لم يخضها (٥).

وكذلك قول ابن تيمية في تفضيل عثمان على على: وأين إيثار بعض الناس

<sup>(</sup>١) الكتاب المقدّس/ التوراة: ٦٦٦ / سفر أخبار الأيّام الأول / الاصحاح: ٢٢ / الفقرة: ٧ .١٠

<sup>(</sup>٢) الكتاب المقدّس/ التوراة: ٥٠٩ / سفر صموئيل الثاني/ الاصحاح: ١٦/ الفقرة: ٩.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ٣٩: ٥٠٦.

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب لابن حجر ١٠: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٥) مناقب الشافعي ١: ٥٢٠.

بولاية أو مال من كون الأمة يسفك بعضها دماء بعض؟!(١).

نخلص من ذلك إلى نتيجة ثمينة للغاية؛ فيبدو أنّ عقيدة خصوم أمير المؤمنين علي في أنّه سفّاكً للدماء، وأنّه لا يصلح للخلافة، وأنّه خلافته خلافة بلاء؛ لأنّه لا يعمل بالرأي، ولا يغض طرفه عن الخطأ، ولا يحلم عن الزلّة، و...، عقيدة يهودية، وليست هي من مبتكرات الأمويين والزهري ومالك بن أنس وابن تيمية والبقية، وفي هذا تتضح معالم عناصر الآيديولوجية التاريخية بين الاتجاهين اليهودي والقرشي شيئاً فشيئاً..

يضاف إلى ذلك أنّ كعباً وكل خصوم علي - بضرب نفس النبوّة، يتيسّر له أن يهدّ بنيان أمير المؤمنين عليّ؛ إذ بعد أن هدّ هذا اليهودي بنيان نبي الله داود، وأنّه حاشا أنبياء الله - سفّاك للدماء، لن يقف بوجهه عليّ أو غير علي، ومن هذا المنطلق نجيب عن السؤال الذي أفرزته مباحث الفصل في عصمة النبي الذي يقول: لماذا نجد أنّ خصوم أمير المؤمنين علي يصرون على عدم عصمة الأنبياء سلام الله عليهم أجمعين؟ ولقد لاح لك الجواب!!.

والحديث في هذا طويل جدّاً، لكن ما نخلص إليه هو أنّ خصوم أمير المؤمنين علي، وكذلك من وقع أسيراً لتداعيات هذه الخصومة، يدورون على عنصر آخر من عناصر آيديولوجية ترك السنّة، ألا وهو عنصر الاستقاء من معين اليهود والثقافة الإسرائيلية، وبالتالي فهذا العنصر لمؤشر آخر على مصداقية حسبنا كتاب الله، وفي المقابل يقطع الجميع بأنّ أمير المؤمنين علياً وعموم أهل البيت المهيدية، وخلّص مواليهم وشيعتهم؛ كحذيفة وأبي ذر وعمّار وخزية وعشرات غيرهم، كانوا أبعد النّاس عن فكر التحريف والضلال الإسرائيلي، وحسبنا أن نعلم وقد علمنا ـ أنّ مثل كعب الأحبار وغيره من منابع اليهوديات، بايعوا خصوم أمير المؤمنين علي على الخلافة، في حين لم يبايعوه، وكانوا عوناً لخصومه وأعدائه عليه، ولا حاجة فيما أعتقد للإطالة والاطناب!!!.

<sup>(</sup>١) منهاج السنّة ٣: ٣٦٢. دار الكتب العلمية بيروت.

## الصحث الرابع:

# سيرة الشيخين وآيديولوجية ترك السنة

المعلن في الكتابات عن سيرة الشيخين هو اتخاذها منبعاً من منابع الدين ومصدراً من مصادر التشريع في الإسلام، وبعبارة أفصح فإنّ ما جاء به الرسول محكوم بفهم الشيخين أبي بكر وعمر للدين وطريقتهما في تمثيله، وحسبك أن تعرف أنّ أتباعهما لا يسرون الدين ديناً إلاّ إذا فاض من معينهما؛ وآية من آيات ذلك أنّهم منعوا من حديث رسول الله مائة عام لجرد أنّ الشيخين لم يجبذا نشر الحديث، ومن ذلك أنّهم فتحوا باب الرأي على مصراعيه لجرد أنّ الشيخين كانا يتعاطيانه، وما زال أتباعهما خلال ألف وأربع مائة سنة يصلّون التراويح لجرد أن عمر قال: نعمت البدعة هذه...، وقس على ذلك بقية أمور الدين، ولقد كثرت الكتابات والبحوث حول هذا الموضوع وأشبعت جوانبه للغاية، فلا داعي لاجتراره سوى مسألة واحدة، وهي البحث في سيرة الشيخين في إطار آيديولوجية أساسها الخصومة مع علي..

ففيما أعتقد فسيرة الشيخين محاولة من محاولات خصوم أمير المؤمنين علي للوقوف بوجه المد السماوي المنطوي فيه، فعلى ما علمت فجوهر الآيديولوجية هو الخصومة مع أمير المؤمنين علي وإن كانت قد قنّعت بأقنعة الشرع وبصبغة الدين في أجواء باردة ومناخات هادئة، وسيرة الشيخين لا تعدو ذلك، ونحن مهما شككنا فلا نشك في أنّ للشيخين أبي بكر وعمر خصومة معلنة مع أمير المؤمنين علي وبقية أهل البيت بسبب الخلافة المقدّسة، وعلى هذا فسيرتهما كذلك بالضرورة..

وبمراجعة سريعة في التاريخ نجد أنّ أول تطبيقات هذه المقولة هو إزواء أمير المؤمنين علي عن موقعيته السماوية في خلافة رسول الله، الأمر الذي يؤكد أنّ مثل هذه السيرة غير محصورة في إطار التشريع وأنّها من مصادره أو أنّها تدور على حقيقة المتعرف على المصالح والمفاسد من أجل الصالح الإسلامي العام؛ فهذا في الواقع مجرد قناع زيّنته أيدي الأتباع فيما بعد لتلصق السيرة بدين الله بطريقة نازية؛ فالشيخان أبو

بكر وعمر لم يعلنا أنّ كل ما يقولانه وجميع ما يفعلانه هو حق، بل قد أثر عنهما خلاف ذلك \_ بالتواتر \_ في نصوص كثيرة مشهورة ثابتة عند الجميع منها قول أبي بكر: وما كان خطأ فمنّي ومن الشيطان، وقول عمر: كل النّاس أفقه من عمر، وغير ذلك الكثير، أضف إلى ذلك ليس من الصدفة في شيء أن تكون هذه السيرة حجر عثرة لأمير المؤمنين علي دون غيره من بقية الصحابة، كما وليس من الصدفة أن يستفيد منها خصومه دون أتباعه وشيعته!!!.

ولقد أصدقنا التاريخ النبأ فهذا عبد الرحمن بن عوف ممثل القرشيين والناطق الرسمي عن خصوم على أحرج علياً يوم الشورى بهذه السيرة كيما يزوي عنه الخلافة، ولقد ولقد نجح في ذلك لعلمه بأنّ مثل علي لا يرى مثل هذه السيرة من دين الله، ولقد عَرَضْتُ لملابسات هذه القضية في كتاب عبد الله بن عمر فقلت هناك:

جاء فيما رواه المؤرخون ممّ ا يتعلق بأحداث الشورى أنّ عبد الرحمن بن عوف شرط على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كيما يولّيه الخلافة أن يعمل بكتاب الله وسنة رسوله، وسيرة الشيخين، لكنّ علياً لم يخضع للقسم الأخير من هذا الشرط \_ أعني سيرة الشيخين \_ فصرف ابن عوف عنه الخلافة ليولّي بدله عثمان بن عفان بلا تلكؤ أو تردد؛ فإنّ الأخير قبل الشرط بفقراته الثلاث أحسن القبول بلا تلكؤ أو تردد أيضاً.

وأخص بالذكر من هؤلاء المؤرخين عمن عرض لأحداث الشورى بشيء من التفصيل الطبري  $^{(1)}$ ، وابن قتيبة الدينوري  $^{(2)}$ ، واليعقوبي  $^{(3)}$ ، وابن الأثير  $^{(3)}$ ، وابن خلدون  $^{(6)}$ ، وابن كثير  $^{(7)}$ ، والذهبي  $^{(8)}$ ، والسيوطي  $^{(8)}$ ، وابن شبة  $^{(8)}$ ، وابن

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري ۳: ۲۹۷.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي ٢: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ ٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن خلدون ٢: ٥٧٠.

<sup>(</sup>٦) تاريخ ابن کثير ٧: ١٤٧.

<sup>(</sup>٧) تاريخ الإسلام: ٣٠٤، عهد الخلفاء الراشدين.

<sup>(</sup>A) تاريخ الخلفاء: ١٥٤.

<sup>(</sup>٩) تاريخ المدينة ٣: ٩٣٠.

عبد ربه <sup>(۱)</sup>، وابن أبي الحديد<sup>(۲)</sup>.

وإليك نص الواقعة واللفظ لليعقوبي:

خـلا عـبد الرحمن بن عوف بعلي بن أبي طالب، فقال: لنا الله عليك إن وليت هذا الأمر أن تسير فينا بكتاب الله، وسنة رسوله، وسيرة أبي بكر وعمر!

فقل علي: أسير فيكم بكتاب الله، وسنة نبيه ما استطعت!

وخلا بعثمان، فقال له: لنا الله عليك إن وليت هذا الأمر أن تسير بكتاب الله، وسنة نبيه، وسيرة أبي بكر وعمر!

فقال عثمان: نعم، فبايعه.

قال الإمام الغزالي معقّباً على حادثة الشورى: إنّ عبد الرحمن بن عوف ولّى علياً الخلافة بشرط الاقتداء بالشيخين فأبى وولّى عثمان فقبل ".

ويقول الدكتور حسن إبراهيم حسن معلقاً على هذه الحادثة أيضاً: وكاد الأمريتم لعلي، لولا أنّه لم يتمش مع عبد الرحمن بن عوف بأن يسير على ما سنّه أبو بكر وعمر، وأراد أن يعمل بمبلغ علمه، فصرفت عنه الحلافة إلى عثمان الذي رضي عن طيب خاطر أن يتبع سنة من كان قبله، وكان ذلك في آخر ذي الحجة سنة ٢٣ هر٤) (٥).

أقول: فما معنى أن يكون ذلك أول تطبيقات سيرة الشيخين؟ ولماذا نجد الخصومة مع علي هي محبور هذا التطبيق؟!! وننبه إلى أنّ الحديث عن سيرة الشيخين واسع الحلبة ولكن لا نحتاج منه غير ما ذكرنا، أمّا الجانب التشريعي من هذه السيرة فهو كما ذكرنا قد أشبعه الباحثون في كتاباتهم، وعصارة ما كتبوه أنّ الشيخين كانا يشرّعان في كثير من الأحيان من منطلق الاجتهاد والرأي في مقابل حديث رسول الله ونصوص كثير من الأحيان من منطلق الاجتهاد والرأي في مقابل حديث رسول الله ونصوص النبوة؛ بداعي التعرف على المصلحة ودفع المفسلة؛ حتّى أنّ اتباعهما يقولون: كتلب

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٤: ٧٦٧.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ١: ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المستصفى: ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام للدكتور حسن إبراهيم حسن ١: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن عمر ومدرسة الرسول: ٣٧ من مطبوعات موسوعة الرسول المصطفى/ بيروت / دار الأثر.

الله وسنّة نبيه وسيرة الشيخين، وهو نص في أنّ سيرة الشيخين ممّا يضاف إلى كتاب الله وسنّة نبيه وليست هي منهما..

وكلّنا ـ بالتالي ـ ينبغي أن يعرف أنّ هذه السيرة يقول بحجيّتها كلّ من كان أسيراً لأيديولوجية بغض علي بلا استثناء؛ ولكن ثمّة أمر غاية في الضرورة لم تتأنّى عنده عموم الدراسات والكتابات ولم تعرض له بالذكر؛ وهو ميلاد نزول قيمة سيرة الشيخين عند أتباعهما بعد أن كانت هذه السيرة في الحسابات القديمة هي دين الله ولا دين سواه، فمتى حدث ذلك؟.

أسرفنا النظر لنجد أنّ ميلاد ذلك النزول توأم شرعي لميلاد تدوين حديث رسول الله في بدايات القرن الثاني الهجري في عهد عمر بن عبد العزيز، ولميلاد المنع من سبّ علي من على المنابر، ولميلاد انحسار النصب وعداوة أهل البيت، ولميلاد استطالة التيار السنّي المعتدل وخروجه من شرنقته، ولميلاد الرواية ـ لأول مرّة في التاريخ ـ في فضائل على..

فبعد كل هذه الأمور وما يشاكلها ألغي الاعتراف بمصدريتها للتشريع الإسلامي بنحو العموم، بعد أن كانت في العهود الأولى مقدّمة حتى على القرآن والسنّة بإجماع أولئك الأتباع؛ ففيما بعد عصر التدوين انقسم أتباع الشيخين في الاعتقاد بمصدريتها لدين الله لمّا جاءهم العلم بغياً بينهم؛ فأهل نزعة الاعتدال كلّهم مطبقون على عدم حجّيتها في عرض القرآن والسنّة، أمّا أهل التطرف فلا؛ وفيما بين أيدينا من مصادر معترف بها عند الجميع، فإنّ الراجح عند أغلب أولئك الأتباع عدم التديّن بها والتعبّد بمصدريتها قبل القرآن والسنّة.

خذ مثلاً قول الآمدي: لا ينعقد إجماع الشيخين أبي بكر وعمر مع مخالفة غيرهما لهما، خلافاً لبعض الناس؛ ودليل ذلك ما سبق في المسائل المتقدمة(١).

أقول: ومقصود الآمدي بما سبق في المسائل المتقدّمة هو ما ذكره من مخالفة الصحابة لهما، وانصياعهما لما جاء به الصحابة في ردّهما، ومن الأمثلة الكثيرة على أنّ سيرة الشيخين أو أحدهما مقدّمة على القرآن والسنّة ما رواه الحاكم النيسابوري بسنده الصحيح على شرط مسلم أنّ ابن عباس قال: أول من أعال الفرائض عمر

<sup>(</sup>١) الاحكام للآمدي ١: ٢٤٩.

٣٢٢ ..... سنّة الرسول المصطفى عَيْلَةٌ وأبجديّات التحريف

بن الخطاب، وأيْمُ الله لو قدّم من قدّم الله ما عالت الفريضة...(١١).

فقال له زفر: فما منعك يا ابن عباس أن تشير عليه بهذا الرأي؟ قال ابن عباس: هبته. وقد قال ابن شهاب الزهري معلقاً على ذلك: والله لولا أنّه تقدم ابن عباس أمام عادل \_ يعني به عمر \_ كان أمره على الورع، فأمضى أمراً، ما اختلف على ابن عبّاس اثنان من أهل العلم (٢).

بكل حال فالبحث في هذا طويل، ولنا رغبة \_ في غيره \_ عنه؛ فحسبنا ذلك، فما أردناه بان فيما نحسب.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) المحلى ٩: ٢٦٤، سنن البيهقي ٦: ٣٥٣، كنز العمل ١١: ٢٨.

## المبحث الخامس:

# النسخ وآيديولوجية ترك السنة

النسخ فيما هو معلوم: رفع أو دفع حكم كان، بحكم آخر ينافيه، ومن أجلى أمثلته القبلة، فبعد أن كان الأمر بها إلى بيت المقدس، أمر من لا ينطق عن الهوى عَلَيْكُ أن تكون إلى بيت الله الكعبة عظمها الله، فالأمر الثاني ناسخ والأول منسوخ، وهذا واضح..، ثم إنّ النسخ ممكن عقلاً وواقع شرعاً بيقين، ولا خلاف في ذلك بين قاطبة أهل الإسلام..

لكن النسخ هو الآخر أدخل في مشروع ترك السنة كأحد مقررات الآيديولوجية؛ فعلى ما يبدو فخصوم أمير المؤمنين علي جعلوا من النسخ ورقة رابحة في عملية تسقيط \_ ما لا يتلائم مع طريقتهم من \_ سنة رسول الله..؛ وإذا كان أصل النسخ عمّا هو معلوم عن الدين بالضرورة أمكن لأولئك الخصوم إذ ذاك أنْ يلبسوا تعاطيهم ترك السنة لباساً معقولاً من الشرعية بلا جحود ولا عناد، فالنسخ من دين الله؛ وبالطبع فترك سنة النبي تحت مظلة النسخ من دين الله أيضاً، فلا مشكلة إذن..؛ وما أشبه هذا بقول البعض: في الحائط فأرة، والفأرة لها أذنان، فالحائط له أذنان!!!.

ثم إنّ آيديولوجية ترك سنة رسول الله فيما عرفت لها عدة صيغ وأكثر من شكل، حيث أنّ لكل مرحلة تاريخية صيغة خاصة تعبّر عنها، فعلى هذا فالنسخ من منطلق تسقيط السنة صيغة من صيغ الآيديولوجية لا محالة، ولك أن تقول هو قناع يخفي تحته بشاعة الآيديولوجية ببراعة منقطعة النظير، لكن لا يعني ذلك أنّ كلّ فقهاء أهل السنة يتعاطون النسخ لهذا الغرض أثناء عمليّات الاستنبط، ولا أنّ النسخ لا غرض معقولاً أو مشروعاً فيه بعد يقيننا أنّه من صميم دين الله، بيد أنّنا بملاحظة كل ما مرّ مجبورون لأن نفسر عناد بعض السلف من يصرّ على عدم اتباع الرسول في دين الله الني يتوسط أمير المؤمنين علي وشيعته في نقله بحجّة أنّه منسوخ، بذلك؛ فالملاحظ أنّ هذا البعض، لمّا ضاقت عليه السبل، لم يدر ما يصنع، فتولّى ما تولّى من ذريعة النسخ

إمّا لأنّه يبغض علياً، وإمّا أنّه لم يبرح قضبان الأيديولوجية، وقد عرفت الفرق بين الأمرين..

لكن على أيّة حال فسنّة رسول الله ستترك في آخر المطاف مرمية في قيعان الموت والهلاك، وكلّي اعتقاد بأنّ أغلب فقهاء أهل السنّة اليوم غير ملتفتين إلى هذه النقطة؛ يدعوهم لذلك إسرافهم في تقديس السلف المُفْرِطِ الخصومة مع أمير المؤمنين علي..، وأيّاً كان لا بأس بعرض بعض الأمثلة على ذلك ليتوضح المطلب أكثر، وحسب دراستنا هذا المبعض من الأمثلة للكشف عن ملابسات هذا الموضوع، وإلاّ فالكلام في هذه الدراسة، ومهما يكن من شيء..

#### المثال الأول: المتعة

..فمتعة النساء من الأمثلة التي تكشف عن تقاطع كامل بين السنة والشيعة في هذا الأمر، فبعد اتفاقهم على أنها من دين الله، ذهب أهل السنة إلى أنها وإن كانت كذلك لكنها من دين الله المنسوخ، وقد احتجّوا لذلك ببعض الأخبار سنأتي عليها بالذكر سريعاً..

لكن الأهم من ذلك أن نعرف أنّ خصوم أمير المؤمنين علي هم من منع من متعة النساء، وفي نفس الوقت فإنّ محبّي علي هم من بقي يدافع عن دين الله من خلالها، ولقد أُحْرِج أتباع الخليفة عمر كثيراً وهم يحاولون إيجاد التبريرات لمنعه من المتعة في قوله: متعتان كانت على عهد رسول الله عَيْنِهُ أنا أنهى عنهما، وأعاقب عليهما: متعة الحبح(۱).

وهذا ثابت عن عمر بأسانيد صحيحة؛ وآية ذلك أنّ الإمام السرخسي في المبسوط قال: وقد صح أنّ عمر رضي الله عنه نهى الناس عن المتعة فقال: متعتان كانتا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا أنهى الناس عنهما متعة النساء ومتعة الحج (٢).

تبعاً لذلك لم يسع أكثر مقلَّدة الخليفة عمر سوى القول (عن غير قناعة طبعاً)

<sup>(</sup>١) بداية الجتهد لابن رشد١: ٢٦٨.

<sup>(</sup>Y) المبسوط للسرخسي ٤: ٢٧.

بالنسخ خلاصاً من هذه الورطة العلمية والتاريخية، ومن مجموع ذلك تطفو أبعاد آيديولوجية ترك السنة كما يطفو السمك المسموم على سطح الماء، وإلا فدعوى نسخ المتعتين في في استعرف من أغرب ما قيل في عالم البحث والتحقيق؛ فنص الخليفة عمر الأنف صريح في أنه أول من منع من هذا الدين، على أنّ أيسر ما يقال في ذلك إنّ النسخ لو كان عن النبي فليس هناك ما يمنع عمر من أن ينسبه إلى النبي لترتفع الأزمة...؛ إذ لماذا ينسبه إلى نفسه دون النبي؟؟.

ناهيك عن أنّ قوله: كانتا على عهد رسول الله، لا يحتمل التأويل وهو يجتث دعوى النسخ من الأساس، وبكل حال فممّا يللّ على أنّ هذه الدعوى باطلة مجموعة من الأخبار سنسرد بعضها لا لغرض إثبات بطلان دعوى النسخ فحسب، بل لانتشال بعض عناصر الآيديولوجية منها؛ فهذا ما يهمّنا بالدرجة الأساس..

فمثلاً روى مسلم بسنده الصحيح عن أبي نضرة قال: كنت عند جابر بن عبد الله (=الأنصاري) فأتاه آت فقال: ابن عباس وابن الزبير اختلفا في المتعتين (=متعة الحج ومتعة النساء) فقال جابر: فعلناهما مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثمّ نهانا عنهما عمر، فلم نعد لهما(۱).

أقول: فليتأمل المنصف بين طرفي الصراع في هذه القضية خلال هذا النص. ؛ عبد الله بن عبّاس وعبد الله بن الزبير، وليَمثُلَ بين يدي طريقة تفكير كلّ منهما في عملية الانتماء للدين، ولعلّ قول ابن عبّاس لعروة بن الزبير: سل أمّـك ياعرية، لمّا تماريا في المتعة في مكّة كما مرّ في الفصل الأوّل، دخيل في إصرار آل الزبير على المنع منها!!!.

وروى مسلم أيضاً عن ابن شهاب (=الزهري) أخبرني عروة بن الزبير أنّ عبد الله بن الزبير قام بمكة فقال: إنّ ناساً أعمى الله قلوبهم كما أعمى أبصارهم يفتون بالمتعة يعرض برجل، فناداه (=الرجل) فقال: إنّك لجلف جاف، فلعمري لقد كانت المتعة تفعل على عهد امام المتقين؛ يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال له عبد الله بن الزبير: فجرب بنفسك فوالله لئن فعلتها لأرجمنّك بأحجارك (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٤: ١٣١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤: ١٣٣.

أقول: والرجل هو ابن عبّاس، كما نصّ على ذلك النووي (١)، وقول ابن الزبير: كما أعمى أبصارهم يحمل على الحقيقة؛ فابن عبّاس ساعتئذ بصير أعمى رحمه الله، ثمّ أنت تعرف أنّ عبد الله بن الزبير من أعداء على!!!.

وأخرج مسلم أيضاً عن ابن جريج قال: قال عطاء: قدم جابر بن عبد الله معتمراً فجئناه في منزله فسأله القوم عن أشياء ثم ذكروا المتعة فقال: نعم، استمتعنا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر (٢).

ووكذلك عن أبي الزبير قال: سمعت جابر بن عبد الله يقول: كنّا نستمتع بالقبضة من التمر والدقيق الأيّام على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر حتى نهى عنه عمر في شأن عمرو بن حريث (١٠).

أقـول: وجابـر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه من أخلص النّاس حبّاً لعلي قلباً وقالباً باتفاق!!!.

وروى عبد الرزاق في مصنّفه أنّ عمرو بن حريث استمتع بامرأة آخر خلافة عمر فحملت المرأة، فبلغ ذلك عمر، فدعاها فسألها، فقالت: نعم (١٠٠٠)، فهذا هو ما داعله إلى تحريمهما فيما يعلن هذا النص..

وفي ذيل الرواية الآنفة قال ابن عبّاس: يرحم الله عمر، ما كانت المتعة إلا رخصة من الله عزوجل، رحم بها أمة محمد صلى الله عليه وسلم، فلولا نهيه عنها ما احتاج إلى الزنا إلاّ شقيّ (٥).

أقول: وقول ابن عبّاس هذا مأخوذ عن أمير المؤمنين علي؛ فهو من قوله؛ فقد روى عبد الرزاق عن ابن جريج قال: أخبرني من أُصَلَق أنّ علياً قال بالكوفة: لولا ما سبق من رأي عمر بن الخطاب، أو قال: من رأي ابن الخطاب لأمرت بالمتعة، ثمّ ما زنا إلاّ شقى (1).

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم ۹: ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٤: ١٣١.

<sup>(</sup>٤) مُصنّف عبد الرزاق ٧: ٤٩٧.

<sup>(</sup>٥) مصنّف عبد الرزاق ٧: ٤٩٧، بداية المجتهد ٢: ٤٧.

<sup>(</sup>٦) مصنف عبد الرزاق ٧: ٥٠٠.

فها أنت ترى أنّ شمس الآيديولوجية بازغة في سماء العيان وأرض الواقع شيئاً فشيئاً، مضافاً إلى أنّ ابن جريج من أئمّة التابعين المكّيين، ومن أشهر فقهائهم القائلين بجواز المتعة، حيث بقي على القول بالجواز حتى مات، حتى قيل في ترجمته أنّه كان يتمتع كثيراً، وهو فضلاً عن ذلك من تلامنة ابن عبّاس، سمع منه كثيراً!!.

وأخرج مسلم أيضاً عن إسماعيل عن قيس قال: سمعت عبد الله (=ابن مسعود) يقول: كنّا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس لنا نساء فقلنا: ألا نستخصي فنهانا عن ذلك، ثمّ رخص لنا أن ننكح المرأة بالثوب إلى أجل ثمّ قرأ عبد الله: ﴿يَاأَيُهُا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيّبَات مَا أَحَلَ اللهُ لَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لا يُحبُّ المُعْتَدِينَ ﴿ (()). وفيه إشارة إلى أنّ ابن مسعود من القائلين بإباحتها كما نصّ النووي (()).

أقول: وقد أنبأناك أنّ ابن مسعود مات على الطريقة المحمودة، كما أنّه من محبّي علي فيما عرفت!!!. ثمّ أقول: فهذه نصوص صحيحة في أنّ متعة النساء شرع من شرع الله، لم ينه عنها غير الخليفة عمر بن الخطاب، وهذا هو ما أحرج أتباعه، لكن أخبرناك أنّ النسخ هو الإكسير الوحيد القادر على تبرير موقف الخليفة المتقاطع مع دين الله...، إلاّ أنّ هذا الأكسير زاد في الطين بلّة؛ إذ هل من المعقول أن يخفى النسخ على مثل أمير المؤمنين علي وابن عبّاس وجابر بن عبد الله وعبد الله بن مسعود حتى ما بعد عهد عمر؟؟؟.

هذا التساؤل هو الذي حدا بالشوكاني في نيل الأوطار لأن يذهب إلى أنّ القول بالنسخ ودعوى خفائه على مثل أولئك الصحابة الكبار هو: وإن كان لا يخلو من تعسّف لكن وجب المصير إليه... ٣٠٠.

وقال النووي: قول جابر: استمتعنا على عهد رسول الله عَلَيْهُ وأبي بكر وعمر لم يبلغه النسخ، وقوله: حتى نهانا عنه عمر يعني حين بلغه النسخ (١٠).

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي ١٣٠٠٠

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم للنووي ٩: ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار٦: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح مسلم للنووي ٩: ١٨٣.

وقال أيضاً: يتعين تأويل قوله في الحديث السابق أنهم كانوا يتمتعون الى عهد أبي بكر وعمر وعلي أنه لم يبلغهم الناسخ (١).

هذا ولكن لا أدري فإذا كان النسخ يخفى على جهابلة العلم من صحابة رسول الله من مثل أمير المؤمنين علي وابن عبّاس وجابر وابن مسعود فعلى الإسلام السلام، أضف إلى ذلك فلماذا لم يعمل بالنسخ جابر وابن عبّاس وعبد الله بن مسعود حينما سمعوه من عمر؟ ولماذا بقوا على القول بالتجويز حتى بعد موت عمر؟؟؟!!!.

فعلى سبيل المثال: قال ابن حجر في فتح الباري: قال ابن بطال: روى أهل مكة والحيمن عن ابن عباس إباحة المتعة، وروي عنه الرجوع بأسانيد ضعيفة وإجازة المتعة عنه أصح، وهو مذهب الشيعة (٢).

وقال ابن قدامة: وحكي عن ابن عباس أنها جائزة وعليه أكثر أصحابه عطاء وطاوس، وبه قال ابن جريج وحكي ذلك عن أبي سعيد الخدري وجابر وإليه ذهب الشيعة؛ لأنه قد ثبت أنّ النبي صلى الله عليه وسلم أذن فيها، وروي أنّ عمر قال: متعتان كانتا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنهى عنهما وأعاقب عليهما، متعة النساء ومتعة الحج<sup>(۱)</sup>.

بقي أن تقف عزيزي القارىء على الرواية التي زعموا أنّها ناسخة لحكم المتعة، وقد ذكرها النووي في المجموع بقوله: ودليل الجمهور في تحريمها حديث علي رضي الله عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن متعة النساء يوم خيبر وعن لحوم الحُمُر (جمع حمار) الأهلية (٤).

أقول: هـل للقارىء النّابه أن يتوقع من أيّ صنفٍ هذا العبقري الذي رواها عن أمير المؤمنين على؟؟؟!.

أخبرنا الشافعي قال: أخبرنا مالك، عن ابن شهاب، عن عبد الله والحسن ابني محمد بن علي عن أبيهما عن علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن متعة النساء يوم خيبر وعن أكل لحوم الحمر الإنسية (٥٠).

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم ۹: ۱۸۲.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٩: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) المغنى ٧: ٧١٥.

<sup>(</sup>٤) المجموع للنووي ٩: ٦.

<sup>(</sup>٥) الأم ٥: ٥٨.

وقد مرّ بك عزيزي القارىء أنّ مالك بن أنس وأستاذه الزهري كانا يريان أنّ أمير المؤمنين سفاكٌ للدماء، كما قد عرفت أنّ مالكاً لم يرو عن أمير المؤمنين علي هو والزهري حسب إرادة السلطة..، لكن ما عدا ممّا بدا؟ فإذا كان الزهري كمالك من أعداء علي ومن أعوان الأمويين الذين لا يطيقون مجرد ذكره فبأيّ شيء نفسر أخذهما الدين عنه في هنه المفردة وما شاكلها؟ بل بأيّ شيء نفسر سكوت السلطة المبغضة لعلى عن هذا السلوك؟.

وإذا كان مالك يقول: لم يرو أولونا عن أوليهم كذلك لا يروي آخرونا عن آخريهم، فكيف نفسر حدوث هذه الروايته من قبله؟ أكان مالك كاذباً أم ماذا؟؟ وعلى أيّ تقدير فمالك والزهري من أعداء علي، والعقل الحر لا يحتج ـ والله ـ بما رويه عن أمير المؤمنين في مثل هذه الموارد اللامسؤولة، ولا نطيل.

على أنّ هذه الرواية باطلة بحسب القواعد العلمية عند أهل الإسلام سنّة وشيعة؛ فإنّها نصّت على أنّ نسخ متعة النساء وقع في خيبر في حين قال السهيلي: إنّه لا يعرف عن أهل السير ورواة الآثار أنه عَيْمَا الله عَنْ نكاح المتعة يوم خيبر (١).

فلقد أجمع أهل السنة أنّ نسخ المتعة وقع في حجّة الوداع (عام الفتح) لما رووه صحيحاً واللفظ لأحمد قال: حدثنا إسمعيل بن إبراهيم، حدثنا معمر، عن الزهري، عن أبيه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن متعة النساء يوم الفتح (=فتح مكّة) (۱). فإجماعهم علاوة على حديث سبرة هذا يكذّب ما رواه مالك والزهرى عن على...

والمصيبة أنّ الزهري في هذه الرواية ينص على أنّها نسخت يوم الفتح، وفيما رواه هو عن أمير المؤمنين علي في الرواية السابقة يوم خيبر، وبين الدعويين ثلاثة أعوام تقريباً، وليس هذا تناقضاً من جهبذ الأمويين الإمام الزهري؛ فنحرير مثله لا يتناقض بهذه السهولة؛ لكنّها جدلية الآيديولوجية (=البرغماتية)!!!.

أضف إلى ذلك ما تقدم عليك من قول عمران بن الحصين: تمتعنا مع رسول الله عَمَالُ ونه ونا فيه القرآن ولم ينهنا عنه رسول الله عَمَالُهُ ولم ينسخها شيء أن وأصل

<sup>(</sup>١) سبل السلام٣: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٣: ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبير ٣: ٢٣٧.

هذا الحديث في صحيح البخاري عن عمران بن الحصين قال: نزلت آية المتعة في كتاب الله، ففعلناها مع رسول الله عَلَيْهُ ولم ينزل قرآن يحرمها ولم ينه عنها الرسول عَلَيْهُ حتى مات، فقال رجل برأيه ما شاء، قال محمد (= البخاري): يقال: إنّه عمر ((). فقول عمران بن الحصين: لم ينزل قرآن يحرمها ولم ينه عنها الرسول عَلَيْهُ حتى مات نص في عدم النسخ..، ثمّ نتساءل إذا كان صحيح البخاري هو أصح كتاب بعد كتاب الله، فلماذا ضرب به عرض الجدار في هذا الحديث؟؟!!.

وبئي القولين نأخذ؟ بقول عمران بن الحصين الذي ينكر النسخ أم بقول النووي الذي يثبته بلا برهان؟؟؟.

#### المثال الثاني: مسح الأقدام في الوضوء

قىل تعالى: ﴿يَاأَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصلاة فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَأَيْدَيَ الْعَل وَأَيْدَيَ كُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوسِكُمْ وَأَرَّجُلَكُمْ إِلَى الْعَلَامَ الْمَكُمْ إِلَى ا الْكَعْبَيْنِ...﴾ "ا.

ذكر كثير من محققي قدماء أهل السنّة أنّ الآية واضحة الدلالة في وجوب مسح الأقدام في الوضوء لا غسلها، بل تكاد تجزم أنّ هذا هو رأي جميعهم لولا أخبار الغسل التي جعلتهم يتمحلون احتمالات بعيدة، لا أساس لها قوياً من لغة أو عرف، لكن حتى أولئك القائلون بدلالة الآية على المسح قالوا \_ لوقوعهم أسرى الآيديولوجية \_ بالغسل بدعوى أنّ الآية منسوخة بما جاء من أخبار الغسل..

قال ابن حزم: وأما قولنا في الرجلين فإنّ القرآن نزل بالمسح، قال الله تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسَكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ وَسُواء قرئ بخفض اللام أو بفتحها هي على كل حل عطف على الرؤوس..؛ إمّا على اللفظ وإمّا على الموضع، لا يجوز غير ذلك؛ لأنّه لا يجوز أن يجال بين المعطوف والمعطوف عليه بقضية مبتدأة، وهكذا جاء عن ابن عباس: نزل القرآن بالمسح؛ يعني في الرجلين في الوضوء، وقد قال بالمسح على الرجلين في الرجلين جماعة من السلف، منهم على بن أبي طالب وابن عباس والحسن على الرجلين جماعة من السلف، منهم على بن أبي طالب وابن عباس والحسن

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٥: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦.

وعكرمة والشعبي وجماعة غيرهم، وهو قول الطبري، ورويت في ذلك آثار...، فهذا ما قل ابن ابن حزم وكثير غيره...

لكنّ ابن حزم عاد فقال \_ راوياً \_ عن عبد الله بن عمرو بن العاص: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ويل للاعقاب من النار، أسبغوا الوضوء» فأمر الخين بإسباغ الوضوء في الرجلين، وتوعد بالنار على ترك الاعقاب، فكان هذا الخبر زائداً على ما في الآية، وعلى الأخبار (أخبار المسح) التي ذكرنا، وناسخاً لما فيها(١).

وقال ابن حجر: وقد تواترت الأخبار عن النبي صلى الله عليه وسلم في صفة وضوئه أنه غسل رجليه وهو المبين لأمر الله وقد قال في حديث عمرو بن عبسة الذي رواه بن خزيمة وغيره مطولا في فضل الوضوء ثم يغسل قدميه كما أمره الله ولم يثبت عن أحد من الصحابة خلاف ذلك إلا عن علي وابن عباس وأنس...، وادّعى الطحاوي وابن حزم أنّ المسح منسوخ والله أعلم (۱).

أقول: من العجب العجاب أن يخفى النسخ على مثل أمير المؤمنين علي وابن عبّاس وأنس وغيرهم من الصحابة، ومن ثمّ فمن العجب العجاب أن يخفى أيضاً على أبرز فقهاء تابعي هذه الأمّة وأعلمهم على الاطلاق، وإليك بعض الأرقام نسردها بعجالة..

وقال رجل: لمطر الوراق من كان يقول: المسح على الرجلين؟ فقال: فقهاء كثير ("). أخرج عبد الرزاق عن الشعبي قال: أما جبرئيل التي فقد نزل بالمسح على القدمن (١).

وأخرج الطبري عن عكرمة، قال: ليس على الرجلين غسل، إنّما نزل فيهما المسح<sup>(٥)</sup>. وأخرج أيضاً عن يونس، قال: حدثني من صحب عكرمة إلى واسط، قال: فما رأيته غسل رجليه، إنّما يمسح عليهما حتى خرج منها<sup>(١)</sup>. كما قد أخرج عن جابر،

<sup>(</sup>١) الحلى لابن حزم ٢: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر ١: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ١: ١٩٠

<sup>(</sup>٤) مصنف عبد الرزاق ١: ١٩٠

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٦: ١٧٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري٦: ١٧٦.

عن أبي جعفر (=الباقر الطّينين) قل: امسح على رأسك وقلميك (١). وكذلك عن قتلة عن قتلة، قوله: ﴿ وَيَاأَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصلاة فَاغْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الصلاة فَاغْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِق وَامْسَحُوا بِرَّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَافِق وَامْسَحُوا بِرَّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ... ﴾ افترض الله غسلتين ومسحتين (١).

وقل ابن الجوزي: قوله تعالى: ﴿وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ ﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة وأبو بكر عن عاصم بكسر اللام عطفاً على مسح الرأس، وقرأ نافع وابن عامر والكسائي وحفص ـ عن عاصم ـ ويعقوب بفتح اللام عطفاً على الغسل ".

وعن علقمة أخرج الطبري أنّه قرأ: ﴿وَأَرْجُلُكُ مُ ﴾ مخفوضة اللام..، وعن أبي جعفر (=الباقر) مرة أخرى أنّه قرأ: ﴿وَأَرْجُلُكُ مُ ﴾ بالخفض..، وكذلك عن مجاهد أنّه كان يقرأ: ﴿وَأَرْجُلُكُ مُ ﴾ ..، كما قد أخرج عن الضحاك أنّه قرأ: ﴿وَأَرْجُلُكُ مُ ﴾ بالكسر.

أقول: فمصيبة \_ والله \_ على هذه الأمّة إذا كان حكم النسخ يخفى على أفذاذها وعلمائها صحابة وتابعين، فليت شعري أيّ شيء يبقى للمسلمين إذا جهل أئمّتهم مثل هذا الحكم الذي لا ينبغي في مثله الجهل؟؟؟!!!. أنا على يقين أنّ من زعم النسخ لدفع هذه الأزمة غير مقتنع بما قال وزعم، لكنّها الأيديولوجية أو الضياع في سمائها المظلم.

على أيّ حال فالنسخ هو وإن كان من دين الله بلا ريب أو شك، إلاّ أنّه فيما ظهر خلال المثالين الآنفين يمكن تطويعه من أجل الآيديولوجية وتداعياتها بلا مؤونة، فكلّ ما لا يشتهيه ذلك الخط من خصوم أمير المؤمنين علي يمكن إسقاطه من الحسابات \_ إسقاطاً شرعيًا \_ بدعوى النسخ، والأمثلة على ذلك في الحقيقة كثيرة، لكن ليس مقصودنا \_ فيما عرفت \_ سردها، وإذن فلا حلجة للإطالة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ٦: ١٧٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ٦: ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير لابن الجوزي٢: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري٦: ١٧٧.

## الصحث السادس:

# مقولة الرأي وآيديولوجية ترك السنة

كنت قد أنشأت دراسة (۱) حول اتّخاذ الرأي مصدراً من مصادر الكشف عن خبايا دين الله وأحكامه المقدّسة، ولقد خرج هدف الدراسة تلك عن المألوف الإسلامي شيئاً قليلاً وربحا كثيراً؛ فهي قد أثبتت أنّ الرأي بملاحظة الحركة التاريخية وتغير النظم السياسية وطرق تفكير الحكّام ليس مصطلحاً يندرج في علم أصول الفقه لا غير وإن أخذ قالبه ولباسه، بل هو \_ في حقيقة الأمر \_ رؤية سياسية عميقة الأبعاد، هي أو هو أبعد شيء عن أن يكون من دين الله فضلاً عن دعوى مصدرية التشريع..

وآية ذلك أنّ المستفيد الوحيد من تعاطيه في مقاطع التاريخ حتى هذه اللحظة، هو مجموع خصوم أمير المؤمنين علي خلفاً عن سلف، هذا على حين أنّ أمير المؤمنين علياً وكل آل بيته وشيعته ومحبّيه يحرّمون تعاطي هذا المبدأ للتعرف على دين الله... وما أشبه هذه الحقيقة بحقيقة النزاع في عصمة النبي؛ فخصوم أمير المؤمنين علي لا يقولون بالعصمة، في حين أنّ أمير المؤمنين علياً ومن على هداه يجعلون من العصمة صفحة أولى في مجلّد ضروريات الاعتقاد...، ثمّ ما أشبه هاتان الحقيقتان بحقيقة ثالثة توضحت معالمها سابقاً، وهي أنّ لكل خصوم علي منهج غير حضاري سوداوي في ترك سنة النبي، وفي حرقها، وسجن أوعيتها من علماء الصحابة، وضربهم بالدرّة، وإحراجهم وغير ذلك، حتى أنّهم أعلنوا في العهد الأموي بضرورة تركها بغضاً له، وي حين أنّ علياً كان متقيّداً بالسنن..، وهكذا...

إِنَّ اللَّذِي يَتَمَخَضَ عَلَى اللَّهِ عَنْ كَلَّ ذَلَكَ أَنَّ الرأي لا يعبّر إلاَّ عن هوية خصوم أمير المؤمنين علي لا أكثر ولا أقل، كما أنَّ التقيّد بالسنن لا يعبّر إلاَّ عن هوية

<sup>(</sup>۱) تحبت اسم: الرسول المصطفى ومقولة الرأي، وهو من مطبوعات موسوعة الرسول المصطفى الاثر/ بعروت.

علي وعموم أتباعه؛ ونحن لأجل ذلك قسمنا المسلمين إلى قسمين: رأيويين وحيويين..

.. فالمدرسة الرأيوية إذن لها طريقة خاصّة في التفكير كما أنّ حقيقة الرأي وعناصر بنائه هي حقيقة تلك الطريقة من التفكير، وآية ذلك أنّ نزعة الرأي تنطوي على مجموعة من عناصر تنهض لتأسيس بناء منظومة مستقلّة من الأفكار، قادرة تمام القدرة على تجسيد آيديولوجية خصوم علي...، وهي:

١- أنّ النبي غير معصوم.

٢- الرأي بديلً عن سنّة النبي في كثير من الأحيان، كما في: نعمت البدعة هذه، وفي متعتان كانتا...، وغير ذلك.

"- شريعة النبي ناقصة لا يسد خلؤها غير الرأي، فكانوا فيما يذكر الجصاص: يفزعون إلى الاجتهاد والقياس، فقد روي عن جماعة من الصحابة...: من أتله منكم أمر ليس في كتاب الله ولا سنة رسوله فليجتهد رأيه، وكان عمر إذا نزلت به نازلة من أمر الأحكام سأل الصحابة، هل فيكم من يحفظ عن رسول الله عَيْظُ فيها شيئاً؟ فإذا روي له أثر قبله ولم يفتقر معه إلى مشاورة ولا اجتهاد، فإذا عدم حكمها في الكتاب والسنة فزع إلى مشاورة الصحابة وإلى الرأي (١٠).

٤- بغض بني هاشم عموماً وأمير المؤمنين علي وآل بيته بنحو خاص.

- لم يستفد من الرأي غير خصوم أمير المؤمنين علي وأعدائه؛ فمثلاً بالرأي وحده أدرج معاوية وبقية الباغين ممّن سفك الدماء بغير حق وانتزى على مقدّرات الامّة بالبغي والباطل..، في قائمة أهل العدل؛ فدواعي التعرف على المصلحة من منطلق اذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله حسنة، يبرر لهم كلّ ما يخطر أو لا يخطر على البال من الكبائر والآثام، حتى أنّهم يثابون على كل أخطائهم، وفي مقابل كل ذلك فالرأي نقمة على أهل بيت النبي عَمَالِيُّهُ.

آن القائلين بالرأي من الصحابة كانوا أكثر النّاس إيذاءً للنبي.

٧- الرأيويون يلتزمون مبدأ حسبنا كتاب الله.

وغير ذلك من العناصر عمّا هو غارق في بحر الرأي عمّا لا يسعنا تناوله وسرده بالتفصيل..، ولأجل ذلك فالرأي إذا ما أخضعناه لجهر المعرفة فهو الآخر ليس

<sup>(</sup>١) الفصول ٢: ٣١٧.

مصطلحاً لهذا العلم أو ذاك وإن كان قد يأخذ شكله وملامحه، فهو بالنظر لما ينطوي عليه من عناصر طرق التفكير ومبادىء الفكر، مقولة من مقولات منظومة معرفية هائلة لخصوم أمير المؤمنين على..

فالرأي بالنظر لكل ذلك أهم أو من أهم عناصر آيديولوجية ترك سنة، وإصرار خصوم أمير المؤمنين علي على أن يكون الرأي مصدراً من مصادر التشريع الإسلامي حيث لا قرآن ولا سنة مجرد صبغة تستر تحتها كثيراً من عناصر طرق التفكير المتقدّمة التي لا تلتقي مع النبوة ولا الدين في شيء من الأشياء؛ وليس هذا غلواً في الاعتقاد ولا إفراطاً في المتفكير؛ إذْ قد أكثرنا القول أنْ ليس من الصدفة في شيء أنْ يتعاطى الرأي من حرق سنة النبي، ومن منع منها، ومن كان خصماً لأمير المؤمنين علي، ومن يكره أن يكون خليفة، ومن كان لا يرى عصمة النبي وغير ذلك ممّا ألححنا في ذكره في مطاوى هذه الدراسة.

ولنا أن نتساءل عن أسطع التطبيقات المعلنة \_ بصراحة \_ عن أنّ مقولة الرأي أبرز أو من أبرز صيغ آيديولوجية ترك السنّة وتفريغ محتواها؟؟؟.

فإذا ما تساءلنا عن ذلك تَمْثُلُ بين أيدينا خلافة الخلفاء الثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان؛ فخلافة أبي بكر مثلاً لا دليل عليها من الشرع سوى ما ذكره الكرماني بقوله: لا أعلم في إثبات القياس أقوى من إجماع المسلمين على استخلاف أبي بكر مستدلين بذلك باستخلافه إياه في أعظم أمور الدين وهو الصلاة فقاسوا عليها سائر الأمور (۱).

أقول: لا ريب في أنّ الصحابة القائسين لإثبات خلافة أبي بكر هم خصوم علي، للاتفاق أنْ ليس هناك من قاس من بني هاشم ولا بايع أبا بكر أحد منهم إلاّ بعد أن قلّت الحيلة وضعف النّاصر؛ إذ قد ورد في صحيح البخاري أنّ أحداً من بني هاشم لم يعترف بخلافة أبي بكر ستة أشهر إلى أن أختار الله فاطمة لسيادة الأخرة "، وآنئذ قلّت حيلة أمير المؤمنين علي النّيلا، أضف إلى ذلك فالأنصار \_ إلاّ لماماً منهم من خصوم علي كزيد بن ثابت \_ لم يروا أبا بكر أهلاً للبيعة أو أنّ له فضلاً على آحادهم..؛ ففيما يروي الطبري في أحداث السقيفة:

<sup>(</sup>١) شرح الكرماني لصحيح البخاري ٤: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) سنشير إلى ذلك بسرعة لاحقاً.

٦٣٦ ...... تَنْ الرسول المصطفى عَلَيْكُ وأبجديّات التحريف

قالت الأنصار أو بعض الأنصار: لا نبايع إلا علياً (١).

وقال ابن الأثير: وتخلف عن بيعته (=أبي بكر) علي وبنو هاشم والزيبر بن العوام، وخالد بن سعيد بن العاص، وسعد بن عبادة الأنصاري، ثمّ إنّ الجميع بايعوا بعد موت فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلاّ سعد بن عبادة فإنّه لم يبايع أحداً إلى أن مات، وكانت بيعتهم بعد ستة أشهر على القول الصحيح (٢).

وقال الطبري أيضاً: وتخلف على والزبير واخترط الزبير سيفه وقال لا أغمله حتى يبايع على، فبلغ ذلك أبا بكر وعمر، فقال عمر: خذوا سيف الزبير فاضربوا به الحجر، قال فانطلق إليهم عمر فجاء بهما وقال: لتبايعان وأنتما طائعان أو لتبايعان وأنتما كارهان فبايعا (٣).

إنّ ملابسات هـ نه القضية تعلن عن أنّ أول تطبيقات الرأي الرسمية التي غيّرت وجهة التاريخ وصفحته هو ما انطلق من معين الخصومة مع أمير المؤمنين علي وعموم بني هاشم وأغلب الأنصار، لكن ثمّة ما يرافق ذلك، وهو إزواء (= ترك) ما تواتر من سنّة الرسول في المنص على أمير المؤمنين علي بالخلافة والإمامة؛ فإذا كان تعاطي القياس الخفي وهو قياس الإمامة في الصلاة على الأمامة الكبرى هو الدليل على صحة خلافة أبي بكر كما قال عمر، فهذا يقتضي أن يضرب بما تواتر عن الرسول في عشرات الأقوال عمّا هي نص \_ جليّ \_ في الإمامة من مثل: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى» (أ).

وكلّنا يعلم أنّ أحداً من خصوم علي بل كل مجموعهم لا يحظى بواحد من هذه العشرات، ولقد مرّ عليك أنّ أتباع أبي بكر يتشبثون بكلّ قشّة لإثبات إمامته وخلافته كالحديث المكذوب في سدّ الأبواب المشرعة إلى المسجد إلاّ باب أبي بكر مع أنّه صدر في حق على لا غير..

بعض ما نريد قوله هنا هو أنّ آليات ترك السنّة قد يكون بلختراع حديث ينسب للنبي عَيْرُالُهُ يقابل ما تواتر في حق علي أو أهل البيت الليّلاء؛ كحديث سد الأبواب إلاّ

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٢: ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٣: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ٢: ٤٤٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٥: ١٢٩.

باب أبي بكر فهذا اخترعه خصوم أمير المؤمنين علي لتسفيه حديث سدّ الأبواب إلا باب علي المتواتر ولتفريغ محتواه، وقد تكون آليات ترك السنّة بواسطة شيء آخر كالرأي والقياس، بهدف مواجهة حديث المنزلة وعشرات غيره، كل ذلك حتّى يخرج على صفر اليدين في معادلات الصراع.

ثم إن الخليفة عمر بن الخطاب من بعد من يعد على عرش الخلافة إلا بالرأي، فقد ذكرت الأخبار أن أكثر الصحابة اعترضوا على قرار الخليفة أبي بكر في تنصيب عمر من بعده، لكن رد اعتراضهم ذاك بقوله: اجتهدت لهم رأيي فوليت عليهم خيرهم (۱)، ولقد جوبه قرار أبي بكر هذا من قبل أمير المؤمنين علي بقوله: ما أنت قائل لربك (۱).

ومًا يدل على أنّ الرأي في هذه العملية ليس عضواً في جسد الإسلام ولا هو من دين الله، بل هو طريقة تفكير سياسية جوهرها الخصومة مع أمير المؤمنين علي، أنّ علياً قال معترضاً على عمر: أمّرته عام أوّل وأمّرك العام (١) متهماً إيّاه بما لا يخفى على اللبيب، وفي الحقيقة ففي مثل هذا الاعتراض ما يكشف عن أنّ هناك اتفاقاً مسبقاً وآيديولوجية مرسومة للخلاص \_ دونما صعوبة \_ من كل الصعوبات والعوائق السياسية التي تعترض المشروع القرشي. ؛ لأجل أن تجري قريش بسرعة الريح، في دربٍ سهل وهي تقتطف ثمار ما تزرع.

كما أن شورى عمر (المصالح المرسلة=الرأي) هي الأخرى لا تخرج عن حلبة هذه الطريقة من التفكير، فتَحْتَ غطاء الشورى التي يوصي بها القرآن (١٠) استطاع الخليفة عمر أن يسحب البساط من أمير المؤمنين علي ليولي عثمان الخلافة، وأمير المؤمنين علي وقف مرّة أخرى بوجه هذه الآيديولوجية ليعلن أنّها ليست من الدين في شيء، ففي المصادر أنّ قال لعمّه العبّاس: عدلت الخلافة عنا (١٠)..

<sup>(</sup>۱) كنزل العمال ٥: ٦٧٦، طبقات ابن سعد ٢: ٢٠٠، ثقات ابن حبان ٢: ١٩٣، تاريخ مدينه دمشق ٣٠: ٤١٢، أسد الغابة ٤: ٦٩، تاريخ المدينة ٢: ٦٦٩، الإمامة والسياسة ١: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٢: ٢٧٤، تاريخ المدينة ٢: ٦٦٦، مناقب ابن الجوزي: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ١: ٢٥، وانظر طبقات ابن سعد ٣: ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) أثبتنا سابقاً أنَّ الشوري لا قيمة لها وراء المعصوم؛ إذ أنَّ الهلف منها ائتلاف القلوب الضعيفة لا غير.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري ٣: ٢٩٤، تاريخ المدينة ٣: ٩٢٥، شرح نهج البلاغة ١٢: ٢٦٢.

الحديث عن هذا الأمر طويل لكنّا كنّا نهدف إلى أن نُمثّل لعناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي بأنصع تطبيقات الرأي في تاريخ الإسلام؛ إذ نعود لنتساءل: هل من الصدفة في شيء أنّ كل تلك العناصر السبعة \_ وغيرها \_ شاخصة في عمليّات استخلاف الخلفاء الثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان والأمويين والعبّاسيين؟. وهل من الصدفة أن نجد علياً وكل أتباعه من أهل بيته ومن شيعته مستائين غير راضين؟. وهل الرأي بالنظر لتلك العناصر مصطلح شرعي أم هو مقولة سياسية وآيدويولوجية ضخمة؟ هذا شيء..

والشيء الآخر الذي نكرر التأكيد عليه هو أنّنا إذا أمعنّا في مطالعة التاريخ الإسلامي نجد أنّ الرأي لم يستفد منه غير خصوم أمير المؤمنين علي..؛ بلى، إنّ أولئك الخصوم بسبب قلّة بضاعتهم من سنّة رسول الله ومرامي كتاب الله القرآن، احتاجوا لأن يبتّوا في دين الله بملاحظة كونهم حكّاماً زمنيين وروحيين، والرأي طريقة فنّة لتجاوز هنه الأزمة؛ لأنّ تعاطيه لا يحتاج لأكثر من أن يكون المرء أميراً أو من قبل الأمير (=صوافي الأمراء) حتّى لو كان جاهلاً بكل شيء..

لكن مع كل ذلك فالقيمة الآيديولوجية المطوية في الرأي ليست هي طريقة لتجاوز أزمة المعرفة لا غير، فكلنا يعلم أنّ خصوم أمير المؤمنين علي يسرحون ويمرحون على رقاب النّاس بمنتهى اليسر بوحي هذه المقولة القادرة على شرعنة كلّ السلوكيات؛ وإذا كان النص عن رسول الله يلجم الأفواه، ويكبّل الجوارح، ويأسر النزعات اللامشروعة واللامسؤولة، فالرأي هو الوحيد القادر على أن يقف بوجه النص النبوي، ويسفّه ما فيه من حقيقة وقيمة.

فإذا كان قول الرسول المتواتر \_ مثلاً \_ : «عمّار تقتله الفئة الباغية» دليلاً كاملاً على أنّ البغاة الأمويين من أهل النّار، أو من أهل الخطأ والبغي، فمبدأ التصويب الني هو أبرز مقاطع آيديولوجية الرأي، والقلب النّابض لها، قادر على أن يجعل البغاة من مثل معاوية وعمرو بن العاص من أهل الجنّة في قتل عمّار بن ياسر في ضوء ذلك المبدأ، حتّى لو كان عمّار يحبّه الله ورسوله وحتى لو اهتز العرش لمقتله؛ فهذا المبدأ كفيل بتفريغ محتوى هذه الحقائق، وكفيل بأن يجعل من سفك هذه الدماء وأي دماء \_ فعلاً صالحاً يثاب فاعله عليه..؛ وليس عجيباً بعد ذلك أن نجد أنّ عمرو بن العاص \_ وأبا هريرة \_ دون بقية البشر يرويان حديثاً مكذوباً عن النبي عَلَيْها في يقول:

#### «إذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله حسنة»..

بلى، هذا المبدأ كفيل بالنهوض لمثل هذا الأمر بمجرد أن نفترض أنّ معاوية ـ مثلاً \_ من أهل الفتوى، بل هو أولى النّاس بها، فصوافي الأمراء هي الأخرى كفيلة بإثبات ذلك..

والنتيجة فكل ما يفعله الأمراء ممّا هو من قبيل قتل أولاد النبيين وقتل عمّار وبغض علي، وافتضاض بواكر مدينة رسول الله، عداءً لله ولرسوله وللضمير، وغير ذلك من الأعمال الصالحة فيما تقرر الأيديولوجية يثابون عليه؛ لأنّه صواب حتى لو كان خطأ، كما أنّ منابنة عمّار وأهل المدينة وسيد الشهداء الحسين في كربلاء أهل البغى صواب خطأ؛ لأنّه خطأً صواب؛ وخطأ الصواب صواب..!!!

والكلام في هذه السفسطة ومحاولة استغفال الدين طويل لا يسعنا التفصيل فيه، لكن نشير إلى أنّ كثيراً من علماء أهل السنّة لمّا رأوا أنّ التصويب تسفيه للعقل، ولعب بدين الله، لم يقولوا به وأنكروه، وفيما أظنّ فإنّ تاريخ رجوع كثير من أهل السنّة عن القول بالتصويب توأم لتاريخ الاعتراف بخلافة أمير المؤمنين علي الراشدة، أو هو توأم للأمر بتدوين الحديث على عهد عمر بن عبد العزيز، أو هو توأم لرفع سبّ أمير المؤمنين من على منابر بني أميّة، وليس من غرضنا الجليّي التحقيق في هذه المسألة الآن..

ومهما يكن من ذلك فالمستفيد الوحيد من الرأي خلال ما تعاقب من حقب التاريخ هم مجموع خصوم أمير المؤمنين علي..؛ ثمّ للرأي هو الآخر صيغ وأشكل كثيرة، ومن صيغه الناصعة مقولة عدالة الصحابة، وسيرة الشيخين، والمصلح المرسلة، وغير ذلك عمّا هو مبسوط في محلّه..

هذا، ومن الضروري الإشارة إلى أنّ للرأي توأماً معرفيّاً آخر قد وضع بصماته على جسد الأيديولوجية بوضوح؛ فالنزعة الإسرائيلية اليهودية حقيقة سوداء مستورة خلف لباس الرأي الأبيض، فلقد عرفت أنّ الإسرائيليات المبثوثة في مصادرنا الإسلامية نتيجة هذه الطريقة من التفكير، إلى درجة أنّ أمناء سنّة النبي كعبد الله بن عمرو بن العاص وعبد الله بن عمر وأبي هريرة يتقولون على رسول الله ما لم يقل فيما نصّ الإمام ابن كثير..

ما نريد قوله هو أنّ الرأي والنزعة الإسرائيلية وبالتالي الخصومة مع أمير المؤمنين

على ما هي إلا أشكال ثلاثة لأيديولوجية ترك السنة، أو هي أوجة ثلاثة لعملة واحدة...، تطوي كلّ ذلك نصوص نبوية كثيرة منها ما أخرجه البزار بسند صحيح عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله ﷺ "لم يزل أمر بني إسرائيل معتدلاً حتى نشأ فيهم أبناء سبايا الأمم فأفتوا بالرأى فضلوا وأضلوا»(١).

ومنها ما ذكره الحاكم عن عوف بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «ستتفرق أمتي على شلاث وسبعين فرقة أعظمها فتنة قوم يقيسون الأمور برأيهم فيحرمون الحلال ويحللون الحرام».. (٢)، وهذا النص بالذات يعلن أنّ طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي هي أسباب الفتن والضلال في هذه الأمّة..

وخاتمة ما نقول: هو أنّ الرأي ليس مصطلحاً لعلم أصول الفقه وإن ألبس لباسه وأصطبغ بصبغته، فهو مقولة قادرة على التعبير عن طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي والإفصاح عن مبادئهم في بناء جهاز المعرفة الذي يتعاطونه، أضف إلى ذلك فالنصوص النبوية في الوقت الذي أعلنت عن أنّ مقولة الرأي تنطوي على تراث يهودي في تمشيل الدين في المبدأ وفي الممارسة، أعلن التاريخ أنّ خصوم أمير المؤمنين على شغفوا برواية الإسرائيليات فأمعنوا، بل تقولوا على رسول الله فأمعنوا أيضاً..

فعلى هذا فالنزعة الإسرائيلية (=الرأيوية) هي الأخرى عنصر من عناصر طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، قد وقف الرسول بإزائها وقفة حازمة، وعليك أن تفهم الباقي!!!.

<sup>(</sup>١) صحيح البزار ٦: ٤٠٢، هذا النص كثير الطرق وله أكثر من إسناد، عرضنا لكلّها مفصّلاً في الفصل الأول من كتابنا الرسول المصطفى ومقولة الرأي، فراجعه.

<sup>(</sup>٢) راجع الفصل الأول من كتابنا: الرسول المصطفى ومقولة الرأي.

# المبحث السابع:

#### عدالة الصحابة

ومن أبرز المزايدات على العقل والعقيدة، مبدأ عدالة الصحابة أجمعين؛ ففي الوقت الذي قال أغلب أهل السنة بمبدأ العدالة هذا، قالوا أيضاً واللفظ للتفتازاني -: إنّ ما وقع بين الصحابة من المحاربات والمشاجرات على الوجه المسطور في كتب التاريخ، والمذكور على ألسنة الثقات، يدل بظاهره على أنّ بعضهم قد حاد عن طريق الحق، وبلغ حد الظلم والفسق؛ وكان الباعث له الحقد، والعناد، والحسد، واللداد، وطلب الملك والرئاسة، والميل إلى اللذات والشهوات؛ إذ ليس كل صحابي معصوماً، ولا كل من يلقى النبي عَلَيْظِيّ بالخير موسوماً (۱).

أقول: وها أنت ترى أنهم في الوقت الذي جزموا بأن بعض الصحابة حاد عن طريق الحق، وبلغ حد الظلم والفسق، قالوا بعدالة الصحابة أجمعين..، وها هو التفتازاني نفسه يقول من جديد: إلا أن العلماء لحسن ظنّهم بأصحاب الرسول عَلَيْقَالُهُ ذكروا لها محامل وتأويلات بها تليق، وذهبوا إلى أنّهم محفوظون عمّا يوجب التضليل والتفسيق (٢). فتأمّل في هذا الجدل المضحك المبكي؛ فصون عقائد المسلمين لا يتم إلا بتعديل فسقة الصحابة!!!

والمثير في الأمر أنّ مقولة عدالة الصحابة ليس لها من ذكر في العهد الإسلامي الأوّل؛ فهي ظهرت ككيان معرفي كبير في العهد الأموي، في عهد التابعين، وبالطبع فنحن لا ننكر جذورها التاريخية في العهد الأوّل، وممّا يؤثر في ذلك أنّ كلّ الكتابات التي جرت بين أمير المؤمنين علي وبين معاوية الطليق، المذكورة في نهج البلاغة وبقيّة كتب الأدب، تبيّن حاجة معاوية ومن كان على منواله، أو من كان هو على منواله، لمبدأ عدالة جميع الصحابة، فحينما كان يحرجه أمير المؤمنين علي بفضل السابقين، وأهل المجرتين، وأهل بدر، وكلّ من شرب كأس الكفاح مع الرسول عَلَيْهِمْ من

<sup>(</sup>۱) شرح المقاصده: ۳۱۰.

<sup>(</sup>٢) شرح المقاصده: ٣١١ ٣١٠.

السابقين الأولين، أو من المخلصين لله ولرسوله في توطيد أركان الدين، نجد معاوية بمكر ودهاء يرد عليه بأن هناك غيرهم من صحابة رسول الله، ممن رافقه، ورآه وجلس معه، أو كتب له بعض الرسائل، أو أكل معه أو شرب، وما إلى ذلك..

إنّ هذا يسفر عن أنّ مقولة عدالة الصحابة حاجة سياسيّة للبغي ولأهله وليست هي من دين الله، فالمدار في الصحبة الكريمة هو ما ذكره أمير المؤمنين علي لا ما ذكره معاوية، وشتّان ما بين الصحابي الذي يسمّى صحابيًا لمجرد أنّه رافق الرسول عَيَّالًا أو أكل معه، وبين الصحابي الذي بقي أميناً على الوحي والسنّة، ويبنل كلّ شيء من أجل الله والرسول والوحي..

ونحن في الحقيقة مهما شككنا في شيء فلا نشك في أنّ مبدأ عدالة الصحابة، مبدأ دخيل في الإسلام، وهو بدعة لم يللّ عليها دليل من الشرع، فبغض النظر عن كل شيء، لم يؤثر عن الصحابة - كلّ الصحابة - قبل العهد الأموي هذا المبدأ الأفلاطوني الخرافي، فليس هناك أحد منهم من ذكر أنّ الصحابة كلّهم عدول، والأدهي من ذكر أنّ معاوية الباغي نفسه لم يعلن هذا المبدأ صراحة، بل ألمح إليه تلميحاً في تلك المكاتبات بينه وبين أمير المؤمنين على..

وفيما أعتقد فمبدأ العدالة هذا مبدأ مستقى عن طريقة اليهود، وفي الحقيقة لا نستطيع بسط الدليل بكفائة مع هذه العجالة، لكن يكفي أن نقول: إنّ من يطالع التوراة يجد مصائب كبيرة وهي تتحدث عن أخطاء الأنبياء، وعن تعاطيهم الكذب والخيانة وشرب الخمر والزنا، بل الزنا ببناتهم والعياذ بالله، وغير ذلك منّا نزّه الله عنه كثيراً من المؤمنين فضلاً عن الأنبياء والمرسلين، هذا في حين أنّ المطالع لأدبيّات اليهوديّة يجد الأحبار فيها معصومين من الزلل والخطأ..

ومبدأ العدالة في الحقيقة من هذا القبيل، ففي الوقت الذي أمعن خصوم أمير المؤمنين علي وأهل البيت في النيل من شخصية النبي محمّد عَلَيْكُولُلهُ، وأنّه يسهو ويغلط، ويسبّ ويلعن بلا سبب، ويحرّم ويحلل بلا موجب، نجدهم دون غيرهم يقولون بعدالة الصحابة أجمعين..

وأهم ما نريده من هذا المبحث، مع الإغضاء عن التفصيلات، هو اقتناص عنصر آخر من عناصر آيديولوجية مواجهة النبي عَلَيْقَالُمُ وسنته، أو قبل: مواجهة علي، فيما اتضح وسيتضح أكثر، ونعود لنتساط كما تسائلنا كثيراً سابقاً فيما يشبه هذا، فهل من الصدفة أن خصوم أمير المؤمنين علي فقط، هم دون سواهم يقولون بهذا المبدأ المضحك؟؟؟

#### الصحث الثامن:

## تغييب العقل وآيديولوجية ترك السنة

ينبغي أن يكون معلوماً أنّ عملية تغييب العقل \_ بحد ذاتها \_ آيديولوجية صراع تاريخي إنساني، وليست هي وليدة صراع إسلامي؛ فالصراع اليوناني بين سقراط وبين السوفسطائيين، وإن أخذ ما أخذ من مجالات واسعة في بحوث الفلسفة والحكمة إلاّ أنّ مدار كلّ ذلك، الإيمانُ بأنّ هناك حقائق مطلقة كما يجزم سقراط، والإيمان - في المقابل \_ بنسبيّة الحقائق كما يزعم السوفسطائيّون.

وإذا كان العقل هو ما ساق سقراط وأرسطو وغيرهما للجزم بالحقائق المطلقة؛ فالذي ساق السوفسطائيين للتشكيك بذلك الجزم هو إنكار دور العقل في تحصيل ذلك الجزم، وبعد هذا الإنكار لا يبقى غير الشك، وبالتالي فليس هناك حق مطلق ولا باطل مطلق، ولا أخلاق مطلقة..؛ ومذّاك ولد الجلل ليكون أساساً لطريقة السوفسطائيين في التفكير، ولم يك لينتهي الصراع في هذه النقطة التاريخية في زمن من الأزمان؛ فأساس كل صراع آيديولوجي، في كلّ مراحل التاريخ، هو هذه النقطة، سواء أكان الصراع سياسيًا أم اقتصاديًا أم اجتماعيًا أم أخلاقيًا أم دينيًا أم غير ذلك.

فعلى سبيل المثال، وانطلاقاً من نسبيّة الظلم والعدل، رأى ميكافلّي أنّ الغاية تبرر الوسيلة، وانطلاقاً من هذه النسبيّة رأى مالتوس أنّ الحروب بين البشر مسألة طبيعيّة، وضرورة تاريخية؛ لأجل أن تكون هناك موازنة بين عدد السكان المتصاعد في ضوء متتالية هندسية، وبين الموارد الطبيعيّة الثابتة، ويترتب على ذلك أنّ سفك دماء آلاف البشر ليست جريمة...، وانطلاقاً من نسبيّة الحقيقة بنى كارل ماركس مادّيته التاريخية...، وهكذا، وواضح أنّ النقطة التي

تجمع بين كل نظريّات هؤلاء المفكرين هو انكار دور العقل، وسنبيّن لك قريباً \_ منطقيّاً \_ آليّة هذا الانكار..

هذا، لكن الملفت للنظر أنّ التاريخ يعلن على الدوام أنّ كل نظام، ظالم، تعاطته البشرية عبر العصور، يجعل من العقل عدوّه الأوّل، ومن الأمثلة التي يعرفها الجميع هو أنّ الكنيسة الكاثوليكية حفاظاً على موقعيّتها السلطوية حرقت، وقتلت، وصلبت العقول، لأجل ذلك الغرض، وما غاليلو وعشرات غيره ببعيدين عن الأذهان... وعموماً فالأنظمة السياسية، وأغلبها أنظمة ظالمة، إذا ما استقرت على كرسيّ الحكم تحارب العقل؛ لأنّه بالمرصاد لكلّ زلّة!! وبلا تطويل نتساءل عن قيمة الأنظمة الأموية ممثلاً \_ في مقررات العقل مع أنّها هي الزلّة بعينها، وهي البغي بعينه، وهي الظلم بلحمه وعظمه؟؟؟.

ولقد تقدّم في مقدمة هذه الدراسة أنّ مدار المعرفة على طريقة التفكير وعلى منهج القرائة، والعقل قادر على أن يسلط الضوء عليهما، وإذا كانت طريقة تفكير الأنظمة السياسية، سلطوية، التوائية، نفعيّة، تبريرية، مريضة، فالعقل هو الطبيب القادر على تشخيص هذا المرض، لكن بما أنّ هذا التشخيص بمثابة مبادىء آيدولوجية وأوليّات ثورية، لزوال تلك الأنظمة، حكمت على العقل بالقتل..؛ فتارة بتهمة الخروج عن الدين، وأخرى بتهمة الخروج عن المسموح، بتجاوز حدّ اللامفكر فيه، وغير المسموح التفكير فيه..

ومن الأمثلة التاريخية المعلومة لكل الباحثين أنّ مجرّد حيازة كتاب فيه مبادىء الإمبريالية يكفي المحكمة الماركسية للإدانة والحكم بالإعدام، وما أشبه هذا بما فعله معاوية لمّا قتل صحابة رسول الله، لمجرد أنّهم اعترضوا على زياد بن أبيه في سبّ أمير المؤمنين علي من على المنبر، وما أشبه هذا بقتل الحجاج كلَّ سميّ لأهل البيت، وما أشبه هذا بقول عبد العزيز بن مروان لإبنه عمر: يابني إنّ الذين من حولنا لو نعلم من حل علي ما نعلم تفرقوا عنّا(۱)، وما أشبه هذا بقول الزهري: والله إنّ عندي من فضائل علي مالو تحدثت بها لقتلت(۱)...، وعلى هذا فقس؛ والبحث فيه واضح النتائج، فلا داعى لاجتراره!!

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٨: ١٩٥. دار الفكر / تحقيق سهيل زكار.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ١: ٣٠٨.

ولتوضيح هذه النقطة نقول فيما يخص بحثنا: في الوقت الذي يعتقد الشيعة أنّ العقل هو المصدر الرابع من مصادر التشريع الإسلامي، ينفي خصومهم أن يكون العقل كذلك، وفيما بين الشيعة وخصومهم حول هذه الأزمة صراع معرفي (=أبستمولوجي) تاريخي طويل، وفي الحقيقة \_ إلى الآن \_ لم تستطع الكتابات الإسلامية السنية والشيعية أن تطرح جواباً تاريخياً متماسكاً..؛ لا لإثبات مصدريته في بناء المعرفة الإسلامية بالشكل المطلوب، ولا لإنكار كونه كذلك..

فالكتابات الشيعية جعلت من العقل مصدراً للتشريع فقط، أضف إلى ذلك أنّها قوقعت نفسها في ضيق مقررات علم الكلام في لباسه القديم؛ ولم تفكر بالإجابة المنهجية عن الأسئلة التي تقول: لماذا ينكر خصومهم مصدرية العقل للتشريع؟ وهل هناك دافع آيديولوجي؟ أم أنّ الإنكار لا يعدو نتيجة بحث منطقي في المسألة؟ وهل حقّاً \_ أنّ قيمة العقل تقف عند كونه مصدراً للتشريع كما تعلن نتائج تلك الكتابات، أم هو أكبر من ذلك بكثير؟ وما علاقة ذلك بآيديولوجيّة ترك السنّة؟ وهل لذلك علاقة بالصراع التاريخي مع منظومة المعرفة العلوية، وما هي طبيعتها؟؟؟؟.

وبالطبع فهذه الأسئلة لم تدر في خلد علم الكلام (وكذلك علمي الأصول والمنطق) وهذه هي الفجوة..؛ لكن، على أيّ حال، مهما تسائلنا، فالماثل أمامنا، فيما تعلن كتب المسلمين في الفلسفة والكلام والأصول، حقيقة واحدة، وهي أنّ خصوم أمير المؤمنين علي، وعموم أسرى آيديولوجية ترك السنّة، هم المنكرون لمصدرية العقل للتشريع ولغير التشريع..، فهل هذه الحقيقة \_ هي الأخرى \_ حليفة الصدفة، أم أنها خطط لتحجير الصراع لصالح الخصوم؟؟؟

والعجيب أنّ أهل السنّة في حين أنّهم أنكروا مصدرية العقل، ونتائجه مقطوعة ومتيقنة، قالوا بمصدرية الرأي (=الظن) مع أنّ نتائجه مشكوكة ومهلهلة، ودانوا بمصدرية القياس في دين الله، مع أنّ نتائجه ليست مشكوكة فحسب، بل منهي عنها فيما تواتر في الأخبار، وأكثر من ذلك وهو أنّ القياس الظنّي من أبرز عمليات العقل للوصول إلى الجهولات، وهذا أول تناقض.!! وفي المقابل فالشيعة مع كونهم يقولون بمصدرية العقل لا يدينون بالقياس الظنّي، وإن كان كما قلنا من أبرز عمليات العقل. لكن ما هو المخيف في مصدرية العقل؟.

للإجابة على ذلك، بعد معرفتنا بأنّ مصدريّة العقل لم ينكرها غير خصوم أمير

المؤمنين علي، أقول \_ بعبارة بسيطة \_ : إنّ أولئك الخصوم وعموم أعداء علي، أو قل: عموم من لم يخلص نفسه للإسلام، والمعنى واحد؛ لأنّ الجميع تحت ضابطة: « ياعلي لا يحبّك إلّا مؤمن ولا يبغضك إلّا منافق» وحديث الثقلين وغير ذلك مّا سنعرض له لاحقاً...

أقول: إنّ خصوم أمير المؤمنين علي حسب معاير العقل القطعيّة، وموازين المنطق الصحيح، مخطئون؛ فهم ما بين باغ على الحق وأهله، وبين مستهتر ساخر بدين الله، ولأنّ البغي والاستهتار قد يصل في بعض الأحيان إلى الكفر أولاً، ولأنّ أولئك الخصوم بحاجة لغطاء إسلامي يبرر افتراسهم الخلافة المقدّسة وعموم سلوكيّاتهم اللامسؤولة ثانياً؛ ولأنّ العقل هو الوحيد القادر على نبش المستورات وفضح المخفيّات ثالتاً...، أنكروا مصدرية العقل في بناء المعرفة!! ولكن كيف؟؟

للإجابة على ذلك نقول \_ بعبارة منطقية \_ : العقل، كما ذكر الفلاسفة والمناطقة والمتكلمون في القديم، على قسمين: العقل النظري والعقل العملي، والأول هو ما ينبغي أن يعمل، وجوهر الأول أن النقيضين لا يجتمعان ولا يرتفعان، وجوهر الثاني ما يصطلح عليه العلماء بمسألة التقبيح والتحسين العقليين..

ولأنّ المقررات الأمّ لكلّ من هذين القسمين، مقطوعة، متيقنة، غير مشكوكة؛ ولأنّ القطع حجّة بذاته لا يحتاج إلى جعل شارع، أو لا يمكن أن يجعله الشارع؛ لاستلزام التسلسل أو الدور، نهض العقل وحده لمعرفة الحقيقة في كثير من الفروض..

فحينما نتحدث عن العقل العملي نقول: لم يشك أحد من البشر، حتى الكفّار، قديماً وحديثاً، أنّ إيذاء الحيوان بلا سبب قبيح، لا يجوز، وهذا سواء نصّت الشريعة على القبح أم لم تنص، كما أنّ الكذب لا يجوز، قبيح، عند الجميع؛ الكفّار والمؤمنين على السواء، في كل التاريخ، سواء أخبرنا الشرع بقبحه أم لم يخبرنا، كما أنّ انتهاك أعراض النّاس، غصباً وعدواناً، لا يجوز، قبيح، سواء ذكرت لنا الشريعة ذلك أم لم تذكر، كما أنّ إغاثة الضعفاء، والدفاع عن المظلومين، والوقوف بوجه الجائر، أمر معدوح حسن، سواء أمرت الشريعة أم لم تأمر؛ وعلى هذا فقس مفردات العقل العملي..، وفي الجملة فهنه المفردات هي التي يصطلح عليها العلماء بالمستقلات

العقليّة؛ وذلك لأنّ العقل والعقلاء في كلّ زمان وفي كلّ مكان، قادران على أن يحكما في مثل تلك الموارد بالمدح أو بالذّم؛ وبالتالي يحكمان باستحقاق العقوبة أو باستحقاق المثوبة..

وإذا حدث وأمرت الشريعة، بما استقلّ العقل في دركه، قبحاً أو حسناً، فليست أوامرها إذ ذاك؛ إلاّ تأكيدً لما استقلّ العقل في دركه؛ ومثل هذه الأوامر التأكيديّة يصطلح عليها العلماء بالأوامر الارشاديّة؛ أي أنّها تؤكّد ما استقل العقل في دركه سابقاً وترشد إليه؛ فمثلاً يعلم جميع المسلمين أنّ طاعة رسول الرحمة محمد عَلِي واجبة، سواء ذكر لنا الشرع ذلك أم لم يذكر؛ لأنّ العقل يجزم بعد الإيمان برسالته المقدّسة لنّ سبل معرفة الله، وتحصيل رضاه تعالى ذكره، منحصر بطاعته عَلَي الله الكن مع ذلك؛ ولاهميّة هنه الطاعة، قل القرآن مكثراً من وأطبعوا الرسول تأكيداً وإرشاداً؛ رحمة بالعباد..؛ أمّا الأوامر الشرعية الأخرى التي لا يستقل العقل بدرك عللها، والتي يأمر الله بها بما هو مولى؛ لأنّه لا يسأل عمّا يفعل، فيصطلح عليها العلماء بالأوامر المولوية؛ كوجوب الصوم والصلاة؛ وأنّ صلاة الظهر أربعة ركعات، وهكذا.

أمّا العقل النظري فجوهره قائم - كما أخبر ناك - على أساس أنّ النقيضين لا يجتمعان، وعلى أساس أنّ الكل أكبر من الجزء، وما شاكل ذلك من البديهيّات واليقينيّات..

وبـلا إطالـة نتسـائل: هـل تلتـئم مقررات العقلين العملي والنظري مع طبيعة الأنظمة الأموية والعبّاسيّة، وعموم خصوم أمير المؤمنين علي...؟؟؟

للإجابة على ذلك نقول \_ بعبارة منهجية حديثة \_ : معلوم أنّ خصوم أمير المؤمنين علي، وكل الأنظمة السياسية الإسلاموية الباغية، الأموية والعبّاسية وغيرها، تسلّطت على رقاب النّاس بالقوة المسلّحة، وبسفك الدماء، وبانتهاك الأعراض والحرمات، وبسرقة أموال العباد، وبالغصب، وبغير ذلك عمّا يقطع العقل العملي بقبحه وعدم جوازه، ومعلوم أيضاً أنّ هذه الأنظمة، فيما يقرر العقل النظري، متناقضة بين المبدأ والسلوك، ومتضادّة؛ فهي تقول شيئاً وتعمل شيئاً آخر؛ والله سبحانه تأييداً لمقررات العقل \_ النظري \_ قال: ﴿ يَاأَيُهَا الّذين آمَنُوا لَمَ تَهُولُونَ

مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (١) يعني لم تتناقضون؟!! وفي هذا السياق يروي البخاري أنّ رجلاً سأل عبد الله بن عمر عن دم البعوض فقال له ابن عمر: انظروا إلى هذا، يسألني عن دم البعوض، وقد قتلوا ابن رسول الله (=الحسين سلام الله عليه) (١).

نخلص من ذلك إلى أنّ العقل بقسميه يحكم على هذه الأنظمة (=خصوم علي) بالتناقض والإجرام وعدم المصداقية، بل بالخروج من الدين في بعض الأحيان، وإذا كان الأمر كذلك لا بدّ لهذه الأنظمة وما ماثلها من كتم أنفاس هذا العقل للخلاص من هذه الورطة أولاً، ولاستمرار الظلم والبغي ثانياً!! لكن ما العمل؟؟

أنكر خصوم أمير المؤمنين علي وأغلب أسرى آيديولوجية المواجهة والتبرير، بدراية وبغير دراية، بإرادة وبغير إرادة، مقررات العقل العملي، وقالوا: إنّ الحسن والقبح، والإجرام، وسفك الدم، وإغضاب الزهراء البتول، وسمّ الحسن، وقتل الحسين في كربلاء، واغتصاب بنات الأنصار بافتضاض بكاراتهن غصباً، وإباحة المدينة ثلاثة أيّام، وأخذ البيعة من صحابة رسول الله على أنّهم عبيد ليزيد (الأمر الذي لم يفعله حتّى هتلر) وقتل العبّاسيين لآل رسول الله وغير ذلك الكثير، أمور لا نعرف قبحها أو حسنها بالعقل، بل بالشرع، فالحسن ما حسنه الشرع، والقبح ما قبّحه الشرع أيضاً، فكما أنّ الشرع لا يرتضي قتل آل رسول الله، لأنّ الله يغضب لقتلهم، فكذلك الشرع لا يمنع يزيد من قتل الحسين إذا أراد الاصلاح ولم شعث القبلة، وأنت ترى أنّ حاصل ذلك هو ضرب عشرات بل مئات النصوص القرآنية والنبويّة، المتواترة والصحيحة؛ فمثل قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُ مُ عَلَيْهُ أَجُراً إِلاً الْمُودَة فِي الْقُربَى ﴿ ومئات غيره ستسحقه أقدام وحش السفسطة والجَلل، بلا معوبة، وقس على ذلك كلّ سنة رسول الله..، هذا من جهة..

ومن ثمّ من جهة أخرى من أنكروا العقل النظري؛ أي أنكروا قانون التناقض؛ فمثلاً في الوقت الذي حكم الشرع من فيما يزعمون على معاوية بالبغي في صفين، وحكم لعلى بأنّه على الحق، حكم لمعاوية أيضاً أنّه تأوّل فأخطأ، وأنّ له لأجل ذلك الخطأ حسنة، وحكم لعلي بالحسنتين لأنّه تأول فأصاب!! وعموماً فإذا كان العقل

<sup>(</sup>١) الصف: ٢.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ٧٤ : ٧٤.

النظري (=قانون التناقض) يرى تناقضاً بين الحق والباطل، وأنهما لا يجتمعان؛ أي لا يمكن أن يجتمع في معاوية \_ مثلاً \_ الحق والباطل في فعل واحد، وأنْ ليس في رصيد معاوية غير السيئات، فليس هناك من تناقض إذا ما أنكرت مقررات العقل النظري بطريقة ما، وعلى هذا فمعاوية محسن حتى مع كونه مسيئاً!! وكما ترى فمرجع القضية إلى ما زعمه خصوم سقراط وأرسطو وحتى أفلاطون؛ أي إلى القول بنسبية الحقيقة وانكار كونها مطلقة..

ولكي يتفهم القارىء الكريم المسألة بمجمل أبعادها الآيديولوجية أكتفي أن أذكر له مثالاً واحداً، هو ديالكتيك كارل ماركس؛ فالشيء الوحيد الذي فعله ماركس في بناء منطق الديالكتيك هو إنكاره لقانون التناقض، مستبدلاً إيّاه بقانون وحدة وصراع المتضادّات (=الديالكتيك) والفرق بينهما هو أنّ قانون التناقض، كما عرفت، يجزم بأنّ المتناقضين، كللحق والباطل، لا يمكن أن يجتمعا، أمّا الديالكتيك (=الجدل) فيفترض أنّهما يجتمعان..، وفي الحقيقة فهذا هو السبب الذي يحدو بي في كل كتاباتي لأن أفترض أنّ منهج الأمويين وعموم خصوم أمير المؤمنين علي منهج ديالكتيكي جدلي، وإذا كان في هذه الدراسة المتواضعة ما يمكن أن يلفت النظر كثيراً ويوقف الباحث طويلاً، فلتكن هذه النقطة هي مدار ذلك؛ ففيما بان لا فضل لماركس في بناء الجلل وانكار التناقض؛ فلقد سبقه الأمويون، وعموم خصوم أمير المؤمنين علي، الجلث عشر قرناً..

# القانون الأساس لطريقة تفكير خصوم علي

على أيّ حال، أريد من هذا التطويل أن أخلص إلى أهم نتائج هذه الدراسة، فإنّني قد أطلت البحث في طريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، وأمعنت الاستقصاء في آيديولوجية ترك السنّة النبوية، خلال أهم أشكالها وصيغها عبر التاريخ الإسلاموي، لكني لم أذكر لحدّ هذه اللحظة القانون الأساس لتلك الطريقة من التفكير، ولقد اتّضح لك عزيزي القارىء - أنّ القانون الأساس هو الديالكتيك (=الحدل) وحقيقته قائمة على إنكار العقل النظري؛ أي إنكار قانون التناقض، وانكار اجتماع المتضادين، كما أنّ حقيقته قائمة على إنكار العقل العملي؛ أي على إنكار الحقيقة المطلقة والقول بنسبيّتها، فما كان قبيحاً أو ظلماً في حين، أو في مكان،

قد يكون حسناً وعدلاً في حين آخر؛ فإذا كان قانون التناقض يجزم أنّ الحسين سلام الله عليه محسن ويرزيد مسيء ولا يمكن أن يكون يرزيد محسناً ومسيئاً في آن واحد؛ لاستلزام اجتماع المتناقضين، أو الضدين، أمكن للجلل والقول بالحقيقة النسبية أن يجعل من يزيد محسناً ومسيئاً في آن واحد..، وهكذا.

ونعاود التذكير بأنّ مدار هذه النتيجة أنّنا، في هذا الميدان العلمي، لا نجد أمامنا غير خصوم أمير المؤمنين علي؛ فالمستفيد الوحيد من إنكار مصدرية العقل هم دون سواهم؛ وآية ذلك أنّ سلوكيّات بعض أولئك الخصوم ممّا يضارع الكفر، وممّا يساوق الخروج عن الدين، وإنكار مصدرية العقل خروج جيّد من الأزمة، وفي المقابل فهذا الإنكار يسفّه الحقيقة السماوية لعلي، ولآل بيت رسول الله، ولأتباعهم، وللإسلام قبل كلّ شيء، في كلّ صراع، ويضعف من شوكتهم..

ومن الأمثلة على ذلك الصحابي أبو الغادية؛ ففيما تذكر بعض المصادر، أن أبا الغادية كان متين الدين، محتاطاً غاية الاحتياط، حتى أنّه كان لا يشرب الماء بآنية البزجاج لشدة الاحتياط، والخوف من الله، لكن أبا الغادية المتدين المحتاط هذا، هو من قتل عمّار بن ياسر رضوان الله عليه في صفين ظلماً وبغياً وجرأة على الله، والعقل بقسميه، النظري والعملي، يحكم بالتناقض والقبح وبالتالي استحقاق العقاب؛ أمّا أولاً؛ فلأنّ الاحتياط في الدين بترك الشرب من آنية البزجاج لا يجتمع مع عدم الاحتياط بسفك دم مثل عمّار بن ياسر، وأمّا ثانياً فلعدم وجود عاقل في الكون يجيز اجتثاث منابع الخير، ورموز السعادة، وشعارات الإنسانية، ومبادىء الصلاح!! وليس من ريب في أنّ عمّار بن ياسر، عند كلّ المسلمين، وتد من أوتاد الدين، وركن من أركانه..

هـذا، ولكـن حصوم أمير المؤمنين علي، بعد إنكار قسمي العقل، ومن منطلق، بل مـنزلق الجـلل قالوا: إنّ أبا الغادية أخطأ في قتل عمّار، ولكن مع ذلك فله حسنة واحدة؛ لأنّه أخطأ، وأمّا عمّار فله حسنتان؛ لأنّه لم يخطيء..

 اشقى ثمود»(۱) يقول ابن حزم في الحلّى: ولا خلاف بين أحد من الأمة في أن عبد الرحمن بن ملجم لم يقتل علياً رضي الله عنه إلا متأولاً مجتهداً مقدراً على أنّه صواب(۱).

ولا بد من إلفات النظر إلى أنّ تعاطي أسرى الآيديولوجية للجلل بالصيغة الآنفة؛ إعني مبدأً لتبرير التناقض، إنّما حدث \_ فيما أعتقد \_ في وقت متأخر، في نهايات العهد الأموي؛ وإن كان له أساس قديم فيما سنوضّح؛ فالصيغة الآنفة للجلل من أهدأ الصيغ، فهناك ما هو أبشع منها، وعامل التاريخ هو ما أجبر خصوم أمير المؤمنين علي لأن يتعاطونه كذلك، فيما بعد، بهدوء؛ وإلا فهو في بداياته أبشع من نفس البشاعة؛ آية ذلك أنّ الجدليين منذ عهد اليونان وحتّى هذه اللحظة ينكرون الصيغة الأموية الأولى للجلل، فليس في قاموس الجدليين اليونان قديماً، ولا الماركسيين اليوم، ما يصطلح عليه خصوم أمير المؤمنين علي بالتصويب، لكن هذا هو الماركسيين اليوم، ما يصطلح عليه خصوم أمير المؤمنين علي بالتصويب، لكن هذا هو ما حدث في عهد الأمويين الأول، وكما ذكرنا فعامل التاريخ هو ما أجبر الاتجاه الأموي غريباً؛ فلقد اتّضح خلال بحوثنا السابقة أنّ عامل التاريخ هو ما أجبر الأمويين وكل غريباً؛ فلقد اتّضح خلال بحوثنا السابقة أنّ عامل التاريخ هو ما أجبر الأمويين وكل مرحلة تاريخية، كما أنّ هذا العامل هو ما أجبرهم على إعادة النظر بشرعية سيرة الشيخين، وسب علي على المنابر، وتدوين السنّة، ونشر فضائل علي، وغير ذلك مًا مرّ عليك تفصيل الكلام فيه.

ومهما يكن من ذلك فالتصويب (=الجلل البشع) كما أنّه يجعل من الحسين سلام الله عليه مصيباً في مجالدة يزيد، كذلك هو يجعل من يزيد مصيباً في قتل الحسين سلام الله عليه، وكلاهما من أهل الجنّة، كل ذلك لأنّ الخطأ غير موجود في قاموس التصويب، فلا تناقض، ولا تضاد ولا أيّ شيء...، وها أنت ترى أنّ جوهر التصويب هو إنكار العقل النظري؛ أي إنكار قانون التناقض، لكن بأبشع صيغة، كما أنّ جوهره أيضاً يقوم على إنكار العقل العملي؛ فليس هناك من قبح في قتل الحسين، جوهره أيضاً يقوم على إنكار العقل العملي؛ فليس هناك من قبح في قتل الحسين،

<sup>(</sup>۱) خرَّجه الهيثمي في مجمع الزوائد ٩: ١٣٧ وقال: رواه الطبراني واسناده حسن، كما قد أخرجه الحاكم وقال: صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>۲) المحلِّي ۱۰: ۲۸۲.

ولا ذبح الرضّع، ولا في منعهم الماء ثلاثة أيّام متوالية، حتّى لو اهتزّ العرش، وبكت السماء، وغضب الله.

بقي أن نشير إلى أنّ أهل الاعتدال من أهل السنّة؛ كالمعتزلة وكثير غيرهم لم ينكروا مصدرية العقل، وبعض آخر أنكر العقل العملي ولم ينكر قانون التناقض؛ فالذي أنكر مصدرية العقل تماماً هم خصوم أمير المؤمنين علي فقط، على أنّ بعض أولئك الخصوم لم ينكر مصدرية العقل النظري في المبدأ، لكن أنكره في الممارسة الإنفلاتية؛ لأجل التبرير، وحفظ ماء الوجوه، وقد عرفت مقصودنا من الممارسة الانفلاتية.

#### والخلاصة..

.. فالنتيجة السمينة التي نخلص إليها هي أنّ آيديولوجيّة ترك السنّة أسيرة لطريقة تفكير خصوم أمير المؤمنين علي، وهذه الطريقة معتمدة أساساً، ومتقومة ذاتاً، على إنكار قانون التناقض، والقول باجتماع الضدّين، ويترتب على ذلك أنّ الحقائق نسبيّة، وليست مطلقة..، وإذا كان العقل بالنظر لقانون التناقض، يحكم على مثل يزيد بالخروج من الدين، وأنَّه ملعون، من أهل النَّار؛ لعدم تصور اجتماع رضا الله عنه وغضبه عليه، في قتل الحسين، وفي الحرّة...، فإنكار هذا القانون، والقول بنسبيّة القـبح والحسـن، ونسـبيّة غضـب الله ورضاه، كفيل بأن يدخل يزيد الجنّة..، وعموماً فأنت تعلم أنَّ كثيراً من خصوم أمير المؤمنين على، وأهل البيت، طبقاً لهذا القانون، هم من النواصب، ومن أهل النّار، والحلّ الوحيد لإدخالهم الجنّة ولو بالقوّة هو إنكار هذا القانون، والإيمان بوحي الجلل، ونبي السفسطة، لكن بقيت مشكلة تواجه أعداء أمير المؤمنين على وأهل البيت، وهي النصوص النبوية المتواترة والصحيحة والمعتبرة، التي أصر الوحي على أن تصل إلى الأمّة، كما سيتبيّن في الفصل اللاحق، الصريحة والظاهرة تمام الظهور في أنّ مبغض أهل البيت الجيُّك من أهل النّار!!! في الحقيقة، لا مشكلة إذا ما أخضعت كلّ سنّة النبي ﷺ لسلطة إنكار قانون التناقض، والقول بنسبيّة الحقيقة، وإمكانيّة أن يكون الجميع، مع التفاوت، على حق، وعلى صواب، وليس الصواب مع على وأهل البيت فقط.

وقد تقول: ما هو الدليل على خطأ إنكار قانون التناقض؟؟.

أقول: لا نحتاج إلى بسط البرهان، ولا عرض الدليل؛ فالأمّة الإسلامية، السنة والشيعة، منذ عهد الصحابة، وحتى لحظة كتابة هذه السطور، لا ينكرون قانون التناقض، في أصل المبدأ، وجميعهم، في هذه المسألة الفلسفيّة، ينتمي إلى مدرسة سقراط وأرسطوطاليس، والتي هي في هذه النقطة تنتمي لمدرسة الأنبياء، لكن فرق السنّة عن الشيعة أنّهم بسبب تداعيات آيديولوجية ترك السنّة، أنكروا هذا القانون في حدود الممارسة التي أطلقنا عليها بالممارسة الانفلاتية؛ الخاضعة لقوّة السلطة ومنهج التبرير؛ أمّا في أصل المبدأ، فالجميع يقول: النّقيضان والضدّان، لا يجتمعان، وأنّ هناك حقائق مطلقة، وغير ذلك...، أمّا من ينكر القانون في المبدأ وفي الممارسة؛ كماركس، فالردّ عليه ليس هذا محلّه.

لكن بقي أن نتساءل عن أوّل ممارسة إسلاموية لإنكار هذا القانون؟؟!!.

أقول: حسب النصوص التي بين أيدينا فالخليفة أبو بكر، في الممارسة، هو أوّل من أنكره؛ يوضّح لنا ذلك أنّ الصحابة ومنهم عمر بن الخطّاب حكموا على خالد بن الوليد بسبب جريحته مع بني نويرة بالرجم، حتّى أنّ خالداً لم يعترض، ولم يجد عنده ما يدفع به عن نفسه، لكن أبا بكر قال: تأول فأخطأ، ولا أشيم سيفاً سله الله على المشركين أن هذا في حين أنّ النبي عَيَّا قال في خالد، فيما يماثل هذه الجريمة مع بني جذيحة: « اللهم إنّي أبرأ إليك ما صنع خالد» والمقابلة بين النّصين، في الحقيقة، هي مقابلة بين طريقتين للتفكير الأولى نبوية، عمادها قانون العقل، وأنّ الخطأ لا يجتمع مع الصواب، والثانية بكرية، عمادها إنكار قانون العقل، واجتماع الخطأ مع الصواب، وقس على ذلك كلّ سنّة النبي، وكلّ آيات القرآن، إذا ما أخضعت لسلطة الطريقة البكرية في التفكير، وهذا يوضح لنا أنّ آيديولوجية ترك أخضعت لسلطة الطريقة البكرية في التفكير، وهذا يوضح لنا أنّ آيديولوجية ترك السنّة لا تعتمد بالضرورة على تغييب نفس السنّة؛ فيكفي، في بعض الفروض، تغييب العقل لتموت السنّة!!!.

فإذا كان مثل قول النبي عَلَيْلُهُ المتواتر: «عمّار تقتله الفئة الباغية» لا يمكن تلافيه؛ لأنّه متواتر، ولا يمكن جحده، وأنّه يللّ بظاهره، على أنّ من شارك في دمه، وكلّ من قاتله، من أهل النّار، بالنظر لما يجزم به العقل، أمكن تلافي كل ذلك مع

<sup>(</sup>١) الإصابة ٥: ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥: ١٠٧.

تغييب العقل؛ والنصوص التاريخية أعلنت لنا أنّ هذا النّص ذُكِرَ أمام معاوية، فأفلت منه بقوله: أنحن قتلنه؛ إنّما قتله الذين جاؤا به (١٠).

والحاصل، فالكلام في هذا الشان طويل، بل طويل جدًا، وما عرضنا له يفي بمقصود الدراسة، ونأسف أنّ الإسلاميين، كتّاباً ومفكّرين، لم يدرسوا وقائع التاريخ الإسلاموي من هذا المنطلق، وإن أمعنوا البحث فيها من منطلقات ودوافع أخرى، ولعلّنا في المستقبل وإذا أذن الله، سنؤسس دراسة نتناول فيها هذه القضيّة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲: ۱۲۱، مستدرك الحاكم ۳: ۳۸۷.

# الفصل السابع

نظرية تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوة)



# نظرية تقسيم النصوص

# (طريقة تفكير النبوة)

معلوم لكل أساتذة الفكر والتاريخ في العالم أنّ طريقة تفكير أيّ آيديولوجيّة مطويّة في أدبيّاتها(١)، الثابتة، التي لا تقبل الجدال، كما أشرنا إلى ذلك في مقدّمة هـنه الدراسة؛ فمن الطبيعي إذن أن تكون طريقة تفكير النبي عَلَيْقَالُهُ مطوية في أدبيّات النبوّة الثابتة التي لا تقبل الجدل والجدال؛ أي تلك التي لا نشكّ جميعاً بصدورها عن النبي عَلَيْقَالُهُ؛ وهذه هي التي يصطلح عليها أهل الفنّ بالسنّة المتواترة، هذا أولاً، وثانياً: اعتماد قانون التناقض في قرائة الأشياء، وقد اتفقت كلمة المسلمين، في أصل المبدأ، على أنّ هذا القانون هو الحجر الأساس لكلّ معرفة حقّة، على منوال سقراط وأرسطو، وقد تقدّم البحث في هذه النقطة توّاً فلا نعيد.

على أيّ حال اتضح ممّا سبق أنّ هناك آيديولوجية تمنع من سنة رسول الله بغضاً لعلي وأهل بيته، وتحط من قيمة النبوة وقدرها؛ بزعم أنّ النبي غير معصوم، وقد استمر هذا الأمر حتى كتب مالك موطأه بأمر من المنصور، وعلى هذا المنوال بقية الصحاح والمسانيد على تفاوت بينها في التعبير عن الآيديولوجية بالنظر لبعدي الزمان والمكان، وعامل التاريخ، ولكن بحكم هذا العامل، وبتصاعد حالة الوعي في المجتمع الإسلامي - بشكل قهري - دخلت الآيديولوجية مرحلة السبات..، لكن شيخ الإسلام ابن تيمية كان ربيعها الذي أيقضها من هذا السبات، فاستقر الأمر على هذا الربيع حتى هذه الساعة، على ما مرّ عليك، ومن حقنا أن نقف عند سنة رسول الله الحكومة بالموت عبر تلك العهود المتآخية مع الزمن، والمتروكة بغضاً لعلي، وأهل

<sup>(</sup>١) الأدبيّات: هي النصوص المعبّرة عن منهج، أو آيديولوجية، أو طريقة تفكير، لذلك تجد المفكرّين يقولون: أدب الماركيسيّة، أدب الوجوديّة، أدب البرغماتية...، وهكذا، ومقصودي من طريقة تفكير الأيديولوجيّة طريقة تفكير أربابها التي أوجدوها.

بيت النبي عَيْرُاللهُ، في إطار حسبنا كتاب الله، أين هي؟.

وهـل للرسـول عَلَيْكُ منهج وطريقة تفكير سماوية للإبقاء على السنة المباركة حيّة وهـي حـيال مـنهج وطريقة تفكير الآخرين من قرشيين وأمويين وعباسيين وغيرهم؟. فما هو هذا المنهج وما هي هذه الطريقة؟.

بادىء ذي بدء لا يعترينا أدنى ريب في أنّ للرسول الأمجد رؤية سماوية لولاها لما بقي الدين، ولما وصل إلينا من سنته المباركة ما تركه الآخرون عن عمد وإصرار وغيّبوه، وهنه الرؤية السماوية..؛ وإن شئت سمّها: طريقة تفكير النبوة، مطوية في طائفة عظيمة من سنته المباركة على ضوء نظرية اصطلحنا عليها بنظرية تقسيم النصوص، على أنّنا مهما شككنا في شيء فلا نشك في أنّ للرسول المصطفى عَمَا الفضل الأول في بقاء الدين حياً؛ فهذا أيسر ما نتفق عليه من قول وأدناه، لكن ما هو برنامج النبي عَمَا في ذلك؟؟؟!!!

# نظرية تقسيم النصوص!!

هذه النظرية بأبسط عبارة هي: محاولة لمعرفة منهج النبي عَيْلُهُ السماوي في عملية الإبقاء على الدين والحفاظ عليه، وبلا أي تطويل فالسبب الذي دعانا لالتزامها هو أنّ النبي عَيْلُهُ في الوقت الذي أمر الناس باتباع القرآن والسنة لأنهما مفتاح الهداية كما هو معلوم بالضرورة، نجده عَيْلُهُ يقرر أنّ مثل هذا الاتباع لا يغني شيئاً من دون آل بيته، كما ثبت عنه بالتواتر بل بما هو أكبر، هذا في حين لم يؤثر عنه عَيْلُهُ أنّه قرن بالكتاب غير أهل البيت من بقية البشر، ولا أنّه عَيْلُهُ ولا عن القرآن ألكريم أنّ أحداً من النّاس، غير أهل بيته، أهل لأن تكون مودّتُه جزاءً كاملاً الرسالة الإسلام ولنبوة الرسول، وهكذا المتواترات الباقية...

وبكلمة واحدة: فإذا كان القرآن والسنة في نفس الأمر كافيين، فلماذا يصر عَلَيْكُ (=التواتر) على اتباع أهل البيت دون غيرهم من بني البشر؟!.

ولعل ملامح الجواب عن ذلك اتضح ممّا تقدم، وهو أنّ سنة النبي وإن كانت هي مدار معرفة حلال الله وحرامه كما هو معلوم بالضرورة لعموم من نطق بالشهادتين، لكن النبي كان موضوعيّاً وواقعيّاً؛ فهو قد علم ﷺ بثاقب بصيرته السماوية أنّ

للقرشيين ولمن على منوالهم آيديولوجية تهدف الحجر على سنته بغضاً لطريقته التي أشرب بها آل بيته، وحطّاً من قدرها وقدرهم التيلاع؛ لعباً بالدين، وشوقاً لتراث الجاهلية الذي ما أملصوا عنه حتى بعد أن دخلوا حظيرة الملكوت المحمدية، وليس بعد أن اتهموه بالتخريف والهجر وأنّه مهزوز الشخصية من برهان على ذلك، فكان عليه عليه التيليم كونه خاتم الأنبياء وأشرف المرسلين أن يوصي الناس بالرجوع إلى من لهم أهلية سماوية للنوء بعبء حمل رسالة السماء وميراث النبيين خلال كل مراحل التاريخ، ولقد قلبنا كل كتب المسلمين - بلا استثناء - فلم نجد فيها ما يقطع بصدوره عن النبي في هذا الأمر، من المتواترات، كالذي قطع بصدوره في آل بيته المهلية، وهذه الحقيقة هي القلب النابض لهذه النظرية..

وثمة أمر آخر وهو أنّ الدين الإسلامي لا تتضح حدوده المعرفية بدقة من دون هذه النظرية، فالمسلمون يعتقدون بأنّ قوانين التشريع السماوية المنظمة للسلوك، والمشيدة على الأصول الثلاثة: التوحيد والنبوة والمعاد، هي الإسلام، وهذا في نفسه وإن كان صحيحاً إلا أنّه فهم ناقص غاية النقص لما جاء به الرسول، فالدين في هذا الحدّ البسيط لا يكشف عن حقيقة الدين الكاملة، التي تدور معها صفتا الخاتمية، والقدرة على الصراع، مع أضرب الضلال، وألوان التيه على مرّ الأيّام، ولا ريب في أنّنا نعتقد جميعاً أنّ الإسلام مهما كاده الكافرون والمنافقون فهو باق ما بقي الليل والنهار..؛ حتى يرث الله الأرض ومن عليها، لا تناله يد التحريف بمجموعه، وحسبنا أن نتلو قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزْلَنَا الذَّكُرُ وإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ لَهُ لَنَا لَهُ لَحَافِظُونَ لَهُ لَنَقَا على هذه الحقيقة..

فالإسلام الذي جاء به الرسول عَيَّا الله على المسوك المستاة بالحلال على الصراع، لا أنّه مجموعة القوانين التشريعية المنظمة للسلوك المسمّة بالحلال والحرام، والمشيدة على الأصول الثلاثة: التوحيد والنبوة والمعاد من دون وصف البقاء أو ما أسميناه بالقدرة على الصراع، وإذا كان الأمر كذلك فنحن لا نرتاب في أنّ آليات بناء الإسلام الموصوف بالبقاء ليست هي آليات بناء الإسلام المجرد عن ذلك الوصف؛ ومن آيات ذلك أنّ النبي بعد أن بلّغ رسالة ربّه على أحسن وجه، وكان هذا قبل أن يلتحق بالرفيق الأعلى بدقائق أو سويعات قال: «هلمّوا اكتب لكم كتاباً لن تضلّوا بعده أبداً» وهو دليل على أنّ مضمون الكتاب ينطوي على ما لا علاقة له بالتشريع،

للإجماع بل لليقين بأنّ الرسول عَيَالَيُ قد فرغ من تبليغه قبل هذا الوقت، وقوله عَيَالَيْ: «لن تضلوا بعده أبداً» يلل \_ بلا ريب \_ على أنّ همّ الرسول عَيَالَيْ الأعظم هو الإبقاء على ما فرغ من تبليغه من الدين.

لأجل ذلك فنظرية تقسيم النصوص تفترض أنّ تبليغ التشريع لا يمثل وظيقة النبوة الكاملة ولا يستوعبها، أو هو تبليغ ناقص لدين الإسلام الباقي، وبلا تطويل فلنا الحق في أن نتساءل بعد يقيننا بخاتمية نبوة نبينا عَلَيْهُم وبعد يقيننا بخاتمية ديننا، وبعد يقيننا بأنّ النبي بلّغ كلّ شيء عن ربّه، كيف بقي جوهر دين الإسلام سالماً من التحريف والتلاعب، وما هي آليات بقائه؟. ولماذا لم يُحرّف كما حُرّفت اليهودية والمسيحية؟.

إنّنا مهما تساءلنا ماثلون أمام حقيقة لا لبس فيها تقول: ﴿ يَاأَيُّهَا الرّسُولُ بَلْغُ مَا أَنْ زِلَ إَلَيْكُ مِنْ رَبّكُ وَإِنْ لَمُ تَغْعَلُ فَمَا بَلّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكُ مِنَ النّاسِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْفَوْمُ الْكَافِرِينَ ﴾ (() وبعد معرفتنا بأنّ هذه الآية آخر أو من آخر ما نزل من القرآن يتجلّى أمامنا أساس نظرية التقسيم؛ وهو أنّ النبي مأمور بتبليغ شيء ثمنه نفس الرسالة، ليس هو بحلال ولا حرام ولا هو شرع كالشرع المتعارف..، وفي الحقيقة فإنّ مثل حديث الغدير الذي بلغ به النبي بعد نزول تلك الآية، وكذلك قوله عَلَيْكُمُ : «هلمّوا...» نصّان من عشرات النصوص التي تجري في هذا المجرى، سنجمع شتاتها تحت ضابطة نبوية!.

# ضابطة التقسيم نبوية (

مع يقيننا بأنّ النّبي لا ينطق عن الهوى، وأنّ ما ينطق به وحي يوحى، كما أثبتت الفصول السابقة، نجزم \_ في طول ذلك \_ بأنّ كل ما خرج من فمه الشريف هو حقيقة سماوية، والتفسير الأكثر موضوعية لقول الرسول ﷺ: «كتاب الله وعترتي أهل بيتي لمن يفترقا حتى يبردا علي الحوض» وما يجري مجراه هو ما كان تحت سلطة تلك الحقيقة السماوية، وهذا كله يدور مع حقيقة سماوية أخرى هي أنّ النبي ليس مجرد نبي ورسول، بل هو مأمور ببناء مشروع سماوي للإبقاء على الدين..

<sup>(</sup>١) المائدة ٢٧.

وإذن فللنبي ـ بالضرورة ـ رسالتان، الأولى: نشر الإسلام والثانية: الإبقاء عليه، فانطلاقاً من هذه الحقيقة نخلص إلى أنّ كل النصوص النبوية وحتى القرآنية (فيما سيتبين) ينبغي أن تكون على قسمين: يهدف القسم الأول منها إلى بيان الإسلام ونشره، ويهدف الثاني إلى الإبقاء عليه، وأهم ما تنبغي الإشارة إليه هو أنّ حقيقة القسم الثاني تدور مع أهل بيت النبي عَلَيْهِم، وآية ذلك أنّه لم يصح من سنّة النبي ما صحّ وتواتر في علو مقامهم وعظيم رتبتهم، وأنّهم دون سواهم أمناء الرسالة، ولكن ما هي الضابطة؟.

## الاقتران وعدم الاقتران هما الضابطة..

إنّ أيسر ما عندنا للتعريف بالضابطة قول الرسول: «لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» وهو في حقيقة الأمر نص على وجود عنصر البقاء في الدين، ولكن ينبغي التنويه إلى أنّ مفكري الشيعة جعلوا من هذا النص دليلاً كاملاً على وجوب اتباع أهل البيت الميني الشيعة بعلوا من قولاً حصيفاً، يكاد زيته يضيء ولو لم تمسسه نار، إلا أنّ نظرية تقسيم النصوص لا تكتفي بذلك، وترى أنّ لها كلّ الحق بأن تطالب بنصوص نبوية متواترة أو صحيحة تنص على أنّ هناك ـ من غير أهل بيت النبي ـ من له القابلية لأن يرافق القرآن قريناً له في مسيرته نحو الحوض؛ فهي تطالب بنص واحد لا أقل في حق الخليفة أبي بكر، وفي حق ذرية أبي بكر ينص أنّ أبا بكر مع القرآن لن يفترقا حتى يردا الحوض على رسول الله، وكذلك في حقّ عمر وعثمان ومعاوية والأمويين وبني العباس وغيرهم..

..وما هـو معلـوم للجميع ـ بالضرورة ـ أنْ ليس من نص متواتر ولا حتى غير متواتر في هذا الأمر؛ فضابطة النظرية إذن ليس فقط ما تواتر في حق أهل البيت المنظم من أخبار، بل نفي وجود نص متواتر ينص على أن غيرهم مع كتاب الله لن يفترقا حتى ساعة الحوض، فمجموع الأمرين هو الضابطة لا الأول فقط، ونتيجة ذلك أن مدار بقاء الدين، علاوة على الكتاب، على أهل البيت المنظم، دون سواهم..

ولعلك تقول: قد تقدمت في الفصل الأوّل من هذه الدراسة روايات نبوية متواترة تأمر باتباع كتاب الله وسنة النبي وأنّ الدين يدور مدارهما، مضافاً إلى أنّه لا وجود لأهل البيت في تلكم المتواترات..

قلنا: أمّا هناك فالبحث كان عن نفس الدين، وعن عناصر بنائه، من دون أخذ عنصر البقاء بنظر الاعتبار السماوي، لكن البحث هنا عن الدين الموصوف بالبقاء، فاختلف الحال؛ أضف إلى ذلك فضابطة النظرية تميّز جوهريّاً بين الأمرين؛ وآية ذلك أنّها تطالب من جديد، بل تتحدّى الجميع أن يدلو كلّ بدلوه ويأتينا برواية \_ معتبرة \_ واحدة تقول: كتاب الله وسنتي لن يفترقا حتى يردا علي الحوض، كما ورد عن النبي في شأن أهل البيت حيث قال: «كتاب الله وعترتي لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض»..

بلى، لا ريب في أنّ الرسول أوصى بسنته وأنّ مدار الدين عليها وعلى كتاب الله كما مر عليك في الفصول الثلاثة الأولى، لكن ما نؤكد عليه هو أنّه لم يؤثر عن النبي عَلِيهِ أنّه قال: إنّ السنّة مع الكتاب والكتاب مع السنّة لن يفترقا حتى ساعة الحوض، فلماذا؟؟. إنّ أيسر ما نفهم من ذلك هو أنّ سنة النبي وإن كانت هي الدين، لكن بقائها أو بقائه يدور مع العترة ليس غير، وهكذا تتجلّى ضابطة نظرية التقسيم من جديد، فاحفظ!!.

وبكل حل نحبرك للمرة الثالثة أنّنا أمعنّا البحث في كل كتب الإسلام فلم نجد رواية - معتبرة - تقول: كتاب الله وسنتي لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، في حين تواترت الروايات عن النبي أنّ كتاب الله وعترته أهل بيته متلازمان سرمديّاً...؛ لن يفترقا حتى يردا عليه الحوض، وسنسرد بسرعة أشهر الروايات في هذا الشأن، ومقصودنا من هذا السرد الردُّ على من يزعم من أتباع ابن تيمية؛ جحوداً وعناداً؛ بأنّ روايات الحوض موضوعة، حتى مع علم هذا الزاعم أنّها صحيحة بل متواترة..

# ١ ـ حديث أبى سعيد الخدري

روى أحمد عن عطية العوفي عن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنّي أوشك أن أدعى فأجيب وإنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله عزوجل وعترتي كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الارض، وعترتي أهل بيتي وإنّ اللطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروني بم تخلفوني فيهما»(۱).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۳: ۱۷.

#### ۲ ـ حدیث زید بن ثابت

روى أحمد عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّي تارك فيكم خليفتين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يتفرقا حتى يردا على الحوض»(۱).

وقد علق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني في الكبير (٢) ورجاله ثقات (٣)، ثمّ قد خرّجه من طريق آخر قائلاً: رواه أحمد وإسناده جيد (١).

### ٣ ـ حديث زيد ين أرقم

وأخرج الحاكم بسنده عن زيد بن أرقم قال: لما رجع رسول الله صلى الله عليه وآلمه من حجة الوداع ونزل غدير خم أمر بدوحات فقممن فقل: «كأنّي قد دعيت فأجبت إنّي قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله تعالى وعترتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يتفرقا حتى يردا علي الحوض» ثم قال: «إنّ الله عزوجل مولاي وأنا مولى كل مؤمن» ثمّ أخذ بيد علي رضي الله عنه فقال: «من كنت مولاه فهذا وليه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه...»

وقد على عليه قائلاً: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه بطوله (٥)، وأخرجه في موضع آخر بطريق ثان قائلاً: صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجه (١)، وقد جزم الذهبي بذلك أيضاً (١)، وقد خرجه ابن كثير في البداية والنهاية من دون أن يخدش فيه وقال: قال شيخنا أبو عبد الله الذهبي وهذا حديث صحيح (١)، كما قد أخرجه الترمذي في سننه من بعض الطرق وقال:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمده: ۱۸۱.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٥: ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ١: ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد ٩: ١٦٢.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الحاكم ٣: ١٠٩.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الحاكم ٣: ١٤٨.

<sup>(</sup>V) تلخيص المستدرك ٣: ١٤٨.

<sup>(</sup>۸) البداية والنهاية لابن كثيره: ۲۲۹.

حدیث حسن<sup>(۱)</sup>.

#### ٤ - حديث حذيفة بن أسيد الغفاري

روى الطبراني عن حذيفة بن أسيد الغفاري أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أيها الناس إنّي فرط لكم واردون علي الحوض حوض أعرض ما بين صنعاء وبصرى فيه عدد النجوم قدحان من فضة وإني سائلكم حين تردون علي عن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما السبب الأكبر كتاب الله عزوجل سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم فاستمسكوا به ولا تضلوا ولا تبدلوا، وعترتي أهل بيتي فإنّه قد نبأني اللطيف الخبير أنّهما لن ينقضيا حتى يردا على الحوض»(۱).

وقد علق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني وفيه زيد بن الحسن الأنماطي؛ قال أبو حاتم: منكر الحديث، ووثقه ابن حبان، وبقية رجال أحد الإسنادين ثقات<sup>(۱)</sup>.

#### ٥ ـ حديث أم سلمة

وفي هذا السياق أخرج الحاكم بسنده عن أبي ثابت مولى أبي ذر قال كنت مع علي رضي الله عنه يوم الجمل، فلما رأيت عائشة واقفة دخلني بعض ما يدخل الناس، فكشف الله عني ذلك عند صلاة الظهر، فقاتلت مع أمير المؤمنين، فلمّا فرغ ذهبت إلى المدينة فأتيت أم سلمة فقلت: إنّي والله ملجئت اسأل طعاماً ولا شراباً ولكنّي مولى لأبي ذر، فقالت: مرحباً فقصصت عليها قصتي فقالت: أين كنت حين طارت القلوب مطائرها؟ قلت: إلى حيث كشف الله ذلك عني عند زوال الشمس، قالت: أحسنت سعت رسول الله صلى الله عليه وآله يقول: «علي مع القرآن والقرآن مع علي لن يتفرقا حتى يردا علي الحوض».

وقد علق عليه قائلاً: هذا حديث صحيح الإسناد وأبو سعيد التيمي هو عقيصاء ثقة مأمون ولم يخرجاه، ومثله فعل الذهبي<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥: ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٣: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٤، تلخيص المستدرك ٣: ١٢٤.

ونلفت النظر إلى أنّ النسبة بين أهل بيت النبي وأمير المؤمنين علي نسبة العموم والخصوص المطلق؛ فعلي من أهل البيت نصاً وتحقيقاً ويقيناً (۱) بل هو سيّد أهل البيت بعد الرسول، ومادّتهم الأولى؛ فصحّ الاستدلال للطرفين خلال تلك النسبة؛ فافهم!.

ثمّ نقول: فكما أنّ بغض علي أضحى آيديولوجية؛ لأنّ أعداء حاولوا طمس آثاره حتى بعد أن اختاره الله لأشرف جوار، فقول الرسول: «علي مع القرآن مع والقرآن مع علي لن يتفرقا حتى يردا على الحوض» هو الآخر صيغة تنظوي تحت لوائها مجموعة هائلة من مبادىء المعرفة السماوية والعقائد الإسلامية، فهذا النصوفي الحقيقة معجز من معاجز النبوة...، يخبرنا أنّ عليّاً كالشمس لا يغيب إلاّ ليظهر...، وكالشجرة المثمرة لا تيبس في الخريف إلاّ لتورق في كلّ ربيع...؛ فمبادىء الدين، وسنة سيد المرسلين التي جسدها علي تنبض حتى هذه الساعة، بل حتى ساعة الحوض، ولم يتسبن هذا لسواه من المسلمين، على أنّ أخف ما يقال هو أنّ عترة النبي، وأهل بيته، كلمّ م أولادُ على من الصديقة البتول فاطمة سلام الله عليهم أجمعين!!!.

قل الإمام الرازي في تفسير سورة الكوثر: ...الخامس: الكوثر: أولاده (=النبي عَلَيْكُمْ) لأنّ هـنه السورة إنّما نزلت ردّاً على من عابه الطّخ بعدم الأولاد؛ فالمعنى إنّه يعطيه نسلاً يبقون على مر الزمان، فانظر كم قُتِلَ من أهل البيت ثمّ العالم ممتلىء منهم، ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحد يعبأ به؟! ثمّ أنظر كم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا المُمَلِيُّ والنفس الزكية وأمثالهم أن وقال أيضاً: وكان هفذا إخباراً بالغيب، وقد وقع مطابقاً، فكان معجزاً. (1)

وفي سياق قول الرسول: «كتاب الله وعتري لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض» قال الأحوذي: قال القاري: والمراد بالأخذ بهم التمسك بمحبتهم، ومحافظة حرمتهم، والعمل بروايتهم، والاعتماد على مقالتهم، وهو لا ينافي أخذ السنة من غيرهم لقوله صلى الله عليه وسلم: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم (أ)» ولقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) هذا واضع، ومع ذلك سنسرد بعض النصوص الصحيحة لبيان ذلك لاحقاً.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۲۳: ۱۲٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي ٢٣: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) هذا الحديث موضوع باتفاق أهل السنّة.

﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُرِ إِنْ كُنْتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ وقال ابن الملك: التمسك بالكتاب العمل بما فيه وهو الائتمار بأوامر الله والانتهاء عن نواهيه، ومعنى التمسك بالعترة محبتهم والاهتداء بهديهم وسيرتهم (۱).

أقول: نأسف أن يكون هذا الكلام مجرد حبر على ورق، إذ قد تقدم عليك أنّ ابن تيمية ومن سبقه اعلن أنّ أحداً من أسلافه لم يأخذ الدين عن أمير المؤمنين علي ولا عن الحسن ولا عن الحسين ولا عن بقية أهل البيت ولا عن أهل الكوفة ولا عن أهل العراق..، ويحسن التنبيه إلى أنّ حديث الثقلين ينافي الأخذ من غير أهل البيت بما مرّ من البيان في ضابطة نظرية التقسيم؛ إذ لا وجود لنص متواتر يعلن عن أنّ هناك من له أهلية سماوية، ليقرن بالكتاب، يأمرنا الشرع بالرجوع إليه دون أهل البيت، وحديث أصحابي كالنجوم، وهو أفضل ما في الجعبة، موضوع أن باتفاق البيت، وهذا فضلاً عن إجماع الشيعة على ذلك.

وقال التفتازاني في هذا الصدد: إنّه صلى الله عليه وآله وسلم قرنهم بكتاب الله في كون التمسّك بهما منقذاً من الضلالة، ولا معنى للتمسك بالكتاب إلاّ الأخذ بما فيه من العلم والهداية، فكذا في العترة (٣).

فالنتيجة أنّ شرعنا المقدس لم يعلن أنّ هناك من هو مؤهل لأن يكون قريناً للكتاب غير أهل البيت، ومن الضروري الإشارة إلى أنّ ما ذكرناه من أخبار في هذا الشأن غيض من فيض وإلا فرواة حديث الثقلين \_ فقط \_ أكثر من عشرين نفساً من الصحابة كما جزم ابن حجر الهيثمي في صواعقه (أ)، ولكن لا يلائم ما نحن فيه البسط في ذلك، وحسب حاجتنا ما ذكرناه...، كما ننبه \_ بإلحاح \_ إلى أنّ حديث الحوض أوردناه مثالاً واحداً للتعريف بهوية ضابطة نظرية التقسيم، وإلا فأحاديث النبي المتواترة علاوة عن نصوص القرآن في تطويع موقعية أهل البيت السماوية لغرض إبقاء الدين (بهم دون غيرهم) لا تحصى بسهولة؛ منها حديث الغدير فيما لغرض إبقاء الدين (بهم دون غيرهم) لا تحصى بسهولة؛ منها حديث الغدير فيما

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي ١٠: ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) أنظر مثلاً الإحكام لابن حزم ٥: ٦٤٢، أعلام الموقعين لابن القيّم ٢: ٢٢٣، ميزان الاعتدال - للذهبي ٢: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) شرح المقاصد ٥: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) الصواعق المحرقة: ١٥٠. مصر، مكتبة القاهرة.

تعلم؛ ومنها آية التطهير وآية المودة، وحديث الكساء، وغير ذلك ممّا اختص الله به أهل البيت دون بقية بني آدم، ونعود لنؤكد بأنّ حقيقة ضابطة النظرية ليست بالمقتصرة على هذه المقررات المقدّسة فحسب؛ إنّها تثبت للآخرين شيئاً آخر وهو انفراد أهل البيت بها دون غيرهم؛ فالنظرية مثلاً تتحدى أن يروي أحدٌ حديثاً متواتراً عن النبي في حقّ غير أمير المؤمنين على يقول: « يجبه الله ورسوله ويحب الله ورسوله» أو يقول: « أنت متى بمنزلة هارون من موسى» (١) وهكذا....

أضف إلى ذلك فالضابطة لا ترتضي كل حديث عن النبي إلا إذا كان متواتراً أو يكاد؛ بحيث لا احتمال معقولاً للخلاف، وسنقف عند ذلك في آخر هذا الفصل... كما تصر ضابطة النظرية على أن ما يروى عن النبي في حق الآخرين من غير أهل البيت أن يكون غير قابل للتقييد والتخصيص، ولا مجمل الدلالة؛ فمثلاً مدح الله سبحانه وتعالى أهل بيعة الشجرة في قوله: ﴿لَقَدُ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَة ﴾ (")..

لكن اطكاق مثل هذا المدح على عموم من بايع تحت الشجرة مبتل بما رواه البخاري عن النبي في أنّ طائفة من أخص أصحابه عَلَيْ يبدّلون بعده فيستحقون اللذود عن الحوض ودخول النّار، الأمر الذي يدل بالقطع على أنّ رضا الله عنهم لا يتمتع بصفة الدوام، كما أنّه مبتلي بمعارض قرآني ينص على أنّ في أصحاب النبي عَلِي منافقين، الله يعلمهم لا يعلمهم هو عَلَيْ أَن فبالنظر لذلك لا تثبت الآية إلا مدحاً مجملاً، لا يمكن تسريته على الجميع، ولا في كلّ الأحوال.

أضف إلى ذلك ففي قوله تعالى: ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمنينَ ﴾ إشكال آخر فالذين رضي الله عنهم هم المؤمنون؛ فالآية لم تقل: رضي الله عن المبايعين، والنظرية هنا تطالب بنص صحيح متظافر الطرق يثبت أنّ كل من بايع هو مؤمن، وليس منافقاً أو معانداً يعلن ما لا يسرّ مثلاً، وأنت عالم بأنّ مجرد الاحتمال \_ المعقول \_ يبطل الاستدلال..

ثمّ هذا فيما لو سلمّنا أنّ في الآية دلالة في الدوام، ولكن مع قوله تعالى: ﴿إِذُّ ﴾

<sup>(</sup>١) سنقف عند ذلك لاحقاً.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ١٨.

الظاهر في الحالية؛ وأنّ رضا الله عن المؤمنين إنّما هو في حال خصوص فعل البيعة لا في كل الأحوال والأزمان، كما يمتدح الشرع شارب الخمر والزاني والمرابي إذا أغاث ملهوفاً في حال الإغاثة بالخصوص، أو في حال صلاته إذا تطهّر من أجلها واستقبل الله بسببها، أو في حال مباشرته أحد أفعال الخير...، أقول: فإثبات المدح المطلق المتآخي مع الدوام بملاحظة كل ذلك دونه خرط القتاد..

فعلى ذلك فضابطة نظرية التقسيم هي مجموع هذه الأمور الأربعة، وهذا علاوة على أن لا يكذبه الواقع القطعي (لا الظنّي) فمثلاً ما روي عن النبي إنّ الخليفة عمر ملهم تحدثه الملائكة، وأنّ الحق بسبب ذلك الإلهام ينطق على لسانه، غير معقول، بل مكذوب بنظر الواقع القطعي، فبعض سيرة عمر القطعية، الناطقة بأخطائه في الفتوى، وبيان الأحكام، والكثرة الفاحشة في تخطئة الصحابة له في هذا المضمار، وقوله هو أنّ الصفق بالأسواق كان يلهيه عن الاغتراف من معين العلوم النبويّة، شاهد على الخلاف كما تعلم.

# ميزان فضائل غير أهل البيت إإ

بقي أن نشير إلى أنّ ما روي عن النبي فيما يسمّى بفضائل غير أهل البيت، ممّا هو مسطور في الكتب، فعلى قسمين..

..فالقسم الأول: ما روي عن النبي في فضائل خصوم أهل البيت، وهذا القسم يواجه مشكلة عويصة؛ وهي تناقض النبوة وتهافت القرآن والعياذ بالله، أو نقول: إنّه مجرد حبر على ورق نسجته أيدي الخيال الرومانسية في عصر جرير وجميل بثينة، ولا ثالث؛ إذ لا يعقل بل لا يشرع أن يمتدح النبي طرفان على سبيل التباين مطلقاً، فهذا لا يكون عند المناطقة والحكماء والمتكلمين، فضلاً عن الأنبياء والمرسلين، على أنّ هذا القسم يواجه مشاكل أخرى \_ في ضوء نظرية التقسيم \_ وهي العجز عن إثبات تواتره، أو وضوح دلالته، أو تآخي مضمونه مع صفة الدوام، أو انسجامه مع الواقع القطعى...

أنا أتحلى جميع الأمّة، في كلّ زمن، وفي أيّ مكان، أن يأتيني فرد من أفرادها برواية واحدة \_ واحدة فقط \_ صحيحة أو ضعيفة، فيها فضيلة \_ أيّ فضيلة \_ لأحد خصوم أمير المؤمنين على، المخضرمي الخصومة، منسلخة عنها تلك المشاكل، أو عن

الفصل السابع/ نظريّة تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوّة) .....

واحدة منها!! على أنّي \_ شخصيّاً على الأقل \_ مستعدٌ للمباهلة على ذلك، والله وملائكته على ما أقول شهداء..

# من الشروط الذاتية والموضوعية لبقاء الدين!!!.

..أمّا القسم الثاني فهو ما روي في فضائل غير أهل البيت مّن يجري في مجراهم، ويعبد الله على هدى طريقتهم، والنظرية تفترض في هذا القسم من النصوص أنّه ملحق بآليات النبوة في مشروع الإبقاء على الدين؛ لكن بهذا البيان..

..وهـو أنّ كلنّا \_ رجما \_ يعـلم أنّ شروط إنجاز أيّ مشروع سماوي أو غير سماوي، نحـوان من الشروط، هما الشروط الذاتية والشروط الموضوعية، وإذا كانت الشروط الذاتية هـي القلب النابض، وهي الروح، وهي الأساس، فالشروط الموضوعية هي البدن، وهي اليد، وهي الوسيلة..

فمثلاً قول الرسول: «عمّار تقتله الفئة الباغية» وإن كان فضيلة سماوية لا تضاهيها فضيلة لشخص هذا الجبل المحمدي العلوي الأشم، إلا أنّ لتداعياتها مساهمة ملكوتية في إرساء قواعد الدين بن حيث نشرت جناح الحق، فدمغت به الباطل، فإذا هو زاهق، منذ أن استشهد عليه رضوان الله وسلامه في صفين حتى لحظة كتابة هذه السطور، بل حتى يوم الحساب، وبتأمل يسير في سيرته نجد أنّه كان لأمير المؤمنين علي، ولأهل بيت النبي، عيناً باصرة، ويداً ضاربة، ولساناً ناطقاً، ورأياً حصيفاً، وسيفاً مشهوراً، ورمحاً مجرّداً، وجندياً مطيعاً ...، وقس على ذلك كلّ الفضائل النبوية الواردة في محبّي أمير المؤمنين علي وأهل بيت النبي عَيَالًا صحابة وتابعين، وعموم الآتين بعدهم، وعليك أن تفهم الباقي!!

# اعتراض . !! حديث أبي هريرة في الحوض؟؟

أخرج الحاكم عن صالح بن موسى الطلحي، عن عبد العزيز بن رفيع عن أبي صالح عن أبي مريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: «إنّي قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما كتاب الله وسنتي ولن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض»(۱).

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ۱: ۹۰.

أقول: هذا الحديث هو الحديث اليتيم في هذا الموضوع، وقد سكت الحاكم النيسابوري عن تقييمه خلافاً لعلاته، ومثله فعل الذهبي، بل قد سكت عنه كلّ أهل السنّة بلا استثناء، فلم يحكموا عليه بصحة أو بضعف..؛ والتحقيق أنّ الحديث موضوع مكذوب؛ آفته صلح بن موسى الطلحي، فهاك أقوال العلماء في شأنه كما هي مبثوثة في ترجمته من كتاب تهذيب التهذيب لابن حجر؛ حيث بسط الكلام في شأنه وقل:

قل ابن معين: ليس بشيء. وقال أيضاً: صالح وإسحاق ابنا موسى ليسا بشيء، ولا يكتب حديثهما. وقال هاشم بن مرثد عن ابن معين: ليس بثقة.

وقال الجوزجاني: ضعيف الحديث.

وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: ضعيف الحديث، منكر الحديث جداً، كثير المناكير عن الثقات، قلت: يكتب حديثه؟ قال: ليس يعجبني حديثه.

وقال النسائي: لا يكتب حديثه ضعيف، وقال في موضع آخر: متروك الحديث. وقال ابن عدى: عامّة ما يرويه لا يتابعه عليه أحد.

قلت (-ابن حجر): وقال عبدالله بن أحمد (-بن حنبل) سألت أبي عنه؟ فقال: ما أدرى كأنّه لم يرضه.

وقال العقيلي: لا يتابع على شيء من حديثه.

وقـال ابن حبان: كان يروي عن الثقات ما لا يشبه حديث الأثبات، حتى يشهد المستمع لها أنّها معمولة أو مقلوبة، لا يجوز الاحتجاج به.

وقال أبو نعيم: متروك يروي المناكير (١).

فهذا هو حال راوي الحديث الآنف، فالحديث معمول (=موضوع) بحسب الصناعة كما قال ابن حبّان، ولا حاجة للتعليق!!!.

أضف إلى ذلك فالحديث مضطرب؛ وآية ذلك أنّ الهيثمي قال: وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّي خلفت فيكم اثنين لن تضلوا بعدهما أبداً كتاب الله ونسبي ولن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض» رواه البزار وفيه صالح بن موسى الطلحى وهو ضعيف<sup>(۱)</sup>.

فأمعن النظر في ذلك شيئاً قليلاً!!!.

<sup>(</sup>١) كل هذه الأقوال نقلناها عن تهذيب التهذيب لابن حجر ٤: ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٩: ١٦٣.

### القسم الثاني معيار الانتماء الإسلامي الصحيح

حكم الرسول عَيِّلِهُ بأنّ من اجتزأ بالتعبّد لله بالحلال والحرام فقط، ليس هو بمسلم على الحقيقة وإن كان كذلك على الظاهر، ولقد أَلِفْتَ عزيزي القارىء قوله عَيَّلِهُ: «لو أنّ رجلاً صفن بين الركن والمقام فصلى وصام ثم لقي الله وهو مبغض لأهل بيت محمد دخل النار»(١) فهو ظاهر في ذلك.

وفي هذا المجرى ذكر الهيثمي أنّ أم سلمة قالت في بعض حديثها: جلس النبي وعلى وفاطمة والحسن والحسين يأكلون، وما سامني النبي صلى الله عليه وسلم (=دعاني إليه) وما أكل طعاماً وأنا عنده إلاّ سامنيه قبل ذلك اليوم، فلمّا فرغ التف عليهم بثوبه ثم قال: «اللهم عاد من عاداهم ووال من والاهم» ثم علق عليه بقوله: رواه أبو يعلي وإسناده جيد (٢).

وقـال عَلَيْكُاللهُ: «من مات على حب آل محمد مات شهيداً، ألا ومن مات على حب أل محمد مات مغفوراً له...».

أقول: وهذا مقطع من رواية خرّجها ابن حجر في الكافي الشاف المطبوع في حاشية تفسير الكشاف للزنخشري، بقوله: قال الثعلبي: أخبرنا عبد الله بن محمد بن علي البلخي، حدثنا يعقوب بن يوسف بن إسحاق، حدثنا محمد بن أسلم، حدثنا يعلي بن عبيد عن إسماعيل عن قيس عن جرير قال: قال رسول الله عَيَوْلَهُ: «من مات على حبّ آل محمد مات شهيداً، ألا ومن مات على حبّ آل محمد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حب آل محمد مات مغفوراً له مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حب آل محمد بشره ملك الموت بالجنة، ثم منكر ونكير، ألا ومن مات على حب آل محمد يزف إلى الجنة كما تزف العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد على بغض آل محمد جاء يوم

<sup>(</sup>١). مستدرك الحاكم ٣: ١٤٩ وقد نص على صحته على شرط مسلم ووافقه الذهبي في تلخيص المستدرك ٣: ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٩: ١٦٦.

القيامة مكتوب بين عينيه: آيس من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمد مات كافراً، ألا ومن مات على بغض آل محمد لم يشم رائحة الجنة»(۱).

وهـنه الرواية صحيحة على شرط الشيخين، مضافاً إلى أنّها ممّا يستدرك بها على صحيحي البخاري ومسلم كما عرضنا لذلك مفصلاً في كتابنا الصلاة على الرسول المصطفى وآلـه (٢)، ونشير هنا على وجه السرعة بأنّ رجال السند من يعلي بن عبيد إلى جرير الصحابي ممّن احتج بهم البخاري ومسلم بالاتفاق، والبقية ثقات ومعتمدين بحسب الصناعة، فالرواية إذن صحيحة على شرط الشيخين، ومن ثمّ فهي واضحة الدلالة في المطلوب، ولكن من هم الآل؟ هل هم كل بني هاشم، أم هم أولئك بالإضافة إلى زوجاته وكل من انتسب إليه بالنسب أو بالسبب، يدعونا ذلك أن نمعن النظر قليلاً فيما جاء عن النبي في هذا الأمر!!.

#### من هم أهل البيت؟

في ذلك مجموعة من الروايات، لكن نشير قبل أن نسرد ما يتسنّى لنا سرده هنا إلى أن نظرية التقسيم تجزم بأنّ هناك قاموسين للوقوف على معاني الكلمات، وقاموس اللغة العربية هو المعروف، والاجتزاء به خطأ، أمّا القاموس الآخر فهو قاموس النبوة والوحي، وقاموس اللغة وإن كان هو المدار في كثير من الجوانب، لكن لا يقدّم على قاموس النبوة، ما نريد قوله هو أنّ على المسلمين أن يمعنوا الفحص فيما جاء في قاموس النبّوة لغرض معرفة أهل بيت محمد عَمَا الله الله الله الله الله على أي حل فبين أيدينا الآن..

#### ما روته عائشة!

روى مسلم عن صفية بن شيبة قالت: قالت عائشة: خرج النبي عَلَيْلاً غداة وعليه مرط من شعر أسود فجاء الحسن بن علي فأدخله ثم جاء الحسين فأدخله ثم جاءت فاطمة فأدخلها ثم جاء علي فأدخله، ثم قال عَلَيْلاً: « ﴿إِنْكَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ

<sup>(</sup>١) الكافي الشَّاف في تخريج أحاديث الكشاف لابن حجر العسقلاني المطبوع في حاشية الكشاف ٢٢٠.٤

 <sup>(</sup>۲) الصلاة على الرسول المصطفى وآله: ٣١١، من مطبوعات موسوعة الرسول المصطفى/ بيروت /
 دار الأثر.

# عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ » (١).

وقد تقول: إنّ الرواية الآنفة من رواية عائشة، وعائشة حسب نتائج الدراسة المتقدمة من خصوم أهل البيت بعامّة وعلي بخاصّة، فكيف تروي عن النبي ما لا يتلائم وطريقة تفكيرها النابعة عن آيديولوجية ترك السنّة بسبب الخصومة مع علي؟!

قلنا: هذا صحيح، إلا أنّنا ذكرنا أيضاً أنّ عائشة وبقية خصوم علي تحرروا شيئاً ما عن قضبان هذه الآيديولوجية، وندموا على ما فرّطوا في جنب الله بأخرة، قبيل موتهم بقليل، وقد صدرت عنهم نصوص صحيحة في أنّ شمس الحق لا تبزغ إلاّ من سماء آل محمد، ولقد أوضحنا ذلك فيما مرّ؛ وإنّما نعيده للتذكرة لا غير.

#### ما روته أم سلمة!

روي من طرق أخرى عن أم سلمة رضي الله عنها كما هو في مسند أحمد وسنن الترمني ومستدرك الحاكم وغيرها قالت: جلّل رسول الله عَيْمَالله على علي والحسن والحسين وفاطمة كساءً ثمّ قال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي، اللهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً».

فقالت أم سلمة: يا رسول الله: أنا منهم؟.

قال ﷺ: ﴿إِنَّكَ إِلَى خَيرٍ﴾".

وقد علق عليه الترمذي بقوله: حديث حسن صحيح "، والحاكم النيسابوري بقوله: صحيح على شرط البخاري ولم يخرجه (ئ)، ومن ثم فالحديث ظاهر في أنّ أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها ليست من أهل البيت في قاموس الوحي والنبوة وإن كانت هي \_ ربحا \_ من أهل بيت النبي في ضوء قواميس اللغة، وبالطبع لا ننسى أن نذكر أنّ أم المؤمنين أم سلمة من أوتاد الخير ومآلها إلى خير؛ وهي من أهل الجنّة في عقيدة الشيعة الإمامية الاثنى عشرية.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٧: ١٣٠، وانظر مصنف ابن أبي شيبة ٧: ٥٠١، وقد نص كل من الحاكم في المستدرك ٣: ١٤٧، والذهبي في تلخيصه ٣: ١٤٧ على أنّه صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٦: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٥: ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٢: ٤١٦، ووافقه الذهبي في تلخيص المستدرك ٢: ٤١٦.

### ما رواه سعد بن أبي وقّاص

وروي هذا الحديث عن سعد بن أبي وقاص القائل: لا أسبه (وذلك حينما طلب منه معاوية سب علي الطيخ) ما ذكرت حين نزل على رسول الله عَلَيْكُ الوحي فأخذ علياً وابنيه وفاطمة فأدخلهم تحت ثوبه ثم قال: «رب إنّ هؤلاء أهل بيتي».

وقد علق عليه الحاكم بقوله: صحيح على شرط الشيخين(١).

#### ما رواه واثلة بن الأسقع

كما قد روي عن الصحابي واثلة بن الأسقع بسند صحيح على شرط الشيخين كما هو صريح الحاكم (٢).

#### ما رواه أمير المؤمنين علي

وعلى نحو ما تقدم روى الحاكم بسند صحيح (كما يقول هو) عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله ﷺ حينما رأى الرحمة هابطة: « ادعوا إليّ ادعو إليّ» فقالت صفية: من يا رسول الله؟

فقال عَيْنَا : «أهل بيتي، علياً وفاطمة والحسن والحسين» فجيء بهم، فألقى عليهم النبي عَيْنَا لله كساءه ثم رفع يديه ثم قال: «اللهم هؤلاء آلي فصل على محمد وعلى آل محمد» وأنزل الله عزوجل: ﴿إِنْكَ ايُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَرَكُمُ تَطْهِيراً ﴾ (").

#### ما رواه أبو سعيد الخدري

وفيما سوى ذلك روي هذا الحديث بسند معتبر عن أبي سعيد الخدري حسبما أخرجه البزار في صحيحه (٤).

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٣: ١٠٨، ووافقه الذهبي في تلخيص المستدرك ٣: ١٠٨ على أنَّه على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ١٤٧، ووافقه الذهبي في تلخيص المستدرك ٣: ١٤٧ على أنه على شرط مسلم، وقد خرّجه الهيثمي في مجمع الزوائد ٩: ١٦٧، مصححاً بعض طرقه.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٣: ١٤٧ ـ ١٤٨، وقد خرج الهيثمي في مجمع الزوائد ٩: ١٦٩ نحوه مصرحاً بصحته.

<sup>(</sup>٤) عنه في مجمع الزوائد ٩: ١٦٨.

الفصل السابع / نظريّة تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوّة) ......

#### ما رواه الحسن التَّلِيِّلُا

والطبراني حيث أخرجه بسند صحيح كما هو صريح الهيثمي في مجمع الزوائد في المعجم الكبير ولكن عن الحسن بن علي سيد شباب أهل الجنة (١٠).

#### ما رواه ربيب النبي عمرو..

وروي بسند معتبر كما أخرجه الطبراني في معجمه الكبير عن ربيب النبي عمرو بن أبي سلمة المدني<sup>(۲)</sup>.

#### ما رواه ابن عبّاس

والشيء نفسه صنع الطبراني حينما روى ذلك عن ابن عباس في حديث طويل (٣).

أقول: لم استقص طرق هذا الحديث كما ينبغي أن يكون الاستقصاء؛ يدعوني لذلك أنّ ما أوردته إلى الآن لا ريب في كونه يحقق التواتر؛ فهو من رواية تسعة من الصحابة:

١ \_ أم سلمة

۲ \_ عائشة

٣\_ واثلة بن الأسقع

٤ ـ سعد بن أبي وقاص

٥ \_ على بن أبي طالب الطَّيْكِينُ

٦ ـ أبى سعيد الخدرى

٧ ـ الحسن بن على سيد شباب أهل الجنة

٨ ـ عمرو بن أبي سلمة (ربيب النبي)

۹ \_ ابن عباس

فبملاحظة من روى من الصحابة الحديث أعلاه وبملاحظة ما روى في مضمونه

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٩: ١٧٢، معجم الطبراني ٣: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٩: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير ١٢: ٧٧.

العام عن صحابة كثيرين، لا ريب في كونه متوتراً؛ على أنّ أقل ما يقال في ذلك أنّ أحداً من أهل القبلة لم يطعن في سنده بأدنى طعن، وقد تلقته الأمة بالقبول ليس في ذلك أدنى شك.

ثمّ لا يخفى عليك أنّ رواية تسعة من الصحابة الكبار من مثل هؤلاء نفس المضمون، فضلاً عمّن لم نذكرهم من باقي الصحابة؛ بأسانيد صحاح وجياد هو من أجلى مصاديق التواتر في عالم الإسلام، ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ كثرة طرق هذا الحديث الناصع أجبرت ابن تيمية على الاعتراف بثبوته في منهاج السنّة (۱)، حيث لم يسعه إنكاره.

#### خصوم أهل البيت ليس لديهم دين صحيح

لعل سائل يسأل لماذا يحكم الرسول على من صفن بين الركن والمقام فصلى وصام بلخول النار بمجرد بغض أهل البيت؟.

جواب ذلك منهجيًا ميأتي في آخر هذا الفصل، لكن نذكر هنا أنّ المبغض لأهل البيت مبغض للقرآن بالضرورة؛ فاقتران العترة بالقرآن والقرآن بالعترة في ضوء: «كتاب الله وعترتي... لن يفترقا حتى يردا على الحوض» بهذا النحو الذي لا يعرف المسامحة، يكشف عن أنهما صيغتان أو شكلان مقدّسان لحقيقة سامية واحدة، وعلى هذا فلا ريب في أنّ المبغض للعترة مبغض للقرآن، مسفه لتلك الحقيقة السماوية السامية، والتجزئة غير عكنة، أو يكون كلام النبي لغواً ولا ثالث.

وجواب ثان: وهو أنّ المبغض لأهل البيت بل مطلق خصومهم ليس لديهم من الدين فيما تعلن النصوص إلا شكله، ومن القرآن إلا رسمه؛ وآية ذلك ما أخرجه البخاري بسنده عن أنس بن مالك قال: ما أعرف شيئاً ممّا كان على عهد النبي!. قيل: الصلاة؟. قال: أليس قد ضيعتم ما ضيعتم فيها(٢).

وأخرجها بسند آخر عن الزهري قال: دخلت على أنس بن مالك بدمشق وهو يبكى، فقلت: ما يبكيك؟ فقال: لا أعرف شيئاً مما أدركت إلا هذه الصلاة وهذه

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٢: ٢٥٦. دار الكتب العلمية الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ١٣٤.

الصلاة قد ضيعت<sup>(۱)</sup>.

وأخرج البخاري عن أبي الدرداء أنّه دخل مغضباً على أم الدرداء فقالت له: ما أغضبك؟ فقال: والله ما أعرف من أمة محمد شيئاً إلاّ أنهم يصلون جميعاً(٢).

قـال الشافعي: أخبرنا إبراهيم عن وهب بن كيسان، قال: رأيت ابن الزبير يبدأ بالصلاة قبل الخطبة ثمّ قال (=ابن كيسان): كل سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد غبرت حتى الصلاة (٣).

وعلى القارىء الكريم أن يصطنع مقايسة بين ذلك وبين مثل ما أخرجه البخاري عن عمران بن الحصين \_ فيما مرّ عليك \_ أنّه صلى خلف علي بن أبي طالب فقال: لقد ذكرنا على صلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد ...

وكذلك ما رواه البخاري عن مطرف بن عبد الله قال: صليت خلف علي بن أبي طالب أنا وعمران بن الحصين فكان إذا سجد كبر وإذا رفع رأسه كبر وإذا نهض من الركعتين كبر؛ فلما قضى الصلاة أخذ بيدي عمران بن الحصين فقال: لقد ذكرني هذا بصلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد أق

ومن هذا القبيل ما رواه البخاري عن قتادة عن عكرمة قال: صليت خلف شيخ بمكة فكبر ثنتين وعشرين تكبيرة، فقلت لابن عباس: إنّه أحمق. فقال ابن عباس: ثكلتك أمّك؛ سنة أبى القاسم عَلَيْقًا (١٠).

وقد أخرج أحمد بسند صحيح  $^{(v)}$ ، عن أبي موسى الأشعري قال: لقد ذكرنا ابن أبي طالب ونحن بالبصرة صلاة كنّا نصليها مع رسول الله فلا أدري أنسيناها أم تركناها عمداً  $^{(v)}$ .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الأم ١: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١: ١٩١، صحيح مسلم ٢: ٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٧) نص على ذلك ابن حجر في فتح الباري٢: ٢٢٤، وقال الهيثمي في المجمع ٢: ١٣١: رواه البزار ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٨) مسند أحمد ٤: ٣٩٢.

أقول: بل تركوها عمداً، وآية ذلك أنّ ابن حجر في فتح الباري ذكر أنّ الخليفة عثمان هو من غيّر في معالم الصلاة وتبعه على ذلك معاوية وزياد ابن أبيه والأمويون وعموم أتباعهم (۱)، والمسلمون التاركون لبعض دين الله على قسمين؛ فإمّا هم تاركون لسنة النبي بغضاً لعلي في إطار آيديولوجية، وإمّا هم تاركون لها بسبب الخوف من جبروت الخيط الحاكم، ويجسد كل من القسمين ما تقدم عليك من قول ابن عباس: مالي لا أرى الناس يلبّون؟ فقال سعيد بن جبير: يخافون معاوية، فقال ابن عباس: لعنهم الله تركوا السنة من بغض على (۱).

وفيما روي أنّ رجلاً مرّ بسلمان الذي حظي بشرف الانضمام لأهل بيت النبي بسبب انصهاره في قناة طريقة النبوة في التفكير وإن شئت قلت: بسبب حبّه لعلي وأهل البيت...، فقال له سلمان: أرى علياً يمرّ بين ظهرانيكم فلا تقومون فتأخذون بحجزته، فوالذي نفسي بيله لا يخبركم أحدٌ بسرّ نبيّكم بعله (٢).

والمستفاد من ذلك أنّ دين النبي لا وجود له إلاّ عند أمير المؤمنين علي وعند من والاه، أمّا بقية الناس فبين من ترك الدين عمداً بسبب الخوف أو بسبب البغض وبين من ترك الدين جهلاً أو نسياناً..؛ وثمّة أمر وهو أنّ الصلاة أوضح مفردات الدين، وقد ضاعت أو ضُيعت على صحابة رسول الله وعلى عموم المسلمين ولمّا تغمض العين، فما بالك بالبقية؟!!!.

ولقد جزم أبو الدرداء بضياع كل الدين وكذلك أنس بن مالك، وقد لوّح بذلك كل من عمران بن الحصين وأبي موسى الأشعري، وفي هذا المجرى قول ابن عباس، والعجيب أنّ بعض المسلمين اليوم يزعمون أنّ مجبي علي بن أبي طالب وأتباعه ليس لديهم دين صحيح، وهو لعمر الرحمن كلام لا يفوه به إلاّ من طلّق الإنصاف ثلاثاً بلا رجعة.

<sup>(</sup>١) فتح الباري٢: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي ٥: ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٢: ٤٠٦.

## علم أمير المؤمنين علي

ولا بأس بسرد بعض النصوص المتفق عليها بين أهل القبلة، من حيث هي قادرة على توفير المصداقية الواضحة لمدرسة على في اتّباعه دون غيره...

قال المناوي معلّقاً على قول الرسول: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد العلم فليأت الباب»: فإنّ المصطفى صلى الله عليه وسلّم المدينة الجامعة لمعاني الديانات كلّها، ولا بد للمدينة من باب، فأخبر أنّ بابها هو علي كرم الله وجهه، فمن أخذ طريقه دخل المدينة، ومن أخطأه أخطأ طريق الهدى، وقد شهد له بالأعلمية الموافق والمخالف والمعادي والمحالف، خرّج الكلاباذي أنّ رجلاً سأل معاوية عن مسألة فقال: سل علياً هو أعلم مني فقال: أريد جوابك قال: ويحك كرهت رجلاً كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعزه بالعلم عزّاً، وقد كان أكابر الصحابة يعترفون له بذلك، وكان عمر يسأله عمّا أشكل عليه، جاءه رجل فسأله فقال: ههنا علي فاسأله فقال: أريد أسمع منك يا أمير المؤمنين قال: فلا أقام الله رجليك، وعي اسمه من الديوان، وصح عنه من طرق أنّه كان يتعوذ من قوم ليس هو فيهم، حتى أمسكه عنده، ولم يولّه وصح عنه من البعوث؛ لمشاورته في المشكل...، قال الحرالي: قد علم الأولون والاخرون والأخرون أنّ فهم كتاب الله منحصر إلى علم علي، ومن جهل ذلك فقد ضل عن الباب الذي من ورائه يرفع الله عنه القلوب الحجاب، حتى يتحقق اليقين الذي لا يتغير بكشف من ورائه يرفع الله عنه القلوب الحجاب، حتى يتحقق اليقين الذي لا يتغير بكشف الغطاء إلى ههنا كلامه (۱).

روى عبّاس الدوري - بسند صحيح - قال: حدثنا يحيى (=ابن معين) قال: حدثنا سفيان بن عيينة، عن يحيى بن سعيد، عن سعيد بن المسيب قال: ما كان في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أحد يقول: سلوني غير عليّ بن أبى طالب(٢).

قال ابن أبي شيبة في مصنّفه \_ بسند صحيح على شرط مسلم \_ : حدثنا عبدة بن سليمان، عن عبد الملك بن أبي سليمان قال: قلت لعطاء: أكان في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أحد أعلم من علي؟ قال:  $Y = e^{(m)}$ !

<sup>(</sup>١) فيض القدير للمناوي ٣: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن معين برواية الدوري ١: ١٠٦، وأنظر أسد الغابة لابن الأثير ٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة ٧: ٥٠٢، وأنظر أسد الغابة ٤: ٢٢.

وقال المزي في تهذيب الكمل: وروى معمر، عن وهب بن عبد الله، عن أبي الطفيل، قال: شهدت علياً يخطب وهو يقول: سلوني، فوالله لا تسألوني عن شيء إلا أخبرتكم، وسلوني عن كتاب الله، فوالله ما من آية إلا وأنا أعلم أبليل نزلت أم بنهار، أم في سهل أم في جبل(١٠).

ولقد اتفقت المصادر أنّ الخليفة عمر كان لحاجته لعلم علي يقول: لا أبقاني الله لعضلة ليس لها أبو الحسن (٢).

وعن عمر نفسه: إنّ عليًّا أقضانا ٣٠٠.

وفي أسد الغابة عن علي قال: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن، فقلت يارسول الله تبعثني إلى اليمن ويسألوني عن القضاء ولا علم لي به، قال: «النه الفضرب بيده على صدري ثم قال: «اللهم ثبت لسانه واهد قلبه» فلا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما شككت في قضاء بين اثنين بعد..، وروى شعبة، عن أبي اسحاق، عن عبد الرحمن بن يزيد عن علقمة عن عبد الله بن مسعود قال: كنّا نتحدث أنّ أقضى أهل المدينة علي بن أبي طالب...، وقال ابن عباس لقد أعطي علي تسعة أعشار العلم وأيم الله لقد شاركهم في العشر العاشر وقال سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص لعبد الله بن عياش بن أبي ربيعة: يا عم لم كان صغو عمرو بن سعيد بن العاص لعبد الله بن عياش بن أبي ربيعة: يا عم لم كان صغو الناس إلى علي أن علياً كان له ما شئت من ضرس قاطع في العلم، وكان له البسطة في العشيرة، والقدم في الاسلام، والصهر لرسول الله صلى الله عليه وسلم، والفقه في السنة، والنجلة في الحرب، والجود بللاعون...، وروى سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: إذا ثبت لنا الشيء عن علي لم نعلل عنه إلى غيره، وروى يزيد بن هارون عن قطر عن أبي الطفيل قال قال بعض أصحاب النبي غيره، وروى يزيد بن هارون عن قطر عن أبي الطفيل قال قال بعض أصحاب النبي

<sup>(</sup>١) تهذيب الكمال للمزي ٢٠: ٤٨٧، ولم يسع ابن تيمية إلا الاعتراف به؛ فراجع منهاج السنّة ٤ : ٢٤٨، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٢٨٦: ٢٨٦، تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة: ١٥٢، فيض القدير ٤: ٤٧٠، تاريخ مدينة دمشق ٢٤: ٢٠٦، تهذيب الكمل ٢٠: ٥٨٥، أسد الغابة ٤: ٣٣، تهذيب التهذيب ٧: ٢٩٦، الإصابة ٤: ٤٦٧.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمل ٢٠: ٤٨٥، فتح الباري ٧: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المعنى: لماذا يستمع النَّاس إلى علي دون غيره، والصغو الاستماع.

صلى الله عليه وسلم لقد كان لعلي من السوابق مالو أن سابقة منها بين الخلائق لوسعتهم خيراً، وله في هذا أخبار كثيرة نقتصر على هذا منها، ولو ذكرنا ما سأله الصحابة مثل عمر وغيره رضي الله عنهم لأطلنا(۱).

النصوص في ذلك ـ النبوية وغير النبوية ـ تستوعب مجلّدات كبار، لكن لم يكن مقصودنا من ذاك القليل إلاّ الإشارة إلى أنّ أمير المؤمنين عليّاً في حدود المبدأ والعقيلة هـ و أعـلم النّاس حتّى بنظر خصومه، على حين أنّ الممارسة التاريخية (=الانفلاتية) أثبتت لنا شيئاً آخر، وهو أنّ أعمدة أهل السنّة لم يأخذوا عنه الدين، كما جزم ابن تيمية في البحوث السابقة.

# القرآن لا يفهم بدقة من دون نظرية التقسيم!!

ما ينبغي أن نحيط به علماً هو أنّ نظرية التقسيم شاملة حتى لسلوكيات الرسول عَيْنِ الْقَلْمَةُ لَكَ عَسَى أَنْ الرسول عَيْنِ القَلْمَةُ لَكَ عَسَى أَنْ يَهَجُدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَنْ يَبَعْتُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا فَ " مأزق علمي لا يمكن الخروج منه بنجاح إلاّ على هلى هذه النظرية، إذ ما معنى تشكيك الآية بنيل النبي المقام المحمود مع أنّه من حتميات السماء، وضروريات الاعتقاد، ومسلمات الدّين؟ ولماذا جعل القرآن ذلك تحت سلطان: ﴿عَسَى ﴾؟.

على ضوء النظرية لا يكفي النبي لأن ينال ذلكم المقام أن ينشر الإسلام الجرد للناس فحسب، ولا أن يتعبد به عَلَيْ كما أنزل عليه لا غير..؛ عليه عَلَيْ علاوة على ذلك أن يقوم بمهمة أخرى تؤهله تماماً للفوز بشرف تلك الرتبة الملكوتية التي لم يطلها أحد من بني آدم سواه..؛ كان عليه عَلَيْ أن يمتثل أمر الله المطوي في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الرسُولُ بَلّغُ مَا أَنْ زِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا كَلَغْتَ رسَالَتَهُ والله يُعْصِمُكَ مَن النّاس ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٦٧.

فالآية بملاحظة أنها آخر أو من آخر ما نزل من القرآن تعلن أنّ النبي مأمور بتبليغ شيء آخر غير الحلال والحرام، ومع فرض عدم تبليغ هذا الشيء الآخر، فما بلّغ به النبي عَلَيْ الله سابقاً في رتبة الهباء المنثور؛ وما ذلك إلاّ لأنّ المبلّغ به سابقاً ليس هو بكاف في بناء الدين وبقائه، ويترتب على ذلك أنّ الرسول عَلَيْ لا يبلغ المقام المحمود ولو صلى في الليل آلاف السنين من دون ذلك...، وعذراً لرسول الله هذه الجسارة العلمية؛ فلعمر الله قد أدّى فأحسن الأداء، ووفّى فأوفى الكيل، وبلّغ عن الله كل شيء أكمل التبليغ، فصلّى الله عليه وعلى أهل بيته صلاة لا يجصيها غيره، ولتذهب والله \_ أرواحنا فداءً لمجرد ذكره الكريم.

كما نشير إلى أنّ الأديان السابقة بملاحظة أنّها ممهدات سماوية لدين الرسول محمد؛ فنظرية التقسيم - باعتبار التمهيد - شاملة لها أيضاً؛ ومن ذلك قول المسيح الطيطة: ﴿إِنَّي مَنْ رَسُولُ الله إَلَيْكُ مُ مُصَدَفًا لَمَا بَيْنَ يَدِي مِنَ التَّوْراة وَمُبَشِّراً بِرَسُولُ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ (١) الأمر الذي يدل بكل وضوح على أنّ نظرية المعرفة التي جاء بها عيسى المسيح تتقوم بأمرين. الأول: هو التصديق لما في التوراة الموسوية في قالب ما جاء به عيسى، والثاني: التبشير بنبوة المصطفى محمد عَيَّا والتمهيد لها، وفي الحقيقة فهذا التمهيد ناء بكاهله كل الأنبياء والمرسلين، لكن ميزة النبي عَيَّا عن بقية الأنبياء والمرسلين أنّه كان مأموراً بالإبقاء على الإسلام..، على حين أنّ موسى وعيسى وإبراهيم وآدم ونوح و...، لم يكونوا - فيما سوى التمهيد - مأمورين بمثل هذا الأمر العسير، وفيما اعتقد فكون النبي هو سيذ الأنبياء والمرسلين، وأشرف الخلق أجمعين، وهو الرحمة للعالمين، يدور مع هذه الحقيقة المتعالية.

وثمّـة أمر!! فهناك رؤية سائدة عند المسلمين سنّة وشيعة في نصوص القرآن الكثيرة التي تربو على المئات أو الآلاف، والتي لا علاقة لها بالحلال والحرام؛ ما جدواها؟!!.

في الحقيقة إنّ واقع هذه الرؤية أخلاط من الاعتقاد الغث، وشتات من الأفكار الهـزيلة نتيجة إشكالية تقول: إنّ آيات الحلال والحرام؛ والتي يصطلح عليها الفقهاء

<sup>(</sup>١) الصف: ٦.

بآيات الأحكام، لا تعدو الخمسمائة آية تقريباً، في حين أنّ القرآن أكثر من ستة آلاف أية، فما جدوى الآلاف الباقية (١) مع أنّها ليست بالدخيلة في فهم مسائل الدين؟؟؟.

أجاب البعض من منطلق كلاسيكي: بأنّ غرض القرآن المطوي في: ﴿عبرُهُ لِأُولِي الأَلْبَابِ﴾ وفيما شابه ذلك، كفيل بمجابهة تلك الإشكالية والوقوف بوجهها..، بيد أنّ هذا الجواب وإن كان صحيحاً إلاّ أنّه لا يصلح لأن يكون ضابطة إلاّ لبعض الآيات التي وردت في سياق: ﴿عبرُهُ ﴾ لا لجميع آيات الكتاب، يضاف إلى ذلك أنّ سريان هذه الضابطة على الجَميع يحتاج إلى دليل أو نص لا يُخْتَلَف فيه، وهو غير موجود قطعاً..

ومن ثمّ فأمر عجيب أن يكون دين الله محصوراً بخمسمائة آية فقط ولا علاقة للبقية به إلا للعبرة، فهلا جعل الله \_ تعالى سموّه وذكره \_ العبرة في عدد مماثل؟ فلقائل أن يقول: وكأنّ القرآن جاء للعبرة وسرد القصص، لا لبيان أحكام الشرع المبين، أو لبناء منظومة للمعرفة الإسلاميّة!!!.

أقول: لو توخّينا الإنصاف فالإشكالية مستقرة ولا دافع لها مع القول بحكمة العبرة فحسب، على أنّ الدراسات الجديدة علاوة على الدراسات القديمة في مجال علوم القرآن لم تنهض بشيء يشفي العليل أو يروي الغليل، لكن على ضوء مقررات نظرية التقسيم، وباعتبارات متعددة، تدخل كلّ الألاف الأخرى بل حتى آيات الأحكام في القسم الثاني من قسمي النظرية، بهذا البيان البسيط..، وهو أنّ لله سبحانه وتعالى غرضاً من مجموع هذه الألاف غير الغرض من العبرة وبيان الأحكام كما هو متداول في الأوساط الإسلامية ببساطة متناهية، فكما هو معلوم بالضرورة فإنّ أهم وظائف النبي على الإطلاق هو ما طواه الله في قوله: ﴿وَمَا أَنزُلْنَا البَيْكَ الذَّكُرُ لتُبَيّنَ للنّاس مَا نُزلً اللّه عَلَيْكَ الذَّكَرُونَ ﴿ " وقوله: ﴿ وَمَا أَنزُلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابِ إلا للنّاس مَا نُزلً اللّه عَلَيْكَ الْكَتَابِ اللّه اللّه عَلَيْكَ الْكَتَابِ اللّه الله عَلَيْكَ الْكَتَابِ الله الله عَلَيْكَ الْمُعَلّفُوا فِيه وَهُدُى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴾ ".

<sup>(</sup>١) ونستثنى أيضاً الآيات الواردة في أصول الدين.

<sup>(</sup>Y) النحل: £4.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٦٤.

وهذا يوقفنا على بعد قرآني مهم وهو أنّ بيان الرسول للقرآن، من حيث لا يقدر عليه غيره وهو حيّ، آية من آيات نبوته وبرهان عليها، وأنّه مبعوث من قبل الله تعالى، والأمر هو الأمر في من يخلف الرسول ويتمثل مقام النبوة في قيادة الأمّة..؛ فإذا كان هذا المتمثل قادراً على أن يقوم بهذا الدور (البيان والتبيان) فالقدرة هي الآخرى برهان على مشروعية ذلك التمثيل وإلاّ فلا..، فالنتيجة أنّ كل هذه الآيات التي تناهز الآلاف على اختلاف أدوارها، بل كل آيات القرآن، باتت \_ من هذه الزاوية \_ معياراً لمعرفة من هو أهل لتمثيل النبوة من الخلفاء، وعلى هذا فكلها يندرج في القسم الثاني من قسمي النظرية بالنظر لذلك..؛ فهي \_ بنحو وبآخر \_ ضمن مشروع الله تبارك اسمه في الإبقاء على الدين، وذلك لأنّها محك لمعرفة من هو أولى الناس بالدين، وألصقهم بالقرآن، وأقدرهم على حلّ ألغازه، ودرك معانيه، فضلاً عن سيادة الأمّة..

وقد يقال: نحن غير مأمورين بالأخذ عن غير رسول الله في حياته وبعد مماته؟.

قلنا: يكلب هذا قوله تعالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) فقد اتفق أهل القبلة من فقهاء ومفسرين ومحدثينَ وغيرَهُم أنّ علماء هذه الأمة أول المقصودين بـ: ﴿ أَهْلَ الذَّكُرِ ﴾ وإن اختلفوا في غيرهم من بقية المصاديق، والأخذ بالمتفق واجب لا محالة، هذا علاوة على الأحاديث الصحيحة التي سنسردها عليك في هذا الشأن..، ولقد أثبت خصوم أمير المؤمنين علي أنّهم من هذه الزاوية غير قادرين على أن ينهضوا بكاهل هذه المهمة السماوية؛ يلل على ذلك نصوص صحيحة كثيرة على أن ينهضوا بكاهل هذه المهمة السماوية؛ يلل على ذلك نصوص صحيحة كثيرة مشهورة ومتواترة \_ منها ما أخرجه ابن أبي شيبة بسند صحيح عن أنس أن عمر قال على المنبر: ﴿ وَفَاكُهَ قَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ التكلف يا عمر (۱).

وهذا هو حال أبي بكر كما ذكر ابن حزم بقوله: أخرج أبو عبيد في فضائله وعبد بن حميد عن إبراهيم التيمي قال: سئل أبو بكر عن الأب ما هو؟ فقال: أي سماء تظلني وأي أرض تقلني إذا قلت في كتاب الله ما لا أعلم، فكلامه في تفسير لفظةٍ لغويةٍ جهل معناها(٣).

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٣، الأنبياء: ٧.

<sup>(</sup>۲) مصنف ابن أبي شيبة ۷: ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) الحلى ١: ٦١.

مقصودنا هنا أن نسأل عن حكمة ورود هذه اللفظة الغريبة على الأذهان فما فائدتها؟ وكيف يمكن أن تكون عبرة لأولي الألباب مع أنّ أكثر الأمّة لم يقفوا على معناها؟.

يُروى أنّ الخليفتين أبا بكر وعمر أذوق الناس للشعر ولأيام العرب وللكلام الرفيع، فأين العبرة في لفظ تاه معناه على الملايين فضلاً عن الشيخين؟. لا يوجد جواب مقنع عن تلك الإشكالية إلا افتراض أنّ هذه اللفظة أو هذه الآية، كبقية آي القرآن، معيارٌ من المعايير السماوية، وجزء من أجزاء مشروع الإبقاء على الدين، خلال الرجوع لأهل الذكر؛ فأهل الذكر فيما أعلنت النصوص، هم أقدر النّاس على الإحاطة بمضامينه ومعانيه، وبالتالى قيادة الأمّة من خلاله..

فعلى سبيل المثال ـ والأمثلة بالعشرات بل بالمئات ـ روى ابن عساكر بعدّة طرق معتبرة، منها مارواه عن معمر عن رجل يقال له: وهب بن ديب عن أبي الطفيل قال: قــال عـلــى بن أبـي طالب: سلوني عن كتاب الله عز وجل؛ فإنّه ليس من آية إلاّ وقد عرفت بليل أنزلت أو بنهار، أو في سهل، أو جبل!!. قال فقال ابن الكوا: فما ﴿الذَّارِيَاتِ ذَرُوا \* فَالحَامِلاتِ وقُراً \* فَالْجَارِيَاتِ يُسْراً \* فَالْمُقَسِمَاتِ أَمْراً ﴾ ؟. فقال علي بن أبي طالب: ويلك سل تفقها، ولا تسأل تعنتاً!! أمَّا ﴿الدَّارِيَات ذَرُوا ﴾ فالرياح، و: ﴿الحَــُ املات وقرأَ﴾ هي السحاب، ف: ﴿الْجَــَارِيَات يُسْـراً﴾ هي الفلك ف: ﴿ الْمُقَسَّمَات أَمْراً ﴾ هي الملائكة. قال ابن الكوّا: فما هذا السواد الذي في القمر؟؟. قبل على: أعمى سأل عن عمياء؛ أما سمعت الله يقول: ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيلُ والنَّهَارَ آيَتَيْن فَمَحَوْنا آيَةَ اللَّيل وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَار مُبْصرَةَ ﴾. قال ابن الكوّا: يقول الله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نَعْمَةُ اللهُ كُفُرّاً وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ ذَارَ الْبَوَارِ \* جَهَنَدَ يَصْلُونَهَا وَبِنْسَ الْفَرارَ ﴾. قال علي: نزلت في الأفخرين من قريش. قال: وهذه الآية: ﴿ هَلْ نُنَبِّنُكُم بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾. قال علي: أولئك أهل حروراء. قال ابن الكوا: فما هَذا القوسُ قزح؟. قَال على: أمان من الغرق علامة كانت بين نوح وبين ربه. قال ابن الكوا: أفرأيت ذا القرنين أنبي كان أو ملك؟. قال على: لا واحد منهما، ولكن كان عبداً صالحا أحب الله فأحبه،

وناصح الله فنصحه، ودعا قومه إلى الهدى فضربوه على قرنه، فانطلق فمكث ما شاء الله أن يمكث، فدعاهم إلى الهدى، فضربوه على قرنه الآخر فسمّي ذا القرنين ولم يكن له قرنان كقرنى الثور(١٠).

وطبيعي أنّ الخليفة عمر لو كان هو المسؤول لأضحى ابن الكوّا صريعاً للرّته وعبداً لشدّته؛ وعلى أي حل فالهدف الأسمى من هذه الآيات \_ إذن \_ هو لغرض أن تكون براهين سماوية ومعايير إلهية وشهادة قرآنية لمن يستطيع النهوض بخلافة النبوة وتمثيلها، كما كانت هذه الآيات بالأمس القريب برهاناً من مئات البراهين على مصداقية النبوة نفسها، وأنت تعلم أنّ الله سبحانه وتعالى أنكر استواء الذين يعلمون والذين لا يعلمون..

وإذا ما تحدثنا عن غرض آخر غير ذلك؛ كالإعجاز وأنّه هو المقصود الأوّل من مجموع آيات الكتاب فضلاً عن أهداف العبرة وبيان الأحكام، فأنت تتفق معي أنّ الإعجاز ليس لعمره نهاية ولا يحدد بظرف دون آخر؛ إذ لم يقل أحد: إنّ كتاب الله معجز من معاجز النبوة فقط، بل هو كذلك معجزة ناصعة لكل المسلمين، جاهلهم وعالمهم، وهم يخضون معترك الصراع مع الكفر إلى ما لا نهاية، في كل مراحل التاريخ، بلا استثناء؟.

إنّ مثل هذا يوضح أنّ الإعجاز هو الآخر لا ينتهي غرضه عند إثبات نبوة النبي فقط، بل هو برهان واحد من آلاف لمصداقية المسلمين ـ كل المسلمين ـ جاهلهم وعالمهم في الانتماء إلى الله بواسطة هذا الدين الحنيف..، ولكن إذا كان الأمر كذلك \_ وهو كذلك ـ فأولى بالقرآن أن يكون معجزاً لاستحقاق تمثيل النبوة وخلافة رسول الله، بل لا قياس؛ فإذا كان القرآن معجزاً لجميع المسلمين بل حتى لبعضهم عمن لا يقدم ولا يؤخر..، أف لا ينبغي أن يكون معجزاً لمن يزعم أنّه خليفة الله في الارض، ومثلاً قيادياً لسيّد الأنبياء والمرسلين على الله المناه الله في الارض،

فبهذا الاعتبار \_ إذن \_ ومن خلال هذه الزاوية الميّتة في الكتابات، تتناول نظرية التقسيم كل نصوص القرآن، ونؤكد ثانياً على أنّ الإعجاز لا يقف الهدف منه عند إثبات نبوة نبينا عَلَيْلَهُ وسماوية الدين فقط، بل هو كذلك لكلّ من ينهض بخلافة النبوة أوّلاً، ولمصداقية جميع المسلمين ثانياً.

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق ۲۷: ۱۰۰۰

#### من هم أهل الذكر؟

لا ريب في أنّ أهل الذكر في ضوء النصوص النبوية هم أهل بيت رسول الله؛ وآية ذلك ما مرّ في ضابطة نظرية التقسيم، وإلاّ لكان اقترانهم بالكتاب لغواً؛ ولدينا فيما عدا ذلك مجموعة من النصوص الصحيحة بالاتفاق، تمل على المطلوب بالمطابقة، نعرض لك باقة منها كالآتي.

١ - أخرج الطبري عن إسرائيل، عن جابر، عن أبي جعفر قال: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُ رِانَ كُنتُ مُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ نحن أهل الذكر (١١). أقول: وأبو جعفر هو الباقر عليه سلام الله ورضوانه.

٢ ـ وأخرج الحاكم الحسكاني عن إسرائيل، عن جابر: عن أبي جعفر في قوله:
 ﴿ فَاسْأُلُوا أَهُلَ الذَّكُ رَكُ قال: نحن أهل الذكر (٢).

٣ - وأخرج من طريق آخر عن علي بن عابس عن جابر: عن أبي جعفر في قوله
 تعالى: ﴿ فَاسْـ أَلُوا أَهْلَ الذَّكُ رَكُ قال: نحن هم (٣).

٤ ـ ومن طريق ثالث عن سعد الإسكاف: عن محمد بن علي في قوله عز ذكره:
 ﴿ فَاسْ أَلُوا أَهُلَ الذِّكُ رِ ﴾ قال: نحن هم (١).

ومن طريق رابع أخرج عن محمد بن مروان، عن السدي عن الفضيل بن يسار: عن أبي جعفر في قوله تعالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُرِ ﴾ قل: هم الأئمة من عترة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وتلا: ﴿ قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إَلَيْكُ مُ ذَكُراً \* رَسُولاً ﴾ (٥٠).

٦ ـ وقد ذكر الطبري عن أمير المؤمنين علي في هذا الصدد ما أخرجه عن جابر الجعفي، قال: لما نزلت: ﴿فَاسْأَلُوا أَهُلَ الذَّكُر إِنْ كُنتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ قال

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۱٤٥: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) شواهد التنزيل ١: ٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) شواهد التنزيل ١: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٤) شواهد التنزيل ١: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٥) شواهد التنزيل ١: ٤٣٧.

٦٨٨ ..... المصطفى عَلَيْ وأبجديّات التحريف

علي: نحن أهل الذكر(١٠).

٧ - وأخرج الحاكم الحسكاني عن وكيع، عن سفيان، عن السدي: عن الحارث قلل: سألت علياً عن هذه الآية: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلُ الذَّكُرِ ﴾ فقال: والله إنّا لنحن أهل الذكر، نحن أهل العلم، ونحن معدن التأويل والتنزيل، ولقد سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: «أنا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد العلم فليأته من بابه» (٢).

٧ ـ كما قد خرّج بقوله: وفي تفسير يوسف القطان، ووكيع بن الجراح، وإسماعيل السدي وسفيان الثوري: قال الحارث: سألت أمير المؤمنين الناه عن هذه الآية: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكُرِ ﴾ قال: والله إنّا أهل الذكر ونحن أهل العلم ونحن معدن التأويل والتنزيل (٣).

هذا ولقد أرسل القرطبي حديث أمير المؤمنين إرسال المسلمات في قوله: قال جابر الجعفي: لمّا نزلت هذه الآية قال علي رضي الله عنه: نحن أهل الذكر (١٠).

ويقول ابن كثير في كلام طويل: وكذا قول أبي جعفر الباقر: نحن أهل الذكر، ومراده أنّ هذه الأمّة أهل الذكر، صحيحٌ؛ فإنّ هذه الأمّة أعلم من جميع الأمم السالفة، وعلماء أهل بيت رسول الله المُحْلِيُّ والرحمة من خير العلماء إذا كانوا على السنة المستقيمة كعلي وابن عباس وابني علي الحسن والحسين ومحمد بن الحنفية وعلي بن الحسين زين العابدين وعلي بن عبد الله بن عباس وأبي جعفر الباقر وهو محمد بن علي بن الحسين وجعفر ابنه وأمثالهم وأضرابهم وأشكالهم ممن هو متمسك بحبل الله المتين وصراطه المستقيم (٥).

أقـول: لقـد خلـط ابن كثير بين القاموسين اللغوي والمحمدي ﷺ، فابن عبّاس وغيره وإن كان من أهل البيت في ضوء قواميس اللغة؛ إلاّ أنّه قد مرّ عليك أنّ قاموس

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٧: ٨.

<sup>(</sup>٢) شواهد التنزيل ١: ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) شواهد التنزيل ١: ٤٣٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ١١: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) تفسیر ابن کثیر۲: ۹۱ - ۹۲ - ۹۲

النبي حصر أهل البيت \_ بالتواتر \_ في خصوص حديث الكساء، في خمسة أشخاص (١)، ولنا أن نسأل ابن كثير بأي شيء نتمسك؟ بما قاله الرسول الذي لا ينطق عن الهوى أم بما قرره قاموس اللغة كما فعلت أنت؟.

ننتظر الإجابة من أحد أتباع الإمام ابن كثير!!!.

#### وعصارة القول..

فإنزال القرآن له أغراض سماوية كثيرة.. منها الإعجاز، ومنها أنّه برهان للنبوة، ومنها أنّه بيان للأحكام وأصول الدين، ومنها البركة التي فيه، ومنها أنّه شفاء، وغير ذلك ممّا لا يحصى، ولكن نظرية التقسيم تعلن أنّ أولى أغراضه فيما بعد النبوة ـ على الإطلاق ـ هـ و كونه محكّاً ومعياراً في معرفة أهل العلم والذكر، وكل من له أهلية لتمثيل مقام النبوة المقدّس، وأنّ من لا يقتدر على فكّ ألغازه، والتحليق في فضائه، والغوص في لجج معانيه، ليس أهلاً لأن يمثل النبي والرسالة، لا قليلاً ولا كثيراً..

ويمكن أن يقال: أدرك الخليفة عمر بن الخطاب خطورة المسألة فمنع من عملية الخوض في حل ألغاز القرآن لما يعقب ذلك من محذور كونه ليس أهلاً للخلافة قياساً بأهل القرآن من أهل البيت ومن غيرهم؛ وفي ذلك روى ابن أبي شيبة بسند معتبر صحيح عن عامر قال: كتب رجل مصحفاً وكتب عند كل آية تفسيرها، فدعا به عمر فقرضه بالمقراض (=المقص) (1)، وقد تقدم البحث في ذلك. وبصراحة شديدة فهذا الغرض هو دليل واحد من عشرات الأدلة القاهرة التي لوت أعناق معاشر الشيعة الإمامية الإثني عشرية لأن تفضل أمير المؤمنين علياً على أبي بكر وعمر وعموم الناس بعد رسول الله، وأن لاتغترف الدين إلا من ترعته المقدسة ومعينه الذي لا ينضب، وليس في هذا شيء من غلو أو افراط أو تفريط..؛ فإذا كان الشيخان أبو

<sup>(</sup>۱) أمّا بقية أهل البيت المبيرة من ذرية الحسين إلى المهدي سلام الله عليه وعجّل الله تعالى فرجه، فهمناك نصوص نبوية متواترة أخرى، والدراسة لا تسمح بسردها، على أنّه يمكن أن يقل أيضاً إنّ وظيفة تعيين أئمة أهل البيت من بعد الحسين سلام الله عليه، فيما بعد عهد النبوّةن هي من شؤون هولاء الخمسة المطهّرين، وإلاّ فلا معنى بأن يوصي بهم الرسول عَلَيْهُ، ويقرن كتاب الله بهم إلى الحوض.

<sup>(</sup>۲) مصنف ابن أبي شيبة ٧: ١٨٠.

بكر وعمر يجهلان معنى كلمة واحدة في القرآن وهما فيما تذكر بعض كتب التراجم والسير والتاريخ أعلم الناس بالشعر والأنساب وأيام العرب، فالشيعة ترى أنّ اتّباعهما بإزواء أمير المؤمنين علي أمرٌ غير معقول، وليس هو من الحكمة في شيء، بل هو مجازفة واضحة في دين الله!!!.

#### الثواب والعقاب بين النظرية ومنهج المفسرين

سأختصر ما وسعني الاختصار حفظاً على تماسك الدراسة، لهذا سأكتفي بأمثلة قليلة كافية لبيان المقصود، منها قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ ().

فمن يراجع أقول المفسرين سواء، أكانوا سنة أم شيعة، يجد أنّهم مرتبكون للغاية في تفسيرها، إذ في الوقت الذي يجزم المسلمون بأنّ طاعة الله ورسوله منتجة للرحمة الإلهية على نحو التحقيق واليقين، نجد الآية تضع المسألة موضع الشك والاحتمال، ومع ملاحظة قوله تعالى: ﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ (٢)، يتحقق التهافت بين الآيتين بما لا مناص عنه..

لكن الأمر ليس كذلك على هدى نظرية التقسيم؛ فهي تفترض أنّ طاعة الله والرسول في حدود الحلال والحرام فقط ليست كافية لإنتاج الرحمة، بل لابد من الطاعة فيما عداهما، وآية ذلك أنّ لهذه النظرية أصلاً في القرآن، في آيات كثيرة، منها؛ قوله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُاتُ بَعْضُهُم أُولْيَاء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف قوله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضَهُم أُولْيَاء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَلِه تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضَهُم وَيُونُونَ الزّكاة وَيُكُونُونَ الله وَرَسُولَه وَيَنْ تولي المؤمنين بعضهم لبعض، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة شيء، وطاعة الرسول فيما عدا هذه الأشياء شيء آخر، ومجموع ذلك هو المنتج للرحمة على سبيل الجزم واليقين، عدا هذه الأشياء شيء آخر، ومجموع ذلك هو المنتج للرحمة على سبيل الجزم واليقين،

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٢.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٧١.

وعلى هذا ففي كل الآيات التي من هذا القبيل تجد نظرية التقسيم متجلية.

وحاصل ذلك أنّ نيل مرضاة الله لا يتحقق من دون طاعة الرسول عَلَيْهِ في كل من القسمين، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ لَكُمْونَ وَكَذَلك قوله جلّ شأنه: ﴿وَهَذَا كَتَابُ أَنزَلنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتّبِعُوهُ وَلَا لَكُمُونَ وَكَذَلك قوله جلّ شأنه: ﴿وَهَذَا كَتَابُ أَنزَلنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتّبِعُوهُ وَاتّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (')...، فهذه نصوص تعلن أنّ اتباع القرآن بل التقوى في ذلك الإطار الضيق ليسا كافيين؛ لأنّهما معلّقان على الانصهار في أهل البيت، على ما بان في ضابطة النظرية.

والحاصل فالآية نصّ في أنّ كلاً من كتاب الله والتقوى ـ بذلك المعنى ـ ليسا سبباً تاماً لاستدرار رحمة الله، بل هما جزء السبب.

ومّا يجري في هذا الجرى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمعُوا لَهُ وَأَنصَتُوا لَعَكُمُ الْفَرْآنُ فَاسْتَمعُوا لَهُ وَأَنصَتُوا لَعَكَمُ تُرْحَمُونَ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ "أَ.

ومن هذا الباب أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوَلْدَانِ لَا يَسْتَطيعُونَ حيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ (اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ١٠.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٩٩.

<sup>(</sup>٥) القصص: ٥.

مصاديق الآية الثانية.

وما دمنا في هذا الصدد فلا بأس بالتأكيد على أنّ في النظرية سبلاً نيرةً للخروج من بعض المآزق العلمية التي تكتنف عملية تفسير بعض الآيات، ولكي نقف على سقم مناهج التفسير القديمة في هذا الصدد نعرض لبعض كلمات المفسرين في هذا الشان، سنة وشيعة، من خلال نفس الأمثلة السابقة...

فالشيعة مثلاً تفسر قوله تعالى: ﴿وَهَذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

قال الشيخ الطوسي: يحتمل في قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ أمران: الأول: لترحموا، والثاني: ينبغي على العباد أن يعملوا بطاعة الله على الرجاء للرحمة (٢٠).

أقول: سنناقش احتمال: لترحموا قريباً، وأما الاحتمال الثاني فليس من عقائد الشيعة في شيء، فالشيعة تعتقد بأنّ من يطيع الله حق طاعته فهو من أهل الجنة ومن الفائزين بيقين بخلاف بعض خصومهم الذين يزعمون أنّ لله أن لا يُدخل من يستحق دخول الجنة الجنة، بل له أن يدخله النار هذا أولاً، وثانياً فهناك عشرات الآيات تجزم بأنّ المطيع لله ورسوله حق الطاعة هو فائز كقوله تعالى: ﴿أُولُلُكُ هُمُ اللهَائِهُ وَ: ﴿يُدُخِلُهُمُ اللهُ وَ وَإِنْ المَائِهُ وَ: ﴿يُدُخِلُهُمُ اللهُ وَ وَالْمُنْ مَنْ تَحْتِهَا اللَّهُ وَنَا اللَّهُ وَ...

هذا، وقد ذكر الشيخ الطوسي قدس سره في موضع آخر من التبيان أنّ: قوله: ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ معناه لكي ترحموا وإنما قال تعالى: ﴿اتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ مع أنّهم إذا اتقوا رحموا لا محالة لأمرين، الأول: اتقوا على رجاء الرحمة، لأنكم لا تدرون بما توافون في الآخرة، والثاني اتقوا لترحموا ".

فقول الشيخ رحمه الله: اتقوا على رجاء الرحمة قد بيّنًا أنّه خلاف عقائد الشبعة،

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ١: ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) التبيان للطوسي ٢: ٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) التبيان ٤: ٢٢٢.

وحسبنا أن نسأل الشيخ الطوسي رضي الله عنه، هل أنّ مثل شهداء بدر ومن مثل مصعب بن عمير، وأسد الله حمزة، وذي الجناحين الطيّار، وأصحاب الحسين رضي الله عنهم أجمعين وكثير غيرهم كانوا لايدرون بما يوافون به في الآخرة؟ وماذا يصنع الشيخ الطوسي (قدس سره) وهو حيال يقين الشيعة قاطبة ـ بل غيرهم ـ بأنّ أمير المؤمنين علياً ينتظرهم على الحوض، ماثلٌ بين يدي رسول الله عَيَالِيّهُ؛ ليسقيهم شربة لايضمأون بعدها أبداً (١٠٠).

إنّ هناك عشرات التساؤلات من هذا القبيل لا يستطيع الشيخ الإجابة عنها على ضوء تقريره الآنف، ولو قال الشيخ: إنّ معناه اتقوا على رجاء الرحمة؛ لأنّكم لن تنالوها يقيناً إلا بعد أن تمتثلوا كل ما جاء به الرسول في التشريع وفي غير التشريع لكان سديداً جدّاً..

على أيّ حال فهذا لباب ما قرره أساطين الشيعة قدس الله أسرارهم في تفسير قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾ وما شاكله، أمّا أفذاذ أهل السنة فهم أشد ارتباكاً، فالقرطبي يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿فَاسْتَمِعُوا لَهُ وأَنصِتُوا لَعَلَّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾ لعل من الله واجبة (١)، وفي موضع آخر فسرها بقوله: كي يرحمكم الله (٢) كما صنع الشيخ الطوسى قدس سره.

وابن كثير لم يجانب ذلك في قوله: وهذا تحقيق منه تعالى للرحمة لمن اتقاه (٤)، وهو عين ماذكره القرطبي لكن بصياغة ثانية، على أنّ النحاس فعل نفس الشيء في تفسير قوله تعالى: ﴿عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفُ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فقد قال: عسى من الله واجبة (٥).

ثم إنّ كل المفسرين لم يخرجوا عن هذه الدائرة، إذ هم لمّا لم يجدوا معنى مناسباً لـ: ﴿ لَعَلَّكُ مُ ﴾ و: ﴿ عَسَى ﴾ يتناسب مع أولويات العقائد الإسلامية القاطعة بنزول

<sup>(</sup>١) في ذلك نصوص نبوية صحيحة سنأتي على بعضها في الفصل الأخير.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي١: ٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٤: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير٤: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للنحاس٢: ١٤٤.

الرحمة إذا حصلت التقوى المنتجة، افترضوا أن: لعل وعسى واجبة من الله.

لكن من الأمر المضحك ـ والله ـ أن تنقلب أفعل الرجاء (=الاحتمال) لتكون من أفعل التحقيق واليقين من دون دليل، إذ هل هناك من بلغاء العرب وفصائحهم من استعمل لعل وعسى وأمثالهما في ما هو متيقن الحصول؟ وكيف يكون معنى قوله: ﴿ لَكُلُّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾ لترحموا، ومتى حدث ذلك، وهل نصّت الشريعة أو أَثِرَ عن الرسول عَلَيْنَا أن مثل عسى ولعل واجبة من الله؟! اللهم لا.

والحق إنّه لا داعي لارتكاب مثل هذا التأويل البعيد ـ بل الخطأ \_ فعلى ما بان فعلى ما بان فعلى ما بان فعلى ما بان فعلى ما التقسيم قادرة على التفسير المعقول الذي ينسجم تمام الانسجام مع أولويات العقائد الإسلامية ومع طريقة العرب في إنشاء الكلام، فالنظرية تفترض أنّ الرحمة، بطاعة النبي، في قسم تمّا جاء به عن الله، دون الآخر، محتملة الحصول، ولن تكون محققة الحصول إلا بطاعته في القسمين.

### عودٌ على بدء (نظرية الحسنة النوعية)

ولكي تتوضح نظرية الثواب والعقاب في الإسلام بدقة وبملاحظة كل الملابسات العلمية المتقدمة فنحن مضطرون تبعاً لذلك لأن نفترض أن طاعة الرسول عَلَيْقُهُ على قسمين، فالطاعة إذا كانت تدور مدار الصلاة والصيام والحج والزكاة و...، فلن تخرج عن فلك قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾ أما إذا كانت تدور مدار أهل البيت عن فلك قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾ أما إذا كانت تدور الذي لا يتناهى..، بالنظر لما تواتر عن الرسول \_ فهي حينئذ ستُحلق في فضاء النور الذي لا يتناهى..، ستحلق في: ﴿أُولَلْكُ سَيَرُحُمُهُ مُ اللهُ ﴾.

ونؤكد على أنّ ضابطة هذا الأمر هو قول الرسول عَلَيْكُ المتواتر: «كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا على الحوض» وما يجري مجراه، فهذا منطلق نبوي يتيسر لنا من خلاله أن نفهم باقي أقوال النبوة التي من مثل: «لو أنّ رجلاً صفن بين الركن والمقام فصلى وصام ثم لقي الله وهو مبغض لأهل البيت دخل النار» ومعنى ذلك أنّ الحسنات النازلة بسبب الصوم والصلاة والصفن بين الركن والمقام، ليست بمجدية إذا قامت على بغض آل بيت محمد، وهي كما نص الحديث الأنف سيئة ماحقة لكل الحسنات اصطلحنا عليها بالسيئة النوعية تمييزاً لها عن

فالحسنة النوعية بالنظر إلى ذلك هي نتيجة طاعة الرسول عَلَيْكُ فيما جاء به ممّا يضمن بقاء الدين، وليست طاعته في الحلال والحرام فحسب، وثوابها أعظم من ثواب الحسنة الشخصية بمراتب كثيرة.

ولا بأس بالتذكير فيما بسطنا القول فيه في الفصل الأول من هذه الدراسة، ففي الوقت الذي اتفق رمّة أكابر الشيعة رضي الله عنهم أنّ القول بالإحباط باطل ولا دليل عليه من الشرع نجدهم لا يترددون في القول به من هذه الزاوية، معلنين أنّ من ناصب العداء لأهل البيت هو من أهل النّار بيقين حتى لو عَبد الله آلاف السنين، وكلامهم هذا وإن كان صحيحاً متيناً، لكنّهم مطالبون من الناحية العلمية بالمنهج القادر على التوفيق بين إتفاقهم على بطلان الإحباط في فرض وبين إتفاقهم على القول به في فرض آخر؛ فمن دون هذا التوفيق يتهافت ظاهر كلامهم لامحالة، ولقد عرفت أنّ نظرية التقسيم قادرة على مثل هذا التوفيق شكلاً ومحتوى ومضموناً بجدارة، والفضل في ذلك لما تواتر عن الرسول عَلَيْظُ في هذا الأمر.

# نظرية التقسيم ترفع بعض الألغاز العقائدية إ

أقام خصوم الشيعة الدنيا حينما طرح الشيعة مبدأ الفرق بين المسلم والمؤمن، وأن الثاني هو من آمن بالله ورسوله واعتقد بعصمة أهل البيت، وأنهم يقومون مقام الرسول حتى يرث الله الأرض، بزعم أنّ الشيعة ابتدعوا ذلك حينما حكموا على غيرهم بالإسلام الجرد عن الإيمان وعلى أنفسهم بالإيمان فضلاً عن الإسلام..

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۱: ۲۰۸، ينابيع المودة ۲: ۱۱۰، تفسير ابن كثير ٤: ۱۲۲، الدر المنثور ٦: ٧، تاريخ مدينة دمشق ٢٦: ٣٠٢.

يبلغون الإيمان حتى يحبوكم لله ولقرابتي ('' وقوله عَلَيْهِ في شأن علي: « لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق '') وقوله: «فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني مؤمن ولا يبغضك إلا منافق '') وعشرات النصوص غيرها، وهي جليّة في المطلوب، إذ هي على ضوء مبادئ نظرية التقسيم ليست من الحلال والحرام في شيء، وليست هي من الأحكام الشرعية، أو من جنس العبادات والمعاملات المتعارفة، فهي بمثابة المعيار لكون المرء مؤمناً أو لا، وقس على ذلك النصوص الكثيرة المتواترة لفظاً أو معنى، التي من هذا القبيل.

# اتِّباع آل البيت من أصول الدين الأولى، لماذا؟

مرّ عليك أنّ الإسلام - كمفهوم - يتألف من مجموعة الأصول والفروع، والأصول هي: التوحيد النبوة المعاد، والفروع هي: مسائل الحلال والحرام (العبادات والمعاملات) ونشير إلى أنّ بعض المسلمين يعبر عن أصول الدين وفروعه بصيغ أخرى، ومرجع ما عبروا وما قالوا إلى ما ذكرنا، ومهما يكن من أمر، فمجموع الأصول والفروع هو كل الدين الذي جاء به الرسول محمد عليها ...

لكن على ما عرفت سابقاً فإنّ مثل هذا الكلام تحديد ناقص لمفهوم الإسلام، لأنّ الذي جاء به الرسول عَيَّاتُهُ هو الإسلام الموصوف بالخاتمية والبقاء لا الإسلام الجرد عن ذلك الوصف، وهي نقطة غفل عنها الجميع وهم في صدد إيجاد علاقة بين الإسلام وبين أصوله الأساسية؛ والإشكالية في ذلك هو كيف دخلت الإمامة في أصول الدين مع أنّ أصول الدين ثلاثة؟؟؟!!!.

نظرية التقسيم أمكنها إيجاد العلاقة تلك ببساطة متناهية؛ فهي تعتقد أنّ القسم الثاني من النصوص النبوية الناهض بأعباء بيان آليات بقاء الدين قادر على أن يجزم بأنّ الإسلام الموصوف بالخاتمية والبقاء أصوله هي: التوحيد، النبوة، المعاد، خاتمية الدين (=آليات بقائه)..

<sup>(</sup>۱) فيض القدير للمناوي١: ٢٥٢ وقد نص على أنّ اسناده صحيح، المعجم الكبير للطبراني ١١: ٣٤٣، ينابيع المودة ٢: ١١٢، تاريخ مدينة دمشق ٢٦: ٣٣٧.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۱: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٤: ٢١٠.

ثم إنّ القسم الثاني قادر على أن التعريف بآليات البقاء بطريقة ليس فيها أدنى إبهام أو لبس..؛ ولحساسية المسألة ولخطورة التعامل مع أصول الدين الإسلامي نظريا، فنحن لا نرتضي أو قل لا ترتضي نظرية التقسيم إلا النصوص المتواترة في المتعريف بآليات البقاء، أما النصوص الصحيحة والمعتبرة غير المتواترة فهي حجة في هذا المضمار بملاحظة أنّها تصب في مصب المتواترة، ولكن لا تنهض وحدها على - نحو الاستقلال - لإثبات أصلاً دينياً رابعاً، إذ هذا من شأن المتواتر دون غيره...

والمتواتر أنبأنا على ما عرفت وعلى ما ستعرف أنّ بقاء الدين محصور في آلية العترة في تحقيقه، وحديث الغدير وحديث الثقلين وحديث الكساء وغيرها من المتواترات آيات بينات في هذه المسألة الخطيرة، والشيعة ـ كما أخبرناك كثيراً \_ على هذا الأساس لا تصحح خلافة غير أمير المؤمنين علي ولا إمامة غير أهل البيت، لأنّ الذي ناء بكاهل تجسيد القرآن حتى يرد الحوض هم سلام الله عليهم دون سواهم، فالمتواتر النبوي هو الذي أخبرنا بذلك ولم يخبرنا عن غيرهم. وعلى هذا فأصول الدين الموصوف بالبقاء هي: التوحيد، النبوة، المعاد، آليات بقاء الدين (=العترة =الإمامة).

#### العترة.. هدف أم واسطة أم. ؟؟ [[

حينما تفترض نظرية التقسيم في العترة على ضوء حديث الغدير وحديث الثقلين و...، أنهم آليات سماوية للإبقاء على الدين وطرق لمعرفة الله يكون معنى ذلك أنّ العترة أخذوا واسطة أي أنهم مجرد وسائط وطرق لمعرفة دين الله، وليست لهم وراء ذلك من قيمة سماوية سوى ما تنطوي عليه الواسطة من قدسية، ولكن هذا خطأ جسيم، لأنّ العترة فيما عدا ذلك موضوع الدين، أي أنّ الدين يدور مدارهم، والثواب والعقاب يدور مدار حبهم وبغضهم، وتحقيق الغاية السماوية من الدين في الأرض لا يحصل من دون الميل إليهم وتفضيلهم قلبيًا وشعوريًا على من سواهم، وقد تقدم عليك أنّ النبي عَيَالُهُ نص على أنّ الإيمان لا يدخل قلب امرئ لا يحبهم، ومن النصوص المتواترة، المعلومة الصدور، الموضحة لذلك، قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُكُمُ

عَلَيْهُ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ (ا) وهو نص في أنّ مجرد المودة من أصل الدين، لأنّ قيمتها من نلَحية الأجر كقيمة الرسالة سواء بسواء، وهذا بحد ذاته برهان بيّن على أنّ مودة العترة هي غاية من أهم غايات الرب تبارك وتعالى، وليس اتباعهم فقط من دون مودة. وهب أنّ هناك من يتبعهم في مسائل الدين ويعبد الله من منطلق ما قرروا وما قالوا لكنّه يبغضهم؛ فعلى ما أعلنته النصوص المارة لا يفلح أبداً، وهو من أهل النّار...!!

## نظرية التقسيم بين الثابت والمتحول

ذكرنا أنّ القسم الثاني الذي نهض بأعباء بيان آليات بقاء الدين الموصوف بالخاتمية لا علاقة له بالحلال والحرام، وأنّ الحلال والحرام تكفل القسم الأول ببيانه، وهذا الكلام في الحقيقة من دون أخذ العامل التاريخي وملابسات الصراع بنظر الاعتبار ليس موضوعياً، فمع ملاحظة هذا العامل تدخل كثير من مفردات الحلال والحرام في القسم الثاني لتكون مفردة من مفردات الصراع السماوي من أجل الإبقاء على الدين، فمثلاً مسألة الإهلال بحجة وعمرة معاً من مسائل الحلال والحرام، وهي على ضوء النظرية من القسم الأول، ولكن حينما أدخلها الأمويون كعنصر من عناصر الصراع مع أهل البيت في إطار بغضهم وفي إطار ضرب قوله تعالى: ﴿ إلا المَودَةُ في الْفُرْبَى ﴾ آل ليكون من القسم الثاني بسبب ذلك، لأنّ دوافع الصراع في هذا الفرض ليست هي الحلال والحرام. إنّها بغض أهل البيت أيضاً، وهذا هو ما ذكره ابن عباس في قوله: اللهم العنهم فقد تركوا السنة من بغض علي، حينما وقف بوجه عثمان ومعاوية في تلك المسألة.

وفي الحقيقة فلنظرية التقسيم ميزان للخول بعض مفردات القسم الأول في القسم الثاني، وحاصل هذا الميزان توافر سمة الشعار القادر على زعزعة عروش خصوم أهل البيت، إذ لا يوجد تفسير منطقي لأن يكون بغض علي سبباً تاماً لترك السنة إلا ذلك، والأمر هو الأمر مع بقية العترة المين في عمود الزمان، وعلى هذا المنوال شيعتهم، ولكن مع صياغة رغماً لأنوف الرافضة فيما توضح لك. ما نريد تسليط الضوء عليه هو أنّ نظرية التقسيم بملاحظة الثابت والمتحول جديرة بدفع

<sup>(</sup>۱) الشورى: ۲۳.

قائمة عظيمة من الإشكاليات في البحوث التاريخية والعقائدية، بنجاح بين...

إنَّ الوقوف عند هذه النطقة طويل، ولكن من أهم الإشكاليات تلك هو أنَّ كلَّنا يعلم أنَّ الإتجاه القرشي خلال أشكاله من المؤلفة قلوبهم والأمويين والعبَّاسيين كان هـ و ولـ يس غـ يره رمز الخصومة مع الإتجاه النبوي المتمثل بأمير المؤمنين علي وأتباعه، وعلى ضوء ما عرفت من بحوثنا السابقة جهد هذا الإتجاه في وأد الدين خلال تلك الآيديولوجية التي عانقت الزمن بأشكالها المتغيرة في ضوء تداعيات المرحلة التاريخية، إبتداء من صيغة حسبنا كتاب الله وانتهاءً بقول ابن تيمية أنَّ علياً ظلم رعيته ولم يأخذ الدين عنه أحد من فقهاء أهل السنّة لا الفقهاء الأربعة ولا غيرهم .. ؛ والإشكالية التي ما برح أسرى الأيديولوجية من أهل السنّة يحرجون بها أتباع علي هو أنّه لا خصومة بين على وبين ذلك الإتجاه المتمثل بالخلفاء ومن نسج على منوالهم بذلك المعنى اللذي يطرحه الشيعة، وأهم الأدلّة المحرجة \_ فيما يتخيلون \_ أنّ مثل الخليفة عمر بن الخطاب وعبد الله بن عمر وسعد بن أبي وقاص وأسامة بن زيد وغيرهم قد صدرت عنهم تقريضات ومدائح في حق علي تكشف عن مدى احترامهم له، وبالتالي فلا أساس للخصومة بذلك الشكل المطروح، والعداء المزعوم من نسج خيال الشيعة ليس غير، إذ لو كان هناك عداء وخصومة لما صحّت عنهم الأخبار في التقريض والمدح، ولما صحّ عنهم الأخذ برأي على فيما يُحزبُهم من أمر الدين، فالنتيجة أنّه لو كــان هــناك عــداء أو خصومة فبأيّ شيء نفسر ذلك التقريض والمدح والأخذ برأيه في

أقول: الجواب عن هذه الإشكالية لن يكون كاملاً من بعد واحد، ولكن في إطار ما نحن فيه \_ بأبسط عبارة \_ فإنّه متى ما كان الوجود العلوي حجر عثرة فإنّه لا تقريض ولا مدح، ومتى ما لم يكن كذلك فلا ضير فيهما، وميزان ذلك ما تقرره نظرية التقسيم خلال الثابت والمتحول، والأمثلة على ذلك لا تحصى، وإذا أردنا أن نمثل بجواقف أم المؤمنين عائشة؛ التي هي من أشد خصوم أمير المؤمنين علي، فإنّي أتحلّى كل الأمّة أن يثبت لي أنّها مدحته بأدنى مدح حينما شهرت في وجهه السيف، رافعة شعار الخصومة الأحمر؛ إذ قد ثبت عنها الطعن والذم في حقّه في هذا الفرض بما لا يسعنا تطويل البحث بذكره، وهذه هي كتب الحديث وتلك كتب التاريخ ليس فيها أنها ذكرته بخير قبل أن يختاره الله لجواره سلام الله عليه..

بلى وردت عنها نصوص لا بأس بعددها في مدح على؛ فمن ذلك ما ورد بسند حسن فيما روى الترمذي عن جميع بن عمير التيمي قال: دخلت مع عمتي على عائشة فسألت: أيّ الناس كان أحب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قالت: فاطمة، فقيل: من الرجال، قالت: زوجها، إن كان ما علمت صواماً قواماً (١١).

وبعد معرفتنا بأنّ نص عائشة هذا وكل ما يجري مجراه صدر عنها بأخرة قبيل موتها؛ أي بعد شهادة أمير المؤمنين علي بردح من الزمن، وبالذات لمّا ضاقت ذرعاً باستهتار معاوية اللذي قتل أخويها عبد الرحمن ومحمد، والذي بلّد أحلامها في قيادة الأمّة، حينما استأثر هذا الطالب بدم عثمان \_ كذباً \_ بالملك دون بقية قريش، تتوضح ملابسات المسألة أكثر فأكثر؛ فليس هناك ما يخيفها إذا ما روت في فضائل علي في خضم هذه الظروف؛ فعلى هذا فالوجود العلوي يلحظ باعتبارين؛ الثابت والمتغير، فعلى الأول فعلي من الأعداء والخصوم، وهذا ما أعلنته أم المؤمنين عائشة، حينما كان علي حياً، في الجمل وفي غير الجمل، لكن لمّا أزفت ساعة موتها فليس أمير المؤمنين علي من الخصوم بعد أن اختاره الله لخير جوار قياساً بمعاوية الذي أذاقها الغصص.

ونشير إلى أنّ مبدأ الثابت والمتحول هو الآخر متغير بالنسبة لخصوم علي، حسب الظروف الشخصية والأوضاع الفردية لكل واحد منهم وإن اشترك الجميع في أصل مبدأ الخصومة؛ فهذا سعد بن أبي وقّاص لم ينصب العداء لأمير المؤمنين على طريقة أم المؤمنين عائشة في الجمل مثلاً، فهو على ما عرفت التزم مبدأ الإرجاء والاعتزال حينما كان أمير المؤمنين علي حياً، وقد جسد خصومته للحق خلال ذلك الالتزام بكل وضوح ... لكن بعد شهادة أمير المؤمنين علي، وبعد أن أعلى معاوية الاستهزاء بالسابقين الأولين الذين يدرج سعد في قائمتهم، تحول موقفه السلبي من أمير المؤمنين ليكون إيجابياً بعض الشيء؛ يشهد لذلك ما رواه البلاذري بسنده عنه أنّه قال لمعاوية في كلام جرى بينهما: قاتلت علياً وقد علمت البلاذري بالأمر منك. فقال معاوية: ولم ذاك؟ قال: لأن رسول الله علي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» ولفضله وسابقته. قال معاوية: فما كنت قط أصغر في عيني منك الآن. قال سعد: ولم؟. قال: لتركك

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥: ٣٦٢، وقد أخرجه الحاكم في مستدركه ٣: ١٥٧، وقد نص على صحته ولم يخالف الذهبي في تلخيص المستدرك ٣: ١٥٧.

الفصل السابع/ نظريّة تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوّة) .....

نصرته وقعودك عنه، وقد علمت هذا من أمره (١٠).

وحينما نتحدث عن مواقف عبد الله بن عمر وعن طريقة إعلانه الخصومة مع أمير المؤمنين علي التي هي ألصق بطريقة سعد بن أبي وقاص من طريقة عائشة لا نعدو ما ذكرناه آنفاً؛ فعبد الله بن عمر لم يصدر منه تقريض في حق علي في حل حياته؛ فهو كان يرى أنّ علياً قد أسفك الدماء بلا داع، وأنّه قاتل على الشبهة، بل ليس هو أهل للخلافة انطلاقاً من مقررات الإعتزال والإرجاء التي كان له الدور الأوفر في ابتداعها، علاوة على أنّه هرب إلى مكّة كيما لا يبايع علياً على الخلافة، هذا هو الثابت في المسألة فيما يتعلق بهذه الشخصية، لكن حينما استشهد علي، وبعد أن سخر به الأمويون تلك السخرية على مدى أكثر من ثلاثين سنة حتى أنّهم قتلوه قتلة هي أتفه قتلة هي أتفه قتلة بواسطة الحجاج الذي أمر بوخز قدمه برأس رمح مسموم بين زحام الحجيج في مكة، فحمل إلى بيته ومات..

أقول: فبعد أن استشهد علي وقبيل أن يُغتال هذا المقدس بطريقة مخابراتية ندم على كل ذلك، وقد روى ابن سعد في هذا الشأن عن حبيب بن أبي ثابت قال: بلغني عن ابن عمر في مرضه الذي مات فيه ما أجدني آسى على شيء من هذه الدنيا إلا أنّى لم أقاتل الفئة الباغية (٢).

وفي نص آخر أخرج ابن عبد البر بسند صحيح عن حبيب بن أبي ثابت، قال ابن عمر: ما أجدني آسى على شيء فاتني من الدنيا إلا أنّي لم أقاتل الفئة الباغية مع على ".

وإذن فتقريض ابن عمر وسعد وغيرهما لعلي وشهادتهما بالحق خلال ما قالاه إنّما هو نتيجة طبيعية لمجموعة من المتحولات التاريخية، ولو كان الأمر كما كان عليه في عهد عثمان مثلاً أو في عهد عمر فليس علي إلاّ حجر عثرة لمشروع قريش الكبر.

وحين الحديث عن الخليفة عمر بن الخطاب يختلف الأمر؛ فهو في الوقت الذي

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ٥: ١٩٣١ ١٩٣٢.

<sup>(</sup>۲) طبقات بن سعد ٤: ١٨٦ ١٨٧٠.

<sup>(</sup>٣) الاستيعاب ٣: ٨٣، لهذا الخبر طرق كثيرة، أوردناها كلّها في كتابنا عبد الله بن عمر، ولقد أثبتنا هناك أنّ كل هذه الطرق صحيحة ومعتبرة فمن أراد الإطلاع عليها فليرجع إليها هناك.

يبغض أن يلي بنو هاشم الخلافة حسبما قررت قريش لم يكن ليصدر منه تقريض حسن في حق علي، ونتحدى ـ مرّة أخرى ـ أن يأتينا أحد ـ أيّ أحد ـ بنص واحد فيه تقريض لعلي في الفترة ما بين اختيار الله النبي لجواره وبين أن تسنم عمر عرش الخلافة، لكن حينما استتبت له أمور السلطان ووقع تحت سلطان درته كل الصحابة، بل أغلب البشر، لم ير ضيراً أن يقول بحذر: لله درهم لو ولّوها الأصيلع ـ يعني علياً ـ بل أغلب البشر، لم ير ضيراً أن يقول بحذر: لله درهم لو ولّوها الأصيلع ـ يعني علياً حكيف يحملهم على الحق وإن حمل على عنقه السيف. قال الراوي فقلت: تعلم ذلك منه ولا توليه؟!! قال: إن استخلف فقد استخلف من هو خير مني وإن أترك فقد ترك من هو خير مني وإن أترك فقد ترك

وإذن فتقريض على مجرد حبر على ورق يفتقر للمصداقية في المبدأ وفي المنتهى، والنص جليّ في المطلوب.

أضف إلى ذلك لايقف الأمر عند تقريض علي في حدود المدح الشخصي وفي حدود أنّ الحق معه، إنّ هذا ينجر إلى سنّة رسول الله وشريعة الإسلام التي يتعبّد بها علي وأتباعه، فمثلاً حينما كان الصحابة في العهد الأول مختلفون في الوضوء على قسمين أحدهما يمسح على قدميه كما ثبت ذلك عن رسول الله خلال أمير المؤمنين علي وابن عبّاس وأنس بن مالك وآخرين، لم يكن يرى الإتجاه الآخر من خصوم علي من الغاسلين خطورة كبيرة على موقعيتهم السياسية والدينية جرّاء ذلك الإختلاف، فلم يشدوا النكير على مسألة المسح كما شده النكير عليها الأمويون والعباسيون من بعد ذلك، فلقد أثر في بعض الأخبار المعتبرة أنّ المسح في هذين العهدين شعار لتولي علي، أو قل علامة على الزندقة والرفض، فكان ذلك الخط وحسب متطلبات الوضع السياسي يحكم بقتل من يفعل ذلك.

إنّ هذا يكشف النقاب عن أنّ سنة رسول الله سواء أكانت تنص على مدح على وتقريضه أم كانت تنص على ما هو الصحيح من دين الله في إطار الحلال والحرام، ينبغي أن ينظر إليها الباحث الموضوعي من خلال الثابت ومن خلال المتحول على حدّ سواء، ومن الأمثلة التي أكثرنا من سردها عليك مسألة الجهر بالتسمية في الصلاة؛ ففي حين أنّ أمير المؤمنين كان يجهر بها أمام أبي بكر وعمر وعثمان نخالفاً لهم، وبملاحظة أنّ مسألة الجهر ليست بذات ضرر على الموقعية السياسية لما يسمّى بجهاز

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم٣: ٩٥.

الخلافة الراشدة، لم يؤثر عنهم أنهم عارضوا علياً في ذلك، لكن حينما وصلت الدولة إلى بني أمية سعوا في إبطال آثار علي؛ أي عناصر حياة الدين، فمنعوا من الجهر بها بغضاً له، كما نص الإمام الرازي.

والبحث في هذا طويل جداً، لكن وقصارى القول فيه: إنّ آثار النبوة في حق على وآل البيت، أو سنة رسول الله في الحلال والحرام تلحظ باعتبارين الثابت والمتحول، ففي سياق الثابت فإنّ نظرية تقسيم النصوص على قسمين، والقسم الثاني هو ما فيه ضرر على خصوم على، وليس هذا هو شأن القسم الأول الذي ليس فيه سوى سنة النبي في أحكام الحلال والحرام، ولكن على ضوء متحول النظرية فالأمر غتلف؛ إذ متى ما آل أمر الحلال والحرام إلى أن يكون شعاراً لحياة مدرسة على المحمدية فليس هو والحال هنه تشريع وحسب، بل هو مشروع يرعد له الأعداء، مقلق لمضجع الخصوم، وهو يدرج في القسم الثاني بهذا الاعتبار، وعلى هذا فقس سنة النبي في فضائل علي وأهل البيت؛ فهي إذا كانت مجرد رواية عارية عن كل تأثير في عملية الصراع، وتفتقر لكل مصداقية كما في رواية عمر السابقة لا يرى خصومه ـ وهم تحت سلطة عامل التاريخ ـ من ضرر في نشرها، لكن مع حذر شديد!!!.

#### دور النظرية في عمليات الاستنباط والاستدلال

قد يسأل المعصوم عن مسألة فيجيب بجواب، ثم قد يسأل مرة أخرى عن نفس المسألة فيجيب بجواب ثان مغاير للأول، وفي الحقيقة فهناك ضابطة لما ينبغي أن يؤخذ من جوابي المعصوم في عمليات الاستدلال، وهي ما إذا كان أحد الجوابين قد صدر منه عن خوف من السلطان أو أعوانه، وعلى ما يصطلح عليه محدثي الشيعة: صدر عن تقية، فيترك ويؤخذ بالآخر، ومثل هذا مرّ عليك في الفصول السابقة عن الحسن البصري وسعيد بن جبير وعطاء وغيرهم...، وهذا معيار متين للغاية، وقل مثل ذلك إذا كان من منطلق النسخ والتخصيص والتقييد والتبيين..

لكـن ما هو أعقد من ذلك أنّ يجيب المعصوم بجوابين مع أنّه لا تقية في البين ولا

خوف (۱) ولا نسخ، أو قد يبيّن المعصوم معنى كلمة بخلاف ما هو المتبادر منها عرفياً، بحيث يؤثر بيانه الشريف في عمليات الإستنباط كلياً، وآية ذلك أنّنا نجد الفقهاء في الفرض الأخير على قسمين، فمنهم من يتمسك ببيان المعصوم حتى لو كان مخالفاً للمعنى المتبادر من الكلمة، بدعوى أنّ كلام المعصوم أولى بالاتباع من مقررات اللغة، والقسم الثاني لا يحيد عن المعنى اللغوي المتبادر فيترك الرواية في هذه الصورة؛ بدعوى شذوذها عمّا ألفه العرب من الكلام وحجية الظواهر، وهذا من دون تناسي أنّ الجميع سنة وشيعة لا يعبأؤون بالظواهر اللغوية ولا بما ألفه العرب من الكلام مع تضييق أو توسعة الدليل الشرعي لمفاهيم الشرع؛ فإذا ما دلّ الدليل الشبرعي على أنّ الحج هو الأفعال المخصوصة في مكة عظمها الله، وليس هو مجرد القصد كما تقرر كتب اللغة، أخذوا بما جاء في الشرع تاركين لما سواه، وهذا واضح فيما نظن، وما نحن فيه ليس من هذا القبيل..

والأمثلة عليه ليست بالقليلة، فمنها قوله تعالى: ﴿وَسَلَّمُوا سَلْيِماً ﴾ ففيما روي أن أبا بصير سأل الصادق عن معنى التسليم في الآية فقال الطّيخا: «هو التسليم له في الأمور» (٢) فبسبب تفسير الإمام هذا منع مجموعة من فقهاء الشيعة أن يكون معنى: ﴿وَسَلَّمُوا ﴾ هو التحية، كالسيد العاملي في المدارك بقوله: المراد بالتسليم الانقياد للنبي كما ورد في بعض الأخبار (٣)، وكالنراقي في المستند بقوله: ... لجواز أن يكون المراد التسليم لأمره عَمَا الله والإطاعة له (١).

على حين أنّ العلامّة وغيره كأنّهم لم يلتفتوا لما رواه أبو بصير، فالعلامة تمسك بظاهر قوله تعالى: ﴿وَسَلّمُوا﴾ لإثبات وجوب السلام في آخر الصلاة بعد التشهد (٥٠)، والشيء نفسه فعل فخر المحققين في إيضاح الفوائد (١٠).

<sup>(</sup>۱) كما في حيّ على خير العمل، فالمعصوم قل مرة أنّها الصلاة، وقل ثانية: معنى حي على خير العمل برّ فاطمة، ومرة قل أنّها ولاية على..، انظر علل الشرائع ٢٤١: ٣٦٨، التوحيد: ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار١٧: ١٩.

<sup>(</sup>٣) المدارك ٣: ٤٣٢، ومقصوده ببعض الأخبار رواية أبي بصير أعلاه.

<sup>(</sup>٤) مستند النراقي٥: ٣٤١.

<sup>(</sup>٥) منتهى المطلب ١: ٢٩٥ الطبعة الحجرية.

<sup>(</sup>٦) ايضاح الفوائد١: ١١٥.

إنّ افتراق علماء الشيعة في هذه المسألة سببه المعارضة بين ما هو المتبادر من لفظ: ﴿وَسَلَمُوا تَسُلِيمًا﴾ اللذي يل على وجوب السلام في آخر الصلاة (١) وبين بيان الصادق المنظير أنّ التسليم هو الانقياد..، وقول النراقي: لجواز أن يكون المراد التسليم لأمره والإطاعة له، صريح في التردد بين الأمرين..

لكن على ضوء نظرية التقسيم لا يوجد أدنى ترديد بين المتبادر من قوله تعالى: ﴿وَسَلَمُوا﴾ وبين تفسير المعصوم بالانقياد، إذ النظرية تفترض أنّ للنص جهتين، تفترقان من جانب وتجتمعان من جانب آخر، والافتراق هو أنّ الجهة الأولى تكفلت بيان الحلال والحرام، والجهة الثانية ناظرة لمنهج الإبقاء على الدين، أمّا الاجتماع فكل من الجهتين عنصر من عناصر بناء الإسلام الموصوف بالخاتمية والبقاء..

ولدينا في الحقيقة أمثلة كثيرة على ذلك، تقدم بعضها عن مصادر أهل السنة، وفيما يخص إِجْزَاء العبادة مثلاً يدل عليه من قبيل ما روي عن النبي عَيَّالله قوله: « الصلاة عمود الدين» النبي يل على أنّ العبادة بالصلاة المتعارفة ذات الأجزاء التسعة أو العشرة مجزىء وأنها أصل الدين وعماده، على حين أنّه ثبت عنه عَيَّالله قوله: « لو أنّ رجلاً صفن بين الركن والمقام فصلى وصام ثم لقي الله وهو مبغض لأهل بيت محمد دخل النار» الذي يلل على أنّ الصلاة المتعارفة مع البغض باطلة غير مجزية، أو ليست بمجدية، وهذا تهافت ظاهر، لكن \_ على ضوء نظرية التقسيم \_ لا تهافت؛ لأنّ الصلاة ومثلها الحج والصوم والزكاة وغير ذلك ليست هي ذات الأجزاء التسعة أو العشرة فحسب، بل هي الصلاة التي تدور مع الحقيقة المطوية في قوله تعالى: ﴿ إِلا الْمَودَة في الْعُربَى ﴾ ومع ما تواتر عن الرسول في هذا الشأن..، في حديث الثقلين والغدير وغيرهما، وعلى هذا فالنظرية تفترض في هذا الشأن..،

<sup>(</sup>١) بهذا البيان: شيء من التسليم واجب؛ لقوله تعالى: ﴿وَسَكُمُوا﴾ والأمر للوجوب باتفاق، هذا أولاً، وثانياً لا شيء من التسليم في غير الصلاة بواجب؛ للإجماع، فينتج وجوب السلام في الصلاة، وأمّا كونه في خصوص التشهد الأخير؛ فلقوله الطّيّلا: «وتحليلها التسليم».

<sup>(</sup>٢) فيض القدير ٤: ٣٢٦، بدائع الصنائع ١: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٣: ١٤٩ وقد نص على صحته على شرط مسلم ووافقه الذهبي في تلخيص المستدرك ٣: ١٤٩.

أنَّ كل عبادة ليست هي بمجدية إذا انفلتت عن هذا السبيل.

وفي مصادر الشيعة ممّا ينفع أن يكون دليلاً على أصل النظرية ما أخرجه الصدوق بسنده الحسن بل الصحيح عن ابن أبي عمير أنّه سأل أبا الحسن المعلى عن: الحي على خير العمل». فقال المعلى «تريد العلة الظاهرة أم الباطنة؟. قلت: أريدهما جميعاً. فقال المعلى «أما العلة الظاهرة فلئلا يدع الناس الجهاد اتكالاً على الصلاة، وأمّا الباطنة فإنّ حيّ على خير العمل الولاية، فأراد من أمر بترك حي على خير العمل من الأذان ألا يقع حتّ عليها ودعاءً إليها» (١٠).

أقول: والحديث ظاهر في الجهتين، أضف إلى ذلك فالنظرية لا تقف عند هذا الحد، بل لها القدرة الكافية لأن ترفع تناف من نوع آخر، فقد أخرج الصدوق بسنله عن محمد بن مروان قال: قال لي أبو جعفر التخلال: «أتدري ما تفسير حي على خير العمل؟ قلت: لا. قال التخلال: دعاك إلى البر، أتدري بر من». قلت: لا. قال: « دعاك إلى بر فاطمة وولدها »(٢).

فمرة يجيب المعصوم عن تفسير حي على خير العمل بالصلاة، ومرة بالولاية، ومرة بالولاية، ومرة ببر فاطمة، ومن يراجع كلمات أعلام الشيعة في هذا الصدد يجد أنّ بعض كلماتهم وإن كانت صحيحة ومتينة إلاّ أنّها تفتقر إلى منهج علمي رصين ناهض لدفع التنافي بين أجوبة المعصوم العلى المختلفة، ولقد علمت أنّ النظرية لا ترى تنافياً، فكما أنّ الولاية أعظم مشاريع السماء للإبقاء على الإسلام فبر فاطمة وولدها لا يخرج عن هذه الحلبة، إذ بر فاطمة وولدها عنصر من عناصر المشروع في طول الأول بلا شبهة، ونشير إلى أنّ البحث تحت العنوان أعلاه طويل جداً حسبنا للتعريف به ما ذكرناه، ولقد آثرنا أن نكرر بعض الأمثلة التي كثيراً ما كررناها سابقاً لأجل أن يأنس القارىء بما نقول بتسليط الضوء على اختلاف جهات البحث في النص الواحد.

# دور النظرية في بناء علم أصول الفقه

مقصودي من هذا العنوان هو الكشف عن أبعاد النظرية المهمة، وأنها من الناحية الأكاديمية تفرض نفسها على كثير من العلوم، بل كل العلوم الإسلامية...

<sup>(</sup>١) علل الشرائع ٢: ٣٦٨، التوحيد: ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع ٢: ٣٦٨.

ومهما يكن من ذلك فغاية علم الأصول هو محاولة الوصول إلى ضوابط حجية ما هو حلال وحرام أثناء عمليات استنباط الأحكام الشرعية (۱)، ففي إطار هذا العلم ذهب أهل السنة إلى أنّ منابع الحجية ومعاييرها هي كتاب الله وسنة نبيه، ثم يلحق بهما عند عدم وجود نص، الرأي والقياس والإجماع و...، وفي مقابل ذلك يجزم الشيعة بأنّ عمدة ما هو الحجة هو كتاب الله وقول المعصوم، سواء أكان المعصوم النبي أم أهل بيته المنتظين، وهذا نزاع مستحكم بين الطائفتين.

إنّ النظرية تستطيع أن تقضي في هذا النزاع ببساطة متناهية، لأنّها تقرر أنّ عمدة ما هو الحجة \_ في القضايا الخطيرة \_ هو ما ثبت بالتواتر عن النبي، ولقد ثبت بالتواتر أنّ كلاً من سنة النبي وعترته أهل بيته، هما ترجمان القرآن الحي، فالفصل الأول والثاني والثالث من هذه الدراسة أثبتا بالتواتر أنّ الحجة هي سنة النبي، وهنا نقول: إنّ حديث الثقلين المتواتر، وحديث الغدير المتواتر وآيتي التطهير والمودّة وغير ذلك أثبت الجميع أنّ العترة مع الكتاب والكتاب معها لا يفترقان حتى يردا الحوض على رسول الله، ومجموع ذلك هو دين الله.

هذا مع - تشديد - التأكيد على أنّ النظرية لا تفترض ذلك إلا إذا كان الدليل متواتراً عن رسول الله..، وعلى ذلك ينبغي على أهل السنة إعادة بناء علم أصول الفقه الذي يطرحون؛ لأنّ الرأي والقياس لم يلل عليه دليل متواتر، بل لم يلل عليه دليل صحيح من أخبار الآحاد، بل ولا حتى ضعيف، إذ قد أثبتنا في كتابنا الرسول المصطفى ومقولة الرأي في الفصل الأول منه أنّ الأدلة عليه ليست ضعيفة فحسب، بل هي موضوعة، فراجع.

#### النظرية بين الأدلة المتواترة وضروريات الدين

هذا العنوان هو أهم مقاطع البحث في نظرية تقسيم النصوص؛ ذلك لأنّ التواتر هو أهم عناصر بناء هذه النظرية، وهو الأساس فيها، بل هو قلبها النّابض وأبهر حياتها، وغرضنا من البحث في ذلك هو تيسير السبيل للمطالع لانتشال الأساس العلمي للنظرية من خلال مقتضب الكلام، فأساس النظرية العلمي فيما

<sup>(</sup>١) تعرفه مصادر السنة والشيعة بأنَّه: العلم بالقواعد المهدة لاستنباط الحكم الشرعي.

فهمت هو أنّنا نثرنا حديث رسول الله بخاصة (والمعصوم بعامة) فوجدنا أنّ عدداً هائلاً من سنة النبي ليس هو بصدد بيان الحلال والحرام، ومن ثمّ فالذي لفت انتباهنا أنّ هذا العدد الهائل يستند على قاعدة لا تتزعزع من الأحاديث المتواترة، كحديث الغدير، وحديث الثقلين، وحديث الكساء، وحديث الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، وحتى مثل حديث عمّار تقتله الفئة الباغية الذي نطق به الرسول من أجل مصداقية أمير المؤمنين علي وآية المودة و...، فمثل هذه الأحاديث والنصوص المتواترة، مضافاً إليها المستفيضة وبقية الصحاح والحسان التي تصب في مصبها، تصر على إعطاء أهل بيت النبي موقعية سماوية لم تعطها لغيرهم، وبالتالي فهذه الأحاديث المتواترة تتردد منطقياً بين كونها لغواً وبين كونها وحياً، والأول لم يعلنه أحد من المنتسبين إلى الإسلام، إذ قد اتفق المسلمون في المبدأ على أنّها وحي من عند الله، وأنّها مصدقة لما في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿إنّمَا يُرِيدُ اللهُ ليُذُهبَ عَنْكُمُ الرّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمُ تَطُهيراً وقوله تعالى: ﴿لاَتُمَا يُرِيدُ اللهُ ليُذُهبَ عَنْكُمُ مُ مَلَيْها وَقُوله تعالى: ﴿إنّمَا يُرِيدُ الله لَهُ ليُذُهبَ عَنْكُمُ الرّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمُ تَطُهيراً وقوله تعالى: ﴿لاَتُمَا يُرِيدُ الله ليُذُهبَ عَلَيْها مُولَة عَلَى الْهَالِيثِ وَيُطَهّرَكُمُ تَطُهيراً وقوله تعالى: ﴿ الله المُودَة في الْقَرْبَى الله المُودَة في الْقُرْبَى في المُودِيمَ في الْقَرْبَى في أَلْهَا وَلَيْها وَلَوْلَه تعالى: ﴿ الله المُودَة في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في أَلْهُ وَلَه المَالِي في المُودَة في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَى في الْقَرْبَا لَهُ النّه المُودِي الله المُودِي الله المُودِي المُودِي الله المُودِي المُودِي الله وي القرآن الكريم في قوله على المُودِي المؤلّد الله المؤلّد المؤلّد في المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد المؤل

فإذا كانت وحياً من عند الله و بملاحظة أنها متواترة ومقطوعة الصدور والدلالة فإنّ ما تنطوي عليه ينبغي أن يكون مهماً كأهمية نفس الرسالة المحمدية، فكما أنّ الرسالة شيدت أركانها معرفياً على مجموعة من الأحاديث المتواترة فموقعية أهل البيت السماوية شيدت على ما يماثل تلك المجموعة، وينتج من مجموع ذلك أنّ الاعتقاد بموقعية أهل البيت السماوية يضاهي الاعتقاد بنفس الرسالة والإسلام، ومدار ذلك هو الأحاديث المتواترة لا غير، وعليه فمجموع العقيدتين يساوي من الناحية المنطقية الاعتقاد بالإسلام الكامل الموصوف بالبقاء...

هذا، ولكن أسمى ما نريله من البحث أعلاه هو أنّ علماء الكلام بل عموم علماء الإسلام سنة وشيعة ذكروا أنّ ضروريات الدين، الأصلية (التوحيد والنبوة والمعاد) والفرعية (كوجوب الصوم وحرمة شرب الخمر) هي التي يلزم على المسلم بل غيره \_ الاعتقاد بها بلا هوادة أو رجعة، وعلة ذلك هو عدم وجود احتمال الخلاف، فحرمة شرب الخمر حرام يقيناً ولا يوجد أدنى احتمال في أنّه حلال، ولذلك أجمع المسلمون على أنّ مستحل ذلك منكر لضروري من ضروريات الدين فيستتاب أو يؤاخذ بما هو أشدّ من الاستتابة، ولو مات على ذلك فهو من أهل النّار.

ثمّ إنّ علة عدم وجود احتمال الخلاف أساسها الأحاديث المتواترة ممّا ورد عن الوحي بواسطة الرسول في ذلك، وبكلمة واحلة فضروريات الدين هي كل ما يقرره الوحي خلال ما يصدر عنه بالتواتر، على أنّه لا فرق فيما يفيده المتواتر؛ أي سواء أفاد علماً نظرياً أو علماً ضرورياً، كما لا فرق، سواء أكان الضروري من فروع الدين كالصوم والصلاة والحج أم كان أصلاً لا يُشاد الدين من دونه كالتوحيد والمعاد والنبوة والإمامة؛ وقول العلماء في شيء أنّه معلوم بالضرورة عبارة مقتضبة لما ذكرنا.

وقد تقول: لو أفاد التواتر علماً نظرياً لا علماً ضرورياً، فكيف ساغ لنا فيما بعد أن نقول: إنّه معلوم بالضرورة، مع أنّ الأولى أن نقول إنّه معلوم بالنظر؟.

قلنا: بلى، ولكن فيما يخص فروع الدين وأصوله بل حتى غيرها يسوغ أن نقول إنها معلومة بالضرورة حتى لو قلنا أنّ التواتر يفيد علماً نظرياً، وسبب ذلك ما اتفق عليه المناطقة والفلاسفة والمتكلمون وهو أنّ كثيراً ممّا علم بالنظر والاستدلال يؤول أمره بعد برهة من الزمان لأن يكون معلوماً بلا نظر ولا استدلال؛ فمثلاً بعد أن علم أصحاب النبي علماً نظرياً أنّ الطواف مثلاً سبعة أشواط، واجب في الحج، أضحى هذا الواجب اليوم لكلّ المسلمين جاهلهم وعالمهم سنيهم وشيعيهم معلوماً بلا حاجة لأدنى نظر أو استدلال (=معلوم بالضرورة) فافهم ذلك.

ولابن عبد البر كلمة مناسبة للمقام يعلن فيها: أنَّ السنَّة تنقسم إلى قسمين:

الضرب الأول من السنّة: إجماع تنقله الكافّة عن الكافّة؛ فهذا من الحجج القاطعة للأعذار، إذا لم يوجد هناك خلاف، ومن ردّ إجماعهم فقد ردّ نصاً من نصوص الله؛ يجب استتابته عليه وإراقة دمه إن لم يتب؛ لخروجه عمّا أجمع عليه المسلمون، وسلوكه غير سبيل جميعه.

الضرب الثاني من السنّة: خبر الآحاد الثقات الأثبات، المتصل الإسناد، فهذا يوجب العمل عند جماعة علماء الأمّة، الذين هم الحجة والقدوة، ومنهم من يقول: إنّه يوجب العلم والعمل جميعاً (۱).

أقول: وقوله: تنقله الكافّة عن الكافّة، عبارة أخرى لقول العلماء: يمنع تواطؤ رواته على الكذب، ولا يخفى عليك أنّ المتواتر يوجب العلم والعمل، ثمّ إنّ خبر الواحد لا يوجب غير العمل، أمّا إيجابه العلم فجمهور الأمّة على خلاف ذلك، وغاية

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله ٢: ٣٣.

ما يوجبه عندهم الظن المعتبر ليس إلاً، بلى ينزّل منزلة العلم في كثير من الجهات، لكن لا في كل الجهات.

وعلى أيّ حل فالذي نخلص إليه خلال هذا التطويل هو أنّ الاعتقاد بموقعية أهل البيت السماوية ومودتهم وأتباعهم معلوم من الشرع بالضرورة، فهو إذن من ضروريات الدين، وفي الحقيقة إنّ ما خلصنا إليه وفي إطار ما قرره ابن عبد البر يمثل السبب التام لدخول مبغضي آل البيت النار، لأنّ بغضهم والحل هذه جحود كامل بوجوب مودتهم واتباعهم الذي هو معلوم للجميع بالضرورة.

#### وخلاصة الفصل..

.. فطريقة تفكير النبوة لتحصين الدين والإبقاء عليه نابضاً هي ما طويت في ما أصر النبي على أن يصلنا بالتواتر لا غير، وهذا ما أثبتته نظرية تقسيم النصوص.

ولقد أخبرناك في مقدمة هذه الدراسة بأنّ طريقة تفكير الفيلسوف أو المصلح أو أي كاتب مطوية فيما يكتب..، فمثلاً إذا قرأنا لماركس \_ بإمعان \_ نجد أنّ الديالكتيك والجدل هو الذي يطفو على السطح، وإذا ما قرأنا لويلم جيمس \_ بإمعان \_ نجد البرغماتية هي الشريان الأبهر لأفكاره، وإذا ما قرأنا لسارتر نجد الوجودية والإباحية هي منهج الانتماء للواقع الإجتماعي...، فطريقة تفكير هؤلاء المفكرين \_ إذن \_ نجدها هي النقطة المضيئة في كتاباتهم، فأي كتاب يجمع المناتهم، نقرأه لهم، نجد طريقة التفكير هي شمس أرضيه؛ فإذا ما كتب وليم جيمس في الأخلاق أو في الفن أو في الأدب أو في الدين أو في السياسة أو في الاقتصاد؛ فإنّه في الحقيقة لا يكتب إلا لأنّ البراغماتية قالت له اكتب، وبالتالي نجده يصر بل قد يسرف في اصراره ليجعل من الأخلاق والفن والسياسة وغير ذلك مقولات للرغماتية لا لغيرها..، هذا من منظار آيديولوجي..

ومن منظار ديني فطريقة تفكير النبوة كذلك مطوية في النصوص المقدّسة التي جاء بها النبي \_ أيّ نبي \_ وبالخصوص تلك التي أصرّ النبي على أن تصل إلينا بالتواتر أو ما يكاد أن يكون متواتراً، بحيث لا احتمال \_ معقولاً أو مشروعاً \_ للخلاف..، ولقد نشرنا ما بحوزتنا من نصوص النبوة الواصلة إلينا عن الفريقين السنّة والشيعة..، فوجدنا أنّ أهل البيت الميني هم شريانها الأبهر..

وكم كان بودنا أن نسرد للقاريء الكريم عشرات النصوص المتواترة أو التي لا تحتمل الخلاف ـ المعقول والمشروع ـ في أنّ أهل بيت النبي عَلَيْهُ هم أولى النّاس بالنبوة ودين الله، وأكمل النّاس سبراً لغور القرآن، وأجمع النّاس لعلم النبي وما نزل به الوحي؛ حيث اجتباهم الله على العالمين، وحيث جلّت حكمته طهّرهم من الرجس ـ ومن كلّ دنس ـ تطهيراً، جاعلاً مودتهم هي حياة الرسالة، ولولا خوف الخروج عن منهج الدراسة لفعلت ذلك، وما أيسره عليّ، لكن ـ مع كل ذلك ـ ففيما تقدّم كفاية لإيضاح ما أردت توضيحه..؛ وأية ذلك أنّني (مستعيناً بالله وبما جاء به المجتبى على العالمين محمد ص) أتحدّى الجميع في شرق الأرض وغربها أن يخرم ضابطة نظرية التقسيم؛ أي ما تواتر عن الرسول في أهل بيت النبي، وأن يخرم القطع في أنّ غيرهم ليس عنده ما عندهم من رتبة في أهل بيت النبي، وأن يخرم القطع في أنّ غيرهم ليس عنده ما عندهم من رتبة ربّانية، ولقد ذكرت أنّني مستعد للمباهلة، والله على ما أقول شهيد..!

هذا، وهناك ملابسات علمية أخرى لنظرية تقسيم النصوص لم أعرض لها بعد، ففي الحقيقة كان جل همّي في هذا الفصل هو التعريف بملامح طريقة تفكير النبوة \_ نظريّاً \_ ليس غير؛ وأنّ متواترات النبوة هي حقيقة تلك الطريقة وهي عناصر بنائها السماوية وغير ذلك عمّا عرضت له؛ وما لم أعرض له لحدّ الآن هو كيف كان النبي يتعاطى هذه الطريقة ميدانيّاً؛ وكيف كان عَيَّالًا يصرّ على إعلانها؟ وهيل دواعي الاصرار تاريخية أم سماوية أم مجموع الأمرين؟ وبكلمة جامعة: أين نلمس عظمة النبي عَيَّالًا في هذا التعاطي الميداني، وما هو سرّ هذه العظمة؟؟؟؟ الفصل الآتي نهض بأعباء الجواب عن ذلك، وهو...

# الفصل الثامن

طريقة تفكير النبوة.. وعظمة النبي عَلَيْهُ

# طريقة تفكير النبوة.. وعظمة النبي عَيْظُهُ

هذا المطلب هو الآخر لم يعرض له من خاض غمار البحث في تاريخ الحديث النبوي، وهو بحث خطير للغاية؛ لأنّ قسماً ليس بالقليل من سنة النبي ما كان الرسول ليفوه به لولا استفزاز قريش وغيرهم، كما أنّ هناك قسماً آخر لم يفه به النبي بسبب ذلك الاستفزاز فبقي سرّاً على جمهور الأمّة (١٠)؛ وإذا أردنا أن ندرج ما فاه به عَلَيْهُ - في هذا الحال - في قسم من الأقسام؛ فإنّ أنسب ما يدرج تحته هو القسم الثاني من قسمي نظرية التقسيم حسبما سيتبين، وكذلك ما لم يفه به النبي عَلَيْهُ ..

إنّ ما لم يف ب النبي عَلَيْ فيما تعلن النصوص النبوية المستفيضة الصحيحة معلق على إناء الأمّة الذي لم يستطع أن يستوعب الخير الذي يهطل من سماء النبوة..

..قال البخاري: باب رفع معرفة ليلة القدر لتلاحي الناس..؛ حدثنا محمد بن المشنى، حدثنا خالد بن الحرث، حدثنا حميد، حدثنا أنس، عن عبادة بن الصامت قال: خرج النبي صلى الله عليه وسلم ليخبرنا بليلة القدر فتلاحى رجلان من المسلمين؛ فقال: « خرجت لأخبركم بليلة القدر فتلاحى فلان وفلان فرفعت وعسى أن يكون خيرا لكم فالتمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة»(۱).

على أنّنا على يقين بأنّ التلاحي هو الذي حرف بمسيرة القول النبوي ليصاغ فيما أخرجه البخاري آنفاً، ولولاه لأخبرنا النبي عَيَّالًا بليلة القدر، ولما حجب عنّا علمها؛ وإذ ذاك سيُخرج البخاري أو غيره حديثاً آخر مختلفاً شكلاً ومحتوى ومضموناً غير ذاك، وهذا ينبىء عن أنّ سنّة النبي عَيَّالًا ليست شيئاً معلباً أؤتمن عليها الرسول عَيَّالًا لينقلها للبشر على طريقة الببغاوات وآلات التسجيل، بل هي محكومة بطريقة ما ورائية ـ سماوية ـ من التفكير، وإذن فأسمى ما في هذا الدين ليست هي

<sup>(</sup>١) كما في رزية يوم الخميس.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢: ٢٥٥، وقد رواه البخاري في علَّة مواضع من صحيحه.

نصوصه المقدّسة كما يفترض نصر حامد أبو زيد وغيره..؛ وإذا ما اعتقدنا أنّ النصوص المقدسة هي جسد الدين، فطريقة تفكير النبوة هي روحه التي تضفي عليه الحياة ليستطيل حيّاً على أرض البقاء..

ولكن هل يمنعنا النبي عَيَّا من الخير..؟ من معرفة ليلة القدر..؟ حتى تكون دعواتنا خير من ألف دعوة، وصلواتنا خير من ألف صلاة، وليلتنا خير من ألف سهر..؟؟؟. نعم، يمنعنا كما منعنا من شراء العنب \_ وشراؤه حلال \_ إذا قصدناه للخمر وهو حرام، وكما منع الأنبياء السابقون أتباعهم من كلّ خير يمكن تطويعه للشر، وكما حجب الله عنّا علم المنايا والبلايا وغير ذلك واختص به بعض عباده المخلصين، وكما حجب الرسول عَيَّا عن الأمّة أسماء المنافقين وأختص بها حذيفة بن اليمّان وقليل غيره، وفي حياتنا الاجتماعية نرى أنّ الأباء يمنعون أولادهم من بعض الخير خوفاً عليهم من الشرور وفرقاً، على أنّنا مهما شككنا في شيء لا نشك في أنّ الرسول المصطفى عَيَّا الله أذا أعطى وإذا منع...، إذا قال وإذا سكت...

وإذن فالرسول سكت ومنع؛ لأنّه رحمة للعالمين، وهذا أيسر ما يقال، وسيتضح أكثر \_ لاحقاً \_ أنّ الرسول عَلَيْ إنّما فعل ذلك حتّى لا تكفر الأمّة أو حتّى لا تؤاخذ بالشديد؛ فلكلّ شيء ثمن، ولكلّ نعمة شكر، ويبدو أنّ الأمّة لن تشكر الله على نعمة معرفة ليلة القدر، فحجب الرسول علمها عنهم؛ والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَئُنْ شَكَرْتُ مُ لاَزِيدنَكُ مُ ولئنْ كَفَرتُ مُ إِنْ عَذَابِي لَشَديد ﴾ (() وهو يغني عن التطويل، ومثل ذلك قوله جلّت أسماؤه: ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون ﴾ (() فبسط الخير من قبل الله عزوجل كنز مستور مفتاحه سعي الأمّة، فإذا ما سعت الأمّة وأقرضت الله قرضا حسنا، بسط لها الخير، وأجزله لها، أضعافاً مضاعفة، وإلاّ إذا لم تشكر فليس هناك غير القبض...؛ رحمة بها، حتّى لا تكفر..

ثمّ إذا كانت طريقة تفكير النبوة تقرر إنّ التلاحي - مجرد التلاحي - بين

<sup>(</sup>۱) ابراهیم: ۷.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٤٥.

شخصين عاديين سبب تام للجب العلوم النبوية وغيث التوحيد، فماذا نتوقع إذا كانت الملاحاة مفروضة على النبي عَلَيْ نفسه .. ؟؟ فقد صح في الأخبار أنّ الخليفة عمر بن الخطاب قد لاحى النبي عَلَيْ في كثير من الأشياء، وكانت النتيجة \_ فيما يقول أهل الجهل \_ أنّ عمر هو الرابح والرسول عَلَيْ هو الخاسر، وعمر هو النّاطق والرسول هو الساكت، والرأي رأي عمر وقول الرسول لا شيء، لكن تناسى بعض هؤلاء \_ عن عمد \_ أنّ الملاحاة مع الحضرة النبوية أولى بإسكات النبي من ملاحاة رجلين عاديين من رعاع النّاس .. ؛ فالرسول إذا نطق بالخير مع الملاحاة، ومع عدم الشكر، ومع الجدال، والعناد، واللجاج، ستؤاخذ الأمّة \_ قطعاً \_ بشيء من عذاب، وربما ستتعاطى شيئاً من كفر، أو تلبس لباساً من ردّة ؛ ولأجل ذلك سكت النبي عَلَيْ الله .. ؛ رحمة بالأمّة ..

روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال: كنّا قعوداً حول رسول الله صلى الله عليه وسلم معنا أبو بكر وعمر في نفر فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم من بين أظهرنا فأبطأ علينا وخشينا أن يقتطع دوننا، وفزعنا، فقمنا، فكنت أوّل من فزع فخرجت أبتغي رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أتيت حائطاً للأنصار لبني النجار، فدرت به هل أجد له باباً فلم أجد، فإذا ربيع يدخل في جوف حائط من بئر خارجة، والربيع الجدول، فاحتفزت فلخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقـال عَيْرَاللهُ: «أبو هريرة»؟ فقلت: نعم يارسول الله، قال: «ما شأنك»؟ قلت: كنت بين أظهرنا، فقمت، فأبطأت علينا، فخشينا أن تقتطع دوننا، ففزعنا فكنت أول من فزع، فأتيت هذا الحائط فاحتفزت كما يحتفز الثعلب، وهؤلاء الناس ورائي، فقال عَيْنِ الله عَلَيْ الله هريرة \_ وأعطاني نعليه \_ قال اذهب بنعلي هاتين فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبه فبشره بالجنَّة» فكان أوَّل من لقيت عمر، فقال: ما هاتان النعلان يا أبا هريرة؟ فقلت: هاتان نعلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، \_ بعثني بهما إلى مَنْ لقيت يشهد أن لا اله إلا الله، مستيقناً بها قلبه، بشرته بالجنة، فضرب عمر بيله بين ثديي فخررت لإستي، فقال: ارجع يا أبا هريرة فرجعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأجهشت بكاء، وركبني عمر، فإذا هو على أثري، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مالك يا أبا هريرة» قلت: لقيت عمر فأخبرته بالذي بعثتني به، فضرب بين ثديي ضربة خررت لإستى، قال: ارجع، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا عمر ما حملك على ما فعلت» قال: يارسول الله

بأبي أنت وأمي. أبعثت أبا هريرة بنعليك من لقي يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبه بَشّره بالجنة؟!! قال: «نعم» قال: فلا تفعل فإنّي أخشى أن يتكل الناس عليها فخلّهم يعملون، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فخلّهم»(١٠).

فها أنت ترى بعين صافية أنّ مضمون قول الرسول لعمر لمّا لاحاه: «فخلّهم» وقوله ﷺ في نص البخاري الآنف: «خرجت لأخبركم بليلة القدر فتلاحى فلان وفلان فرفعت» يضيئان من سراج واحد، ومن هذا القبيل رزية يوم الخميس حيث لم يكتب الرسول ﷺ كتاب الهداية لمّا لاحاه عمر بن الخطاب، والأرقام على ذلك كثيرة..

منها: ما أخرجه الطبراني عن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعلي: « والذي نفسي بيده لولا أن يقول فيك طوائف من أمتي ما قالت النصارى في عيسى بن مريم لقلت فيك اليوم مقالا لا تمر بأحد من المسلمين إلا أخذ التراب من أثر قدميك يطلبون به البركة» (٢) والنصوص في ذلك كثيرة، وسيأتي مزيد تأكيد على أنّ النبي عَيَالًا سكت رحمة بالأمّة لا لشيء أخر، والحاصل ففي سكوت النبي؛ لعلّة الرحمة تنطوي دوافع منهج الرسالة وعناصر طريقة تفكير النبوة في هذا الأمر السماويّ الخطير..

لكن إذا كان السكوت منقذاً للأمّة في حال من الأحوال، سيكون هلاكاً للأمّة في أحوال أخرى..؛ يقول ربّ العزّة: ﴿يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلْغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِكَ وَإِنْ لَحَمْ تَفُعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنَ النّيَاسِ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْحَافِرِينَ ﴾ (أ) وهنه الآية تفصح عن أنّ الدين ينبغي أن يسبح في فضائها، ولن يحيى الدين، ولن يستنشق الحياة، وبالتالي لن تحيى الأمّة إلا في هذا المناخ، وهذا يضع بصحات المعرفة السماوية على عنصر آخر من عناصر طريقة تفكير النبوة، والآية ويما أعتقد ـ نصّ في ذلك، فلا حاجة للتوضيح.

أضف إلى ذلك أنّ ضرباً ليس بالقليل، من أقوال النبي عَلَيْ ، ما كان ليصدر عن

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراني ١: ٣٢٠، ومجمع الزوائد ٩: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٦٧.

وقد فَهم الصحابة من هذه الآية حرمة سؤال النبي من دون ضوء أخضر يبيح لهم السؤال، والغرض من ذلك \_ كما تقرر الآية \_ حتّى لا يكفروا كما كفر سلفهم في التاريخ؛ ومن ثمّ فهذا دليل ناصع على أنّ النبي إذا غضب لن يقول إلاّ حقاً ولن يفعل إلاّ حقاً، وهذا هو ما يلائم كفر القوم إذا ما شدوا السؤال على النبوة فأغضبوها فأجابتهم بإجابات غضبى تسوؤهم لا خيار لهم معها؛ إذ لا معنى لافتراض خطأ أقوال النبي في حالة الغضب مع أنّ القوم سيكفرون..

ويل على ذلك ما أخرجه مسلم عن ثابت عن أنس بن مالك قال: نهينا في القرآن أن نسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شيء فكان يعجبنا أن يجيء الرجل من أهل البادية العاقل فيسأله ونحن نسمع...(٢).

ثم إن إحراج النبي وإغضابه له ألوان وأشكال وأحوال، والقرآن جزم بأن ما يفيض عن ساحة النبوة هو حق على كل حال وليس هو من مستودعات التخريف البشري، وقوله تعالى: ﴿إِنْ تُبُدُ لَكُمْ تَسُونُكُمْ...﴾ بالنظر لما سنورده من

<sup>(</sup>۱) المائدة: ۱۰۰ ۱۰۰۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١: ٣٢.

أخبار متواترة، وإلى إجماع المفسرين ظاهر تمام الظهور في ذلك.

ولقد أخبرنا ابن عباس رحمه الله أنّ الاستهزاء بالنبي ومحاولات استفزازه الفاشلة غير المسؤولة، لونٌ من هذه الألوان؛ إذ قد أخرج البخاري عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: كان قوم يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم استهزاءً؛ فيقول الرجل من أبي؟ ويقول الرجل تضل ناقته أين ناقتي؟ فأنزل الله فيهم هذه الآية: ﴿يَاأَيُهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤكُمْ . . . ﴾ (١).

وعمّا هو نص في إغضاب النبي ما رواه البخاري أيضاً عن قتادة، عن أنس رضي الله عنه سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أحفوه المسألة فغضب فصعد المنبر فقال: «لا تسألوني اليوم عن شيء إلاّ بينته لكم» فجعلت أنظر يميناً وشمالاً فإذا كل رجل لاف رأسه في ثوبه يبكي، فإذا رجل كان إذا لاحى الرجال يدعى لغير أبيه فقل يا رسول الله من أبي؟. قال عَلَيْهُ: «حذافة» ثم أنشأ عمر فقال: رضينا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد صلى الله عليه وسلم رسولاً؛ نعوذ بالله من الفتن. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما رأيت في الخير والشر كاليوم قط؛ إنّه صورت لي الجنة والنار حتى رأيتهما وراء الحائط» (٢٠).

وفي البخاري ومن طريق آخر عن أنس قال: قال النبي عَيَّالَيُّ: «سلوني» فقال أنس: فقام إليه رجل فقال: أين مدخلي يا رسول الله؟ قال: «النار» فقام... ". وفي البخاري أيضاً عن عمر قال: يارسول الله إنّا نتوب إلى الله عزّوجل (١٠). وفيه عن أبي موسى الأشعري قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن أشياء كرهها، فكلما أُكثِر عليه غضب، ثمّ قال للناس: « سلوني عما شئتم» (٥) وساق الحديث.

وفي صحيح مسلم زيادة لم يوردها البخاري وهي: قال ابن شهاب (=الزهري) أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن حذافة: ما سمعت بابن قط أعقُّ منك!! أأمنت أنْ تكونَ أُمّك قد قارفت بعض ما

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٥: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١: ٣٢.

تقارف نساء أهل الجاهلية فتفضحها على أعين الناس؟! قال عبد الله بن حذافة: والله لو ألحقني عَلِيْهِ بعبد أسود للحقته(١٠).

أقول: وزيادة مسلم: نص في أنّ أهل ذلك الوقت لا يترددون لحظة في أنّ ما يقوله النبي حق حتّى في حالة الغضب، وكذلك قول عمر بن الخطاب: إنّا نتوب...، فهو نص في المطلوب. وقول الرسول: «لا تسألوني اليوم عن شيء إلاّ بينته لكم» نص آخر في أنّ للنبوة ولسنّة الرسول في حالة الغضب معين غير المعين الذي أنِسَ به المسلمون، لكن لا تفتح خزائنه إلاّ بعد استفزاز النبوة واستهزاء الصحابة (الكلّه عدول) بها، وعلى ما يجزم النص \_ وكذلك الآية \_ ليس هو من صالح المسلمين، ولا ينفعهم في دنيا ولا في آخرة، بل قد يقودهم للكفر في بعض الأحيان، وعلى هذا فسنة النبي نفسها على قسمين \_ أو أكثر \_ بالنظر لكلّ تلك الملابسات.

ولقد اتفق عموم المسلمين سنة وشيعة على أنّ المطوي في قول النبي: «لا تسألوني اليوم عن شيء إلاّ بينته لكم» كلّه حق وليس هو من كلام بشر، فراجع على سبيل المثل شروح صحيحي البخاري ومسلم. وهكذا الفقهاء برمتهم فمثلاً صحح النووي وغيره أنّ حكم القاضي في حالة الغضب صحيح نافذ، مستدلاً لذلك بأنّ النبي قضى وهو في حالة الغضب؛ فقد قبل: وإن حكم (=القاضي) في هذه الأحوال (=كالغضب) صحّ حكمه؛ لأنّ الـزبير ورجالاً من الأنصار اختصما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم في شراج الحرة (")، فقيل رسول الله صلى الله عليه وسلم في شراب الحرة (")، فقيل رسول الله صلى الله عليه وسلم الماء إلى جارك» فقيال الأنصاري (وهنو من أهنل بندر كما نص الواحدي في أسباب النزول ("): وإن كان ابن عمتك يا رسول الله الله عليه وسلم حتى احمر وجهه، ثم قال للزبير: «اسق زرعك واحبس الماء حتى يبلغ وسلم حتى احمر وجهه، ثم قال للزبير: «اسق زرعك واحبس الماء حتى يبلغ الجَدْرَ ثم أرسله إلى جارك» فحكم في حل الغضب (").

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۷: ۹۳.

<sup>(</sup>٢) الشراج: جمع شرج وهو النهر الصغير، والحرة الأرض الملتبسة بالحجارة.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول النيسابوري: ١٠٩، وقد جزم ابن كثير بذلك في تفسيره ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) معناه إنّـك تنحاز للزبير لأنّه ابن عمّتك، وكما ترى فهو اتّهام صريح للنبي من رجل من أهل بدر بعدم العلل، والشيعة قاطبة لا تتردد لحظة في أنّ من يجابه النبوة بمثل ذلك هو من أهل النار.

<sup>(</sup>٥) المجموع للنووي ٢٠: ١٣١.

وبهذا جزم ابن قدامة بل نقل إجماعاً (۱)، ومثله عبد الرحمن بن قدامة في الشرح الكبير (۱)، وابن حزم في المحلّى (۱)، وغيرهم بل جميعهم.

ونلفت النظر إلى أنّ ما أورده البخاري فيه زيادة تناساها كما هي عادته، لكن قد أفصح عنها السيوطي في الدر المنثور بقوله: وأخرج الفريابي وابن جرير وابن مردويه عن أبي هريرة قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو غضبان محمر وجهه حتى جلس على المنبر فقام إليه رجل فقال: أين آبائي؟. قال عَيْمَا : «في النار» فقام آخر فقال: من أبي؟ فقال عَيْمَا : «أبوك حذافة» فقام عمربن الخطاب فقال رضينا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً وبالقرآن إماماً؛ إنّا يا رسول الله حديثوا عهد بجاهلية وشرك، والله أعلم من آباؤنا، فسكن غضبه، ونزلت هذه الآية: ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْبَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُونَكُمْ ﴾ (٤).

والخطير في المسألة أنّ مواجهة النبوة بما يؤدي إلى كشف المستور عمّا سكتت عنه من أمور الدنيا والدين قد يوجب الهلكة والضلال، بل الكفر حسبما نصّت الآية، وفي هذا الخصوص أخرج البخاري عن الأعرج عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « دعوني ما تركتكم إنّما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (٥).

أقول: تقدم في الفصل الأوّل من هذه الدراسة بيان المقصود من: «وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» فلا نعيد.

أضف إلى ذلك مسألة غاية في الأهمية وهي أنّ حلال المصطفى محمد وحرامه وعموم سنّته المباركة من المتغير بالنظر لهذا الأمر الخطير، ففي هذا الشأن روى المبخاري عن عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة ٦: ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير ٦: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) المحلّى لابن حزم ٨: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٢: ٣٣٥.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٨: ١٤٢.

قل: «إنّ أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء لم يحرّم فحرم من أجل مسئلته» (۱). الأمر الذي يوضح أنّ مساحة الحرام في شرع الإسلام أوسع ممّا هو متصور، وهذه المساحة تضيق وتتسع بالنظر إلى الانقياد للنبوة أو استفزازها، وفي هذه المسألة وفيما يخبص الواجبات نصوص كثيرة منها ما أخرجه البخاري عن بسر بن سعيد عن زيد بن ثابت أنّ النبي صلى الله عليه وسلم اتخذ حجرة في المسجد من حصير فصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها ليالي حتى اجتمع إليه ناس ففقدوا صوته ليلة فظنوا أنّه قد نام، فجعل بعضهم يتنحنح ليخرج إليهم، فقال عليه الله عليه ما قمتم به الذي رأيت من صنيعكم حتى خشيت أن يكتب عليكم ولو كتب عليكم ما قمتم به فصلوا أيّها الناس في بيوتكم فإنّ أفضل صلاة المرء في بيته إلاّ المكتوبة» (۱).

فما يلفت النظر في هذا النص الوارد في نوافل شهر رمضان الليلية أنّ الصحابة أحرجوا النبي، والنبي - رحمة بالأمّة - لم يتابعهم على ضلالتهم في هذا الأمر، لكن مع كل هذا التشديد النبوي يأتي عمر بن الخطاب في خلافته ليحيي هذه البدعة بقوله: نعمت البدعة هذه أنه الرسول؛ رامياً بقوله الشريف: «أيّها الناس أفضل ضلاة المرء في بيته إلاّ المكتوبة» في سلّة المهملات العمرية، وعلى ضوء ذلك لنا أن نحتمل أنّ الذين أرادوا إحراج الرسول وتنحنحوا كيما يخرج عليهم عَلَيْهُمُ هو عمر ومن كان على منواله.

ومن هذا الباب ما أخرجه مسلم عن محمد بن زياد عن أبي هريرة قال خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «أيّها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا» فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثا!!! فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لو قلت نعم لوجبت ولما استطعتم» ثمّ قال: «ذروني ما تركتكم فإنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم فإذا أمرتكم بشيء فاتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه»(1).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱، ۱٤۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٨: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ١: ١١٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٤: ١٠٢.

ونشير إلى أنّ المفسرين قاطبة كالواحدي (۱) وابس الجوزي (۱) وابس كثير (۱) والقرطبي (۱) وابن جرير (۱۰) والسيوطي (۱) وكذلك مثل الشافعي (۱۰) وغيره جعلوا من هذه الحوادث أو من مجموعها سبباً لنزول: ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ مُنَا الشَّوْكُمْ .

وثمّة إشكالية كثيراً ما يتلاحى بسببها المبتدئون من طلبة العلوم الدينية، مؤدّاها أنّ النبي في بعض الأحيان ومع اليقين بأنّه عَيْرَالله لا يفعل شيئاً إلا بإذن الله، يتغافل عن تطبيق الشريعة? وحاصل ذلك انتقاض الغرض من البعثة والرسالة، فما هي الحكمة؟. ومن هذه الموارد ما أخرجه البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: سألت النبي صلى الله عليه وسلم عن الجَدْر (١٠) أمن البيت هو؟ قال: «نعم» قلت: فما هم النبي صلى الله عليه وسلم عن الجَدْر ومن أمن البيت هو؟ قال: «نعم» قلت: فما هأن بابه مرتفعاً يدخلوه في البيت؟ قال: «إنّ قومك قصرت بهم النفقة» قلت: فما شأن بابه مرتفعاً قال عَيْرالهُ: «فعل ذلك قومك ليدخلوا من شاؤوا ويمنعوا من شاؤوا، ولولا أنّ قومك حديث عهدهم بالجاهلية فأخاف أن تنكر قلوبهم لأدخلت الجدر في البيت ولألصقت بابه بالأرض» (١٠).

والإشكالية في ضوء النص الآنف تتقرر بأنّ على النبي أن يؤدّي وظيفته السماوية ولا علاقة له بالآخرين، خاصّة وأنّ الله سبحانه أخبره بقوله: ﴿ أَفْمَنُ زُبِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَله فَرآهُ حَسَنّا فَإِنّ اللهُ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَلهدي مَنْ يَشَاءُ فَلا تَذُهُبُ نَفْسُكَ عَلَيْهُمْ حَسَرات إِنَّ اللهُ عَليمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي: ١٤١.

<sup>(</sup>۲) زاد المسر لابن الجوزى ۲: ۳۲۸.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر۱: ۱۰۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير اللقرطبي ٦: ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٧: ١١٤.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ٢: ٣٣٤.

<sup>(</sup>V) الأم 0: ٢٣١.

<sup>(</sup>٨) الجُدْرُ: ما يشبه الحائط، والمقصود منه في الخبر حجر إسماعيل.

<sup>(</sup>٩) صحيح البخاري ٢: ١٥٦.

<sup>(</sup>۱۰) فاطر: ۸.

والجواب المطروح عن هذه الإسكالية هو ما استلهم من قول النبي أنّ القوم (=قريش) حديث عهد بجاهلية، وهو لعمر الله جواب كامل، ولكن إذا ضممنا له مقدمة أخرى توضيحيّة، وهي قول النبي عَلَيْلَهُ في رواية أنس: « إنّي أعطي قريشاً أتألفهم؛ لأنّهم حديثوا عهد بجاهلية»(١) تتضح معالم الجواب أكثر فأكثر؛ ذلك لأنّ النبي في الذي الوقت لا ينبغي أن تذهب نفسه الشريفة حسرات على من زين له سوء عمله، هو مأمور من قبل الله تعالى أن يتألف قريشاً وكل من لم يخلص نفسه للدين بشكل مقبول..

ولنا أن نشكل من جديد ونقول: وما حكمة إئتلافهم؛ فإنّهم إن أحسنوا أحسنوا لأنفسهم وإن أساؤوا فعليها؟.

والجواب المعروف هو أنّ الإسلام لمّا كان غضّاً لم يصلب عوده بعدُ، احتاج لبرنامج الائتلاف كيما يتقوى بالذين لم يخلصوا أنفسهم له بشكل مرض؛ استنصاراً بهم؛ وفي الحقيقة فأنا أتحفّظ من هذا الجواب كثيراً؛ فكأنّه ينسب للإسلام وللنبي عَيْرِاً نظرة ميكافلية في استغلال البشر من أجل المبدأ، على أنّ القرآن يُحرِّمْ مثل هذا التعاطي، وينفي مثل هذه النظرة في كثير من الآيات؛ منها قوله: ﴿وَلا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمْ منْ دُونِ الله من أَوْلياءَ أَلَى الّذينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمْ ما انفكُوا يظلمون حتى بعد فتح مكّة، ولقد جزمت الآية أنْ لا نصرة بالظالمين!!

والآية الكريمة التي تقول: ﴿ يَ النَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَخذُوا آباءَكُ مُ وَإِخْ وَانْ يَ تَوَلَّهُ مُ وَإِخْ وَانْ يَ مَانِ وَمَنْ يَ تَوَلَّهُ مُ وَإِخْ وَانْ يَ مَانِ وَمَنْ يَ تَوَلَّهُ مُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَنَ ﴾ " من هذا القبيل، ولا ينبغي الكلام في أنّ المؤلفة من أجلى مصاديقها؛ فالمعروف من سيرتهم أنّهم ما برحوا يتغنّون بأمجاد الجاهلية..، مضافاً إلى أنّ اتخاذهم أولياء ظلم بين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>۲) هود: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٢٣.

والجواب الذي أدين به يتكفل البحث الذي نحن فيه بتوضيحه، وهو أنّ على الرسول عَيِنا أن يتألفهم من منطلق أنّه رحمة للعالمين لا من جهة الاستنصار بهم، إذ لا شكّ في أنّ النبي عَيَنا له لو لم يتألفهم لكفروا ودخلوا النار من أوسع الأبواب؛ إذ المؤلفة قلوبهم كما هو معلوم - بالضرورة - من سيرتهم لا يردعهم في إحراج النبي وإيذائه وإغضابه والتشديد في مسائلته أي رادع، ولو فعلوا ذلك لأضحوا مصداقاً كاملاً لقوله تعالى: ﴿يَاأَينُهَا الّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْبِاءَ إِنْ تُبدَ لَكُمْ مَنْ أَسْبَاءَ إِنْ تُبدَ لَكُمْ مَنْ قَبْلكُمْ ثُمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْها وَالله عَنْها وَالله فَعُورٌ حَليمٌ \*قَدْ سَأَلُها قَوْمٌ مَنْ قَبْلكُمْ ثُمُ أَنْ المُحَوا بِها كَافِرِينَ اللهُ فَعُورٌ حَليمٌ \*قَدْ سَأَلها قَوْمٌ مَنْ قَبْلكُمُ ثُمُ أَصْبَحُوا بِها كَافِرِينَ فَ اللهُ عَنْها وَلله فلو قد شرع النبي ببناء البيت على قواعد إبراهيم وإسماعيل، لرجعت قريش القهقرى، كافرة وثنية مشركة؛ إذ لن يمنعها مانع في هذه الفرض من أن تتلاحى مع النبي، كافرة وثنية مشركة؛ إذ لن يمنعها مانع في هذه الفرض من أن تتلاحى مع النبي، وتجادله، وتشدد من عملية السؤال، والآية الآنفة صرحت بالنتيجة وهي الكفر.

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الجاثية ١٨ ٢١.

<sup>(</sup>٣) المائلة: ١٠٠ ١٠٠.

فالنبي يتألفهم - إذن - في ضوء مشروع مقدس أسمى أهدافه الحدّ من دخول الآخرين أو ذراريهم النار، وفيما أعتقد فإنّ حكمة الإئتلاف تنطوي على ذلك، ومن دون أن نتناسى حكمة تكثير السواد وغيرها ممّا يدر نفعها على نفس المؤلفة بالدرجة الأساس (١).

ومن هذا الباب ما يهملج به بعض خصوم الشيعة بأنّ النبي في رزية يوم الخميس حينما قال: «هلمّوا أكتب لكم كتاباً لن تظلوا بعده أبداً» لم تكن له إرادة تامة للكتابة، ولو كانت لكتب.

قلنا: كانت له إرادة تامّة، كما كانت له إرادة تامّة في إعادة بناء الكعبة على قواعد إبراهيم، ولكن منعه أنّ القوم سيرتدون عن الدين ولن ترسى القواعد لإيمان اللاحقين من ذراريهم لو فعل عَيْرِهُ ذلك، والأمر هو الأمر في رزية يوم الخميس؛ فلو كان قد كتب لكفر القوم ولنزل عليهم العذاب كما نزل على الأمم السابقة ولما نظروا، لكنّ الرسول لم يكتب، ولم يشرع في بناء الكعبة على ما كانت عليه في غابر الأيّام، ولم يعلن عن أسماء المنافقين، ولم يخبر كثيراً من الصحابة بأنّهم من أهل النار، وتحت سلطة هذه الحكمة السماوية لم يرجع الأبناء إلى الآباء الحقيقيين، بل قال: « وتحت سلطة هذه الحكمة السماوية لم يرجع الأبناء إلى الآباء الحقيقيين، بل قال: « الولد للفراش وللعاهر الحَجَرُ» فهذه كلها معاجز باهرات وآيات بينات، ما منع الرسول من الإدلاء بها إلا كفر القوم وتكذيبهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ الرسول من الإدلاء بها إلا كفر القوم وتكذيبهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ الرسَول من الإدلاء بها إلا كفر القوم وتكذيبهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ الرسَول من الإدلاء بها إلا كفر القوم وتكذيبهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ الرسَول عن الإدلاء بها إلا كفر القوم وتكذيبهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ كَذَبّ بِهَا الأَوْلُونَ ﴾ (١٠).

وهناك هملجة أخرى من خصوم الشيعة تقول: لماذا لا يخرج المهدي المزعوم (هذا قولهم) حتى يفيد الناس من علوم الشريعة، ويرفع عنهم ما هم فيه من اختلاف؟ أليست هذه هي وظيفة المعصوم؟

قلنا: الذي يمنعه من الخروج هو الذي منع الرسول من إعادة بناء الكعبة وكتابة الكيتاب و...، ولو خرج أرواحنا له الفداء لَكَذَّبَ به الناس ولَكَفَرُوا إلاَّ مثل هَمْلِ النعم(")، ولا نطيل!!!.

<sup>(</sup>١) بتوفير الجو الإسلامي المنقذ لهم من الضلالة.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) همل النعم: الإبل الضّالّة.

ومن النصوص \_ التي نذكرها للإلزام (۱) \_ ممّا رواه أهل السنّة في هذا الشأن ما أخرجه الترمذي عن زاذان عن حذيفة قال: والوا: يارسول الله لو استخلفت؟ قال: « إن استخلفت عليكم فعصيتموه عذبتم» (۱).

ومن ثمّ فمن الضروري لفت النظر إلى أنّ هذه المسألة التي كثيراً ما نذكرها في كتاباتنا، هي بكل أبعادها ليس من مختصات دين الإسلام وما جاء به المجتبى على العالمين محمد عَلَيْهِ إِنّها في الحقيقة منهج سماوي تعاطه كل الأنبياء السابقين والمرسلين الماضين المين المحمد عَلَيْه أجمعين؛ فهذا القرآن أنبأنا نفس الشيء عن موسى بقوله: ﴿وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إلَى قَوْمه غَضْبَانَ أَسفًا قَالَ بنسسَما خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدي أَعَجلتُمُ أَمْر رَبّكُم وَاللّي وَوْمه غَضْبَانَ أَسفًا قَالَ بنسَما خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدي أَعَجلتُمُ أَمْر رَبّكُم وَأَلْقَى الأَلواح وَأَخَذَ بِرأَس أخيه بَجُره المينة قَالَ ابْنَ أَمْ إِنَّ الْعَوْم السّنَضَعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونِنِي فَلا تُشْمِتْ بِي الْأَعْدَاءَ وَلا تَجْعَلْنِي مَعَ الشّوم الظّالمين وكَادُوا يَقْتُلُونِنِي فَلا تُشْمِتْ بِي الْأَعْدَاءَ وَلا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْم الظّالَمين (\*).

فَفيه أَنَّ القوم أغضبوا موسى كما أغضبت قريش الرسول، وموسى ألقى الألواح كما ألقى الرسول القرطاس في رزية يوم الخميس، وقوم موسى استعجلوا كما أنّ كثيراً من الصحابة استعجلوا حينما منعوا الرسول من الكتاب، وحينما أغضبوه عَلِيَّةٌ فَلْمَهم الله تعالى بقوله: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَا ۖ إِنْ لَا يَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَا ۗ إِنْ الْمَالُونَ تُبُد لَكُمْ عَفًا تُبْد لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ اللهَ عَنْ أَسْبَا وَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ أَسْبَكُوا بَهَا كَوْمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ثُمَ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِينَ فَي ولقد أَجَع المفسرون بأن قوم موسى هم أول المقصودين بقوله: ﴿ وَقَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ثُمُ اللهَ اللهَ اللهُ عَنُورٌ مَنْ قَبْلُكُمْ اللهَ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهَ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) مثل هذا الحديث نورده إلزامً لأهل السنّة القائلين بأنّ النبي لم يكتم شيئًا عن الأمّة في شأن الخلافة، والحديث صريح في أنّ النبي ﷺ لم يعلن ذلك خوفًا على الأمّة من دخول النّار، لكن هذا التقرير طبقًا لقواعد أهل السنّة الكلاميّة لا غير، فإنّه تواتر عن النبي ﷺ في حديث الغدير وغيره تعيين وتنصيب الخليفة، وهو أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب سلام الله عليه.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٥: ٣٣٩، وقد نص على أنّه حسن.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٥٠.

والكلام هو الكلام في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقَوْمِه إِنَّ اللهَ يَامُرُكُ مُ الْ عَدُورُ اللّه أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ \* قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيّنُ لَنَا مَا هِي قَالَ إِنّهُ يَقُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لا فَارَضٌ وَلا قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيّنُ لَنَا مَا هِي قَالُ إِنّهُ يَقُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لا فَارَضٌ وَلا يَكُر عَوَنُ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ \* قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالُوا ادْعُ لَنَا مَا عَلَيْكَا وَإِنّا إِنْ شَاءً قَالُوا ادْعُ لَنَا مَا مَعَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَا وَإِنّا إِنْ شَاءً لَوْنُهَا تَسُو لَا الْمَعْ لَوْنُهَا تَسُو النّهُ لَا اللّهُ لَا فَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ عَلَيْنَا وَإِنّا إِنْ شَاءً مُسَافِق اللّهُ لَا اللّهُ كَانُ اللّهُ كَانُ اللّهُ كَانَ يَكُومُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكَا وَلَا تَسْعَي الْحَرْثُ مُسَالًا اللّهُ كَانُ يَكُولُ اللّهُ عَلَيْكَا وَلَا اللّهُ عَلَيْكَا وَلَا اللّهُ عَلَى مَنهم بذبح أي بقرة كانت، لكن لّا شدوا في السؤال شدّد الله عليهم في الطلب.

ولبعض مساء لات بني إسرائيل لموسى ما استتبع الكفر، ومن ذلك أنّهم طلبوا من موسى الطّخ أن يكرمهم بطعام لم يأكله أحد من البشر، فحذرهم موسى نتائج مثل هذا الطلب، فألحوا فاستجاب الله لهم في قوله: ﴿وَطَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْعَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْعَمَامَ وَمَا ظَلَمُونَا عَلَيْهِمُ الْمَنَ وَالسّلُوى كُلُوا مِنْ طَيّبَاتِ مَا رَزَقُنَاكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٥١ ـ ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) البقرة ٦٧ ٧١.

# وَكَكُنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١) ولكن ماذا كانت النتيجة؟

النتيجة أعلنها الله تعالى في قُوله: ﴿ وَإِذْ قُلْتُ مُ يَامُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِد فَادْعُ لَنَا رَبُكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ مِنْ بَقُلْهَا وقشَائها وَفُومَهَا وَعُدَسها وَبَصَلها قَالَ أَتَسْتَبُدلُونَ الّذي هُوَ أَذْنَى بِالّذي هُوَ خَيْرٌ وَفُومَهَا وَعَدَسها وَبَصَلها قَالَ أَتَسْتَبُدلُونَ الّذي هُو أَذْنَى بِالّذي هُو خَيْرٌ الْمُبطُوا مَصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلتُمْ وَضُربَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَكُونَ بِاللَّهِ وَيَعْتَدُونَ وَبَاعُوا بِغَضَب مِنَ الله ذَلِكَ بِأَنْهُمْ صَائِوا يَحْتَدُونَ يَكُمُ وَنَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَعْتَدُونَ وَكَانُوا يَحْتَدُونَ ﴾ (١) النَّبَ الله وَيَعْتَدُونَ اللهِ وَيَعْتَدُونَ اللهُ وَيَعْتَدُونَ اللهِ وَيَعْتَدُونَ اللهُ وَيَعْتَدُونَ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ اللهِ وَيَعْتَدُونَ اللهِ وَيَعْتَدُونَ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَيَعْتَدُونَ اللهُ وَيَعْتَدُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَالِقُونَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَالْمُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَالِلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ومن هذا الباب أيضاً قصة ثمود والناقة؛ فبعد أن أحفت ثمودُ صلحًا الطّخلا المسألة وأحّوا عليه أن يأتيهم بناقة من الله معجزة لنبوته، كره الطّخلا هذه المسألة؛ لمغبّتها، وحدّرهم خطورة النتائج إن كذّبوا بها وبكل ما أمر الله، وفيما تعلن الأخبار وكلمات المفسرين فإنّهم لم يعبأوا بتلك النتائج ولم يأبهوا بأمر الوحي، فأخذهم الله بن والصّين حَهُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيارهِم جَاثِمين (") والله سبحانه وتعالى حذر الناس

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) القرة: ٦١.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ١١٢ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>٤) هود: ٦٧.

جمعياً من الإلحاح في مسائلة الأنبياء، لما يستتبع ذلك من الكفر والتكذيب، فقال عز اسمه في إطار قانون: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرسُلَ بِالآياتِ إِلَّا أَنْ كَذَبَ بِهَا الْأَوْلُونَ وَآتَيْنَا ثُمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِراً فَظَلَمُوا بِهَا﴾ (١٠).

فالذي نخلص إليه من بجموع هذه الحقائق أنّ للنبي أن لا يجيب مسألة السائل، وأن لا يكتب الكتاب في رزية الخميس، وأن لا يعيد بناء الكعبة، وأن لا يُعرّف بليلة القدر، وأن لا يعلن عن أسماء المنافقين، وأن لا يخبر بالأنساب الصحيحة، وأن لا يعلن عن خاتمة الأعمال الجنة أو النّار...، وأن لا يعلن عن أيّ شيء إذا ما كادت النتيجة ممّا يضارع الكفر والتكذيب بالمنزلات السماوية؛ كل ذلك رحمة بالأمّة كيما لا تنخل النار من باب وسيعة؛ ففي رزية يوم الخميس خشي الرسول من كتابة الكتاب على المانعين منه أن يدخل جميعهم النار وأن لا يبقى الدين؛ فهم قد أبطلوا الكتاب واتهموا النبوة بالتخريف قبل الكتابة، ولا ريب في أنّهم سيُكذّبون به بعد أن يختار الله النبي لجواره تحت ذريعة التخريف تلك، علاوة على أنّ لدينا أدلّة قرآنية وأحاديث متواترة على أنّ زمرة عظيمة من الصحابة المنافقين، ومن دون أن يكتب الرسول الكتاب هم من أهل النار، فما بالك لو كان عَيْنَ قد كتب الكتاب وكذّبوا به؟!!.

ومن الأدلة المتواترة - المضمون - عند عموم أهل القبلة ما أخرجه البخاري عن عطاء بن يسار، عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «بينا أنا قائم فإذا زمرة حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم. فقلت: أين؟ قال: إلى النار والله. قلت: وما شأنهم؟. قال: إنّهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، ثمّ إذا زمرة حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم قلت: أين؟ قال: إلى النار والله. قلت: ما شأنهم؟. قال: إنّهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل النعم» (1).

وتخصيص الصحابة \_ في الحديث \_ بالمنافقين، أهل النفاق الظاهر فقط، بتناسي أهل النفاق الباطن، الذين لا يعرفهم الرسول، كما يفترض بعض علماء أهل السنة من السقوط بمكان؛ لأنّ نص الحديث أنّهم ذيدوا عن الحوض على تقدير أنّهم

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧: ٢٠٨.

ارتدوا بعد الرسول، وفحواه أنّهم كانوا على الإسلام سابقاً، والمنافقون يذادون عن الحوض على كل تقدير، من قبل ومن بعد. أضف إلى ذلك فالرسول عند أهل السنة لا يعرف جميع من لقيه وهم ألوف مؤلفة؛ لأنّه بشر ينسى كما ينسون، وإن عرفه الجميع، وفي الحديث إشارة إلى أنّ من يعرفهم عَيَوْلِهُ على الحوض ممّن له صحبة غير قابلة للنسيان، وهذا يبطل قول القائل إنّ من عناهم النبي بهذا الحديث هم همج الأعراب الذين لا يعرفهم ممّن رآه، علاوة على أنّ الاطلاق يأبى التخصيص، وليس من غرضنا بسط الكلام في ذلك، فليرجأ إلى حين آخر (۱)!

# الشريعة (= السنة) بين الثابت والمتحول

قد يرجف البعض من أهل الحداثة مجعجعاً بأنّ أحكام الشريعة فيها ما هو ثابت وفيها ما هو متحول بالنظر لبعدي الزمان والمكان، وربحا يستدلون بالأخبار المتقدمة لإثبات ذلك، وفي الحقيقة لسنا بصدد هذا البحث، ولكنّه جاء في السياق، وما يهمنّا منه دعوى أنّ سنّة النبي التي تكفلت بيان الحلال والحرام ربحا تكون محكومة بكثير من المتغيرات، الأمر الذي يستتبع تحليل ما هو حرام وتحريم ما هو حلال طبقاً للمناخ التاريخي، وعلى هذا فللفقيه أن يتعاطى مبدأ المتغيّر كما تعاطاه النبي عَلَيْهِ ...

في الحقيقة فإنّ مثل هذا الإرجاف يحتاج إلى دليل من القرآن والسنّة، وليس هو بموجود باتفاق من أهل الشأن، أضف إلى ذلك فالأخبار والآيات المتقدمة إذا نفعت أن تكون دليلاً على متغيرات الشريعة فهي من مختصات النبوة والعصمة ليس غير؛ آية ذلك أنّ تلك المتغيرات لا تهدف إلى بيان الشرع أو كتمانه إلاّ من منطلق الرحمة بالأمّة والخوف من دخول الأكثرية النار، وهذه علّة تامّة لتعاطي المعصوم هذا الأمر، هذا مع اليقين بأنّ غير المعصوم لا ينهض لدرك مثل هذه العلّة حتى يلج الجمل في سمّ الخياط.

ثُمَّ إِنَّ العِمَّا الفقيه \_ أفضل فقيه في الدنيا \_ لا همَّ له سوى الوقوف على سند الحديث ودلالته في محاولة \_ مشروعة ومطلوبة \_ للوقوف على مقصود المعصوم ودين

<sup>(</sup>١) ستأتي في الفصل الأخير من هذا الكتاب إشارة إلى أنّ الصحابة المقصودين بالحديث أمراء السوء من مبغضى على.

الله، والفقيه يقرّ بأنّ علل تشريع الأحكام غائبة عليه، ويجهلها، علاوة على أنّه يجهل تماماً علية الخوف من دخول الأكثرية النّار التي هي دافع المعصوم الأوّل في القبض والبسط، وفي الكلام والسكوت، وإذا كان أفضل فقيه في الدنيا يجهل علل الأحكام، ودوافع المعصوم في القبض والبسط، والكلام والسكوت، وقد قضى جلّ عمره يغوص في بحر النصوص الشرعية والآيات القرآنية، فمن العجب ـ والله ـ أن يقحم نفسه من تعلم السباحة بالأمس القريب في بحر دين الله.

وهذا علاوة على أنّ الرسول حذرنا من تعاطي هذا الأمر بقوله في حديث صحيح رواه الدارقطني بسنده عن أبي ثعلبة الخشني قل: قل رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله عزوجل فرض فرائض فلا تضيعوها وحرم حرمات فلا تنتهكوها وحد حدوداً فلا تعتدوها وسكت عن أشياء من غير نسيان فلا تبحثوا عنها» (۱).

أضف إلى ذلك فالمتغير في الشريعة ليس هو حكم الله، بل موضوعه هو الذي يتغير فيتغير الحكم على أساسه؛ فالخمر ـ بلا قيد ـ هو الموضوع لحكم الحرمة، لكن إذا كان الموضوع وهو الخمر في صورة الضرورة وفقدان الماء، فالحكم هو الحليّة، وقس على ذلك وجوب الصوم على السليم وسقوطه عن المريض، ووجوب الحج على المستطيع وسقوطه عن الفقير، وصلاة الظهر أربع ركعات للمقيم، وركعتان للمسافر وهكذا، فإنّ التعبّد بتغيّر الموضوع أمرٌ نصّت عليه الشريعة لا اعتباطاً.

وفي الحقيقة فمقصودنا الأول من كل ما قلمنا في هذا المبحث هو الوقوف على حدود..

# السنة بين الاستفزاز وطريقة تفكير النبوة

ففي الوقت الذي أسرّت الرسالة لحكمة الرحمة بالأمة كثيراً من الحقائق السماوية أعلنت بسبب كثرة السؤال والاستفزاز المفروض على النبوة كثيراً من الحقائق في مقابل ذلك، ولو أمعنّا النظر في هذا اللون من سنّة النبي لوجدناه ـ بنحو وبآخر ـ لا يخرج عن قالب ما أصطلحنا عليه بالقسم الثاني من قسمي نظرية تقسيم النصوص؛ وآية ذلك أنّ كل ما سنورده من نصوص للدلالة على ذلك قد فاه به

<sup>(</sup>۱) سنن الدارقطني ٤: ١٠٩. والحديث صحيح باتفاق، وله شواهد ومتابعات كثيرة كما ذكر ابن حجر في فتح الباري ٢٢٤: ٢٢٤ فهو صحيح مستفيض.

الرسول وهو مردد بين عدم الرضا والاستياء من الصحابة جرّاء الردّ عليه وعدم الانقياد له، وننبه على أنّ ما سنتلوه عليك من نصوص نبوية لا يعني بالضرورة أنّك لم تسمع به أو لم تقرأه، فليست العبرة بسماع النصوص وعدم سماعها؛ المطلوب هو أنّنا على ضوء أيّ منهج نقرأ تلك النصوص؟ فكثير من نصوص الرسالة نمر بها من دون أن نقف على دوافع النبوة في إعلانها..، ولّا كان مثل هذا الأمر خلأ واضح في الكتابات التي تناولت السنّة النبوية بالدراسة عقدنا هذا المبحث للإشارة إلى ذلك، ولدعوة المهتمين لقرائة السنّة مرّة ثانية في إطار أنّ الصحابة شدّدوا على الرسول في كثير من الأمور فشد عليهم الرسول في مثلها بهدف الرحمة بهم والإبقاء على الدين، ولو لم يفعلوا لكان خيراً لهم بنص الآية، وفي الحقيقة فهذا الموضوع وفي خصوص هذا المجلل لم يعرض له الباحثون والمفكرون والعلماء بالذكر، وسنبتدأ بالنصوص التي قد ألِفَهَا الجميع في عدّة موارد..

### المورد الأول

حديث البخاري هذا لم يسلم من عمليات التجميل ولعل الأمر واضح عليك، ومهما يكن من ذلك فالنصوص الصحيحة الأخرى عند بقية الحدثين أنبأتنا أنّ النبي ماكان ليقول (في خصوص ذلك اليوم): «يحبه الله ورسوله ويحبّ الله ورسوله» إلا بعد أن شعر عَيَّا بخيبة أمل جرّاء انهزام الشيخين الخليفتين أبي بكر وعمر…؛ فلقد أخرج الحاكم بسند صحيح عن سلمة بن عمرو بن الأكوع رضي الله عنه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ١٢.

قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وآله أبا بكر إلى بعض حصون خيبر فقاتل وجهد ولم يكن فتح، ولقد علّق عليه بقوله: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، والذهبي جزم بذلك (۱).

وأخرج أيضاً عن علي أنّه قال: يا أبا ليلى أما كنت معنا بخيبر؟ قال: بلى والله كنت معكم. قال: فإنّ رسول الله صلى الله عليه وآله بعث أبا بكر إلى خيبر فسار بالناس وانهزم حتى رجع، ونص بقوله: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجه، والذهبي تابعه على ذلك (1).

وأخرج بسند آخر عن علي قال سار النبي صلى الله عليه وآله إلى خيبر فلما أتاها بعث عمر وبعث معه الناس إلى مدينتهم أو قصرهم فقاتلوهم فلم يلبثوا أن هزموا عمر وأصحابه فجاؤا يجبنونه ويجبنهم فسار النبي صلى الله عليه وآله...، وصرح الحاكم بأنّ هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ونحوه صرح الذهبي ".

وعن جابر أنّ النبي صلى الله عليه وآله دفع الراية يوم خيبر إلى عمر فانطلق فرجع يجبن أصحابه ويجنونه...، وقد وصفه الحاكم بأنّه حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه (١٠).

هذا، وقد أخرج الحاكم بسنده عن عمرو بن دينار عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قبل: لما كان يوم خيبر بعث رسول الله صلى الله عليه وآله رجلا فجبن...، فقبل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «لأبعثن غداً رجلاً يجب الله ورسوله ويحبّانه لا يولّي الدبر يفتح الله على يديه» فتشرف لها الناس وعلي رضي الله عنه يومئذ أرمد فقال له رسول الله صلى الله عليه وآله: «سر» فقال: يارسول الله ما أبصر موضعاً! فتفل في عينيه وعقد له ودفع إليه الراية فقال على: يارسول الله على مَ أقات لهم؟ فقال على أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وإنّي رسول الله، فإذا فعلوا ذلك فقد حقنوا منّي دماءهم وأموالهم إلا بحقهما وحسابهم على الله عزوجل» قال: فلقيهم ففتح الله عليه.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٣: ٣٧، تلخيص المستدرك ٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ٣٧، تلخيص المستدرك ٣٠.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم٣: ٣٧، تلخيص المستدرك٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم٣: ٣٨.

وقد علق عليه الحاكم والذهبي - واللفظ للحاكم -: قد اتفق الشيخان على إخراج حديث الراية ولم يخرجاه بهذه السياقة (١).

نشير إلى أنّ هنالك ملابسات لا يهمنّا التعرض لها، ولكن من مجموع ما تقدم نق على أنّ قول الرسول عَلَيْكُاللهُ: «يحبّه الله ورسوله ويحبّ الله ورسوله» وإن كانت لم دوافع سماويّة لا تحصى إلاّ أنّه جاء في آخر المطاف نتيجة لخيبة الأمل في الصحابة، وهذا يوضح أنّ استفزاز النبوة له أكثر من طريق، فبعضها الاستهزاء، وبعضها الإلحاح والتشديد في المسألة، وبعضها خيبة الأمل بالصحابة أو جبنهم..

كما نشير إلى أنّ قول النبي هذا نما فاض عن الله تبارك وتعالى وليس هو من قول بشر يقول في الرضا مالا يقول في الغضب؛ ففي الوقت الذي يقول الرسول: ﴿وَمَا أَذْرِي مَا يُغْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ إِنْ أَتَسِعُ إِلا مَا يُوحَى إَلِي ﴾ (٢) يجزم عَلَيْ أَلَهُ مِبسراً: ﴿لا بعثن غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبّانه لا يولّي الدبر يفتح الله على يديه بنصر من الله على يدي أمير المؤمنين علي؛ فهو إذن من معجزات النبوة، وليس هو قولٌ كأيّ قول.

فهذا النص - إذن - معجزة ظاهرة من معجزات الرسول؛ حيث أنبأ عَيْلَا الفتح على يدي علي ولمّا يذهب علي إلى خيبر بعد، وهو بالنظر لذلك يدرج على ضوء نظرية التقسيم في القسم الثاني منها، فإنّ قضيّة حب الله ورسوله وبالعكس إمّا أن نفترض أنّها ليست من دين الله وأنّ الرسول قالها أو لم يقلها فالأمر سيّان، وإمّا أن نفترض أنّ وراءها خطب عظيم، ولقد أخبرناك سابقاً أنّ عماد الدين الحنيف قد قام على ما أصر الرسول أن يأتينا بالتواتر، وحديث: «يحبه الله ورسوله ويحب الله ورسوله» من أجلى المتواترات في الإسلام عند الجميع فماذا يعنى كل ذلك؟.

من هذا المنطلق فهذا النص من أجلى الأدلّة على أنّ أمير المؤمنين علياً أولى البشر في خلافة النبوة على الإطلاق، ونحن نطالب من يفضل أبا بكر وعمر وعثمان على على أن يأتينا بمثل هذا النص متواتراً على على من الخلفاء الثلاثة في رتبة من يجبهم الله ورسوله ويحبون الله ورسوله.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم٣: ٣٨، تلخيص المستدرك ٣: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ٩.

بلى، مثل سيدة نساء العالمين فاطمة، وسيدي شباب أهل الجنة الحسن والحسين، وفي الجناحين جعفر الطيّار، وأسد رسول الله حمزة بن عبد المطلب، وغسيل الملائكة حنظلة، وفي الشهادتين خريمة، وعبد الله بن رواحة وزيد بن حارثة وعشرات غير هـؤلاء عليهم سلام الله ورضوانه هم ممّن يحبّون الله ورسوله ويحبّهم الله ورسوله بلا أن الذي يلوي الأعناق، وهو ما نؤكد عليه في كل كتاباتنا، هو صدور النص وبإصرار نبوي (=متواتر) في حق علي دون هؤلاء؛ فلماذا؟ وهل أنّ الوحي يتشهّى أم ماذا؟!!!.

بل إنّ نظرية تقسيم النصوص ترى من حقها مطالبة الجميع بمعجزة متواترة لأبي بكر أو عمر أو عثمان أو بقية العشرة كالتي وقعت لأمير المؤمنين علي في شفاء عينيه ببركة الرسول محمّد عَلَيْ . وهب أنّ الخليفتين أبا بكر أو عمر قد فتح الله لهما في خيبر، فهل كان سيصدر النص الآنف في حق علي كما صدر آنفاً بدافع استياء النبوة؟ وهل سيحتاج النبي لأن يشفي رمد علي بمعجزة ظاهرة؟!!!. إذ قد أنبأناك أنّ معجزات الأنبياء لا تصدر عنهم إلا إذا انتفت الخيارات، والسبب في ذلك هو قوله تعالى: ﴿وَمَا مَنعَنا أَنْ نُرسُلُ بِالآيات إلا أَنْ كَذَبَ بِهَا الأُولُونَ ﴿ () وكون الرسول شافى عليًا بمعجزة بيّنة يكشف عن مقدار الحرج الذي أحاط بالرسول عَلَيْ الله وهذا من دون أن نتناسى بغض القوم لعلي، وسيتبين أنّ البغض أقوى عوامل الحرج لأن تتخذ النبوة المواقف الحاسمة من انفلات القوم عن الجادة.

ومن هذا الباب ما رواه أبو يعلي بسند صحيح بقوله: حدثنا محمود بن خداش، حدثنا مروان بن معاوية، حدثنا قنان بن عبد الله النهمي، حدثنا مصعب بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه، قال: كنت جالساً في المسجد، أنا ورجلين معي، فنلنا من علي، فأقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم غضبان، يعرف في وجهه الغضب، فتعوذت بالله من غضبه، فقال: «مالكم وما لى من آذى عليا، فقد آذانى»(۲).

وقد علق عليه الهيثمي في مجمع الزوائد بقوله: رواه أبو يعلي والبزار باختصار، ورجال أبي يعلي رجال الصحيح غير محمود بن خداش وقنان، وهما ثقتان (٣).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٥٩.

<sup>(</sup>۲) مسند أبي يعلى ۲: ۱۰۹.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٢٩.

ولقد فهم سعد خطورة الموقف النبوي من هذه القضية، حتى أنه لم يتابع بني أمية في سب علي حينما ابتدعوه؛ وهذا أبو يعلي أنبأنا عن مجمل القضية بقوله: وعن أبي بكر ابن خالد بن عرفطة أنه أتى سعد بن مالك فقال: بلغني أنّكم تعرضون على سب علي بالكوفة فهل سببته؟! فقال سعد: معاذ الله والذي نفس سعد بيده لقد سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في علي شيئاً لو وضع المنشار على مفرقى ما سببته أبدا(٣).

وواضح أنّ النص يدرج في القسم الثاني من قسمي نظرية التقسيم؛ فبعد أن يختار الله لنبيه جواره سيضحى مضمون النص معياراً لرضا الله ورسوله، وفي هذا المعيار تنطوي حقيقة بقاء الدين وخاتمية الإسلام، وفي المقابل فكلّ من آذى عليّاً ليس أهلاً لأن يؤخذ عنه دين الله أو أن يكون أميناً على سنّة رسول الله كائناً من كان.

ونتساءل عن عاقبة بني أمية وهم يسبُّون علياً ويلعنونه ثمانين سنة؟؟؟!!!

وعلى أيّ حال فممّا أُثِرَ عن الرسول في هذا الأمر ما رواه أحمد بسنده الصحيح المعتبر عن أبي سعيد الخدري قال: اشتكى علياً الناس ُ فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا خطيباً فسمعته يقول: «أيّها الناس لا تَشْكُوا علياً؛ فوالله إنّه لأخشن في

<sup>(</sup>١) التوبة: ٦١.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) مسند أبي يعلي ٢: ١١٤، ومجمع الزوائد ٩: ١٢٩ نصَّ الهيثمي على أنَّه حسن.

ذات الله أو في سبيل الله» (١).

أقول: وقد أخرجه الحاكم ووصفه بأنّه صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وكذلك الذهبي في تلخيص المستدرك (٢)، والنص واضح في أنّ الناس انحرفوا عن الطريقة الحنيفية وبرنامج الدين في شكواهم عليّاً، وهذا هو الذي حدا بالرسول عَلَيْظُةٌ لأن ينبّههم على العاقبة غير المحمودة، ولو لم ينحرفوا لما قال الرسول ما قال بذلك الدافع المقدّس!!.

ومن هذا القبيل ما رواه أحمد بسند صحيح عن عمرو بن شاس الأسلمي قال: وكان من أصحاب الحديبية قال: خرجت مع علي إلى اليمن فجفاني في سفري ذلك حتى وجدت في نفسي عليه، فلمّا قدمت أظهرت شكايته في المسجد حتى بلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فدخلت المسجد ذات غدوة ورسول الله في ناس من أصحابه فلمّا رآني حدَّدَ إليّ النظر حتى إذا جلست قال: «يا عمرو والله لقد آذيتني». قلت: أعوذ بالله أن أؤذيك يا رسول الله!!!. قال: «بلى من آذى علياً فقد آذانى» (٣).

أقول: والحديث صحيح، وقد خرَّجه الهيثمي وقال: رواه أحمد والطبراني بلختصار والبزار أخصر منه ورجال أحمد ثقات (٤). مضافاً إلى أنَّ الحديث نص في المطلوب، فلاحظ!.

وفي هذا السياق ما أخرجه الحاكم بسنده الصحيح على شرط الشيخين عن عبد الله بن بريدة الأسلمي قال: إنّي لأمشي مع أبي إِذْ مرّ بقوم ينقصون علياً رضي الله عنه يقولون فيه، فقام فقال: إنّي كنت أنال من علي وفي نفسي عليه شيء، وكنت مع خالد بن الوليد في جيش فأصابوا غنائم، فعمد علي لل جارية من الخمس فأخذها لنفسه وكان بين علي وبين خالد شيء، فقال خالد: هذه فرصتك، وقد عرف خالد الني في نفسي على علي فقال خالد: فانطلق إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فاذكر ذلك له، فأتيت النبي صلى الله عليه وآله فحدثته وكنت رجلاً مكباباً، وكنت إذا حدثت الحديث أكببت ثمّ رفعت رأسي فذكرت للنبي صلى الله عليه وآله أمر الجيش

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۳: ۸٦.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ١٣٤، تلخيص المستدرك ٣: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٣: ٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد ٩: ٢٢٩.

ثمّ ذكرت له أمر عليً، فرفعت رأسي وأوداج رسول الله صلى الله عليه وآله قد احمرت!! فقال النبي صلى الله عليه وآله: «من كنت وليه فإنّ علياً وليه» وذهب الذي في نفسى عليه (۱).

وعلى هذا المنوال ما خرّجه الهيثمي بقوله: عن أبي رافع قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم علياً أميراً على اليمن، وخرج معه رجل من أسلم يقال له: عمرو بن شماس فرجع وهو يذم علياً ويشكوه، فبعث إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «اخسأ يا عمرو هل رأيت من علي جوراً في حكمه أو إثرة في قسمة» ؟!!! قال: اللهم لا. قال عَلَيْ الله الله عليه وسلم حتى عرف ذلك في وجهه ثم قال: «مَنْ قال: فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى عرف ذلك في وجهه ثم قال: «مَنْ أبغضه فقد أبغضي ومن أبغضني ومن أبغضني ومن أحبني ومن أحبن الله تعالى».

أقول: وقد علّق عليه بقوله: رواه البزار وفيه رجال وثقوا على ضعفهم "، مضافاً إلى أنّه واضح الدلالة في المقصود فلا تعليق!.

وفي هذا الخصوص خرّج الهيثمي قال: وعن بريدة قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بعثين إلى اليمن على أحدهما علي بن أبي طالب رضي الله عنه وعلى الآخر خالد بن الوليد فقال: «إذا التقيتم فعلي على الناس وإن افترقتما فكل واحد منكما على جنده» قال: فلقينا بني زيد من أهل اليمن فاقتتلنا فظهر المسلمون على المشركين، فقتلنا المقاتلة وسبينا الذرية فاصطفى علي امرأة من السبي لنفسه، قال: بريدة فكتب معي خالد بن الوليد إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يخبره بذلك، فلما أتيت النبي صلى الله عليه وسلم دفعت الكتاب فقرىء عليه فرأيت الغضب في وجه رسوله الله صلى الله عليه وسلم فقلت: يا رسول الله هذا مكان العائذ!! بعثتني مع رجل وأمرتني أن أطيعه ففعلت ما أرسلت به، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تقع في على فائه مني وأنا منه وهو وليكم بعدي» قلت (=الهيثمي):

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ۲: ۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) ومعنى ذلك أنَّ عمرو بن شماس يبغض علياً بلا إرادة، وبلا سبب شرعي يوجب البغض، نعوذ بالله من هذا الخذلان.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٢٩.

رواه الترمني باختصار رواه أحمد والبزار باختصار؛ وفيه الأجلح الكندي، وثقه ابن معين وغيره وضعفه جماعة، وبقية رجل أحمد رجال الصحيح (۱).

أقول: وقد خرّجه من طريق آخر فيه: فوقعت في علي حتى فرغت، ثمّ رفعت رأسي فرأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم غضب غضباً لم أره غضب مثله إلاّ يوم قريظة والنضير، فنظر إليّ فقال: «يا بريدة احب عليا فانما يفعل ما أمر به» فقمت وما من الناس أحد أحب إليّ منه، وقد علق عليه بقوله: رواه الطبراني في الأوسط وفيه ضعفاء وثقهم ابن حبان<sup>(۱)</sup>.

أقول: أنا لم استقص كل طرق الأحاديث السالفة، بل اجتزأت على خصوص الأحاديث المصرحة بغضب النبي من أجل علي، وإلا فمضمون قول الرسول الآنف بالنظر لكل الطرق من المتواترات، وليس من شأننا البسط هاهنا، فافهم ذلك.

على أيّ حال فنحن نخلص من ذلك إلى أنّ مثل قول النبي: «لا تقع في علي فانّه منيّ وأنا منه وهو وليكم بعدي» في إطار الغضب النبوي الذي قد تكون نتيجته الكفر ودخول النار يوضح معالم طريقة تفكير النبوة في مواجهة آيديولوجية الخصومة مع آليات بقاء الدين، فمن مجموع ما تقدم وما شاكله من مقررات نبوية..؛ فأمير المؤمنين علي أكفأ من يجسد الآليات السماوية لغرض حماية الدين، وفيما أعتقد فالصحابة على علم بذلك، ولكنّهم لما أمعنوا في تناسي علي، وتناسي ما قررته النبوة في حقّه أمعن النبي في التشديد عليهم بإعلان النتائج الخطيرة التي تستتبع ذلك التناسي..؛ كاستتباع المعلول للعلة..

وقد تقول: إنّ نصوص النبوة في حق علي كلّها ضرورية الصدور عن معين الرسالة، والرسول لا بدّ أن يقولها لإثبات إمامته وخلافته، سواء أغضبه الصحابة ـ ببغضهم علياً \_ أم لا، وسواء نجح الشيخان في غزوة خيبر أم فشلا، وسواء...

أقول: مر عليك أن بعض أهل السنة أثبتوا استحقاق أبي بكر للخلافة بمجرد حديث سد الأبواب..؛ على ما في هذا الحديث من علل ناطقة ببطلانه وعدم إمكانية صدوره، كما قد مر عليك أن حديث سد الأبواب شيء من مختصات أمير المؤمنين علي وثابت له عن رسول الله، فبالنظر لذلك هل نحن نشك في أنّه كاف وحده في

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٩: ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ١٢٩.

إثبات إمامته..؟. وهل ينبغي الشك في أنّ مثل حديث: « أنت منّي بمنزلة هارون من موسى » كاف وحده في إثبات الإمامة؟. وهل من شك في أنّ مثل حديث الغدير كاف وحده في إثبات الإمامة وقيادة الأمّة؟ وكذلك حديث الكساء وغير ذلك من المتواترات التي اختص الله ورسوله بها علياً وأهل بيته دون سواهم.

الذي أريد قوله: إنّ حديثاً نبوياً واحداً أو اثنين أو قل: ثلاثة أو أربعة يكفي أو تكفي في إثبات إمامة علي، ولكن إذا تساءلنا عمّا يدعو النبي عَيَّالُهُ لأن يكثر ويصر على إعلان هذا العدد الضخم من مقررات السماء في حق علي مع إنّ الإكثار ليس هو من صالح الأمّة؛ لأنّ هذه المقررات في حدود ذلك العدد الضخم آيات متواترات، والتكذيب بالأيات من هذا القبيل يستوجب دخول النّار؟؟؟.

أقول: فإذا ما تساءلنا لا جواب سوى أن نقول: بلى، إنّنا نقطع أنّ حديثاً نبوياً واحداً أو حديثين أو ثلاثة أو أربعة يكفي أو تكفي لإثبات إمامة علي، ولكن الرسول للما رأى الصحابة لا يعبأون بالحديث الواحد والاثنين والثلاثة عناداً، أو كما يقول عمرو بن شماس: بعض بغض علي لا أملكه (=بدون سبب) احتاج عَيْنِهُ لأن يؤسس مبادىء، لا لإثبات إمامة علي ووجوب اتّباعه فحسب، بل للتأكيد على حصرها فيه، لتمييع احتمال أنّ غيره مثله في الاستحقاق، فكلّما رأى النبي انفلاتاً من الصحابة عن الجّادة في هذا الامر (بدون سبب) شدّ عَيْنِهُ عليهم بالنصوص والحجج والآيات حتى يضمن عَيْنِهُ بقاء بيضة الدين وتحقيق الهدف السماوي المنشود المطوي في علي..

والحاصل: فما يستتبع معاندة النبي والإمعان في حطّ الصحابة لآليات بقاء الدين والازورار عنها وعن أهل البيت الجيّ بدون سبب، إمعان النبي في مواجهة هذه الطريقة اللامسؤولة في التفكير، ولكن مع جزاء خطير هذه المرّة، هو الكفر أو ما يضارعه على ما نصّت عليه الآية في قوله تعالى: ﴿ . . . لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ . . . ﴾ . .

وقد تقول: لماذا تكون النتيجة هي الكفر أو ما هو قريب منه؟ وما هو الجواب المنهجي عن ذلك.

قلنا: قد مرّ عليك سابقاً أنّ جوهر نظرية تقسيم النصوص يقوم على أساس ما فاض عن النبي بالتواتر، كما قد مر عليك أنّ المتواتر يورث العلم (الضروري أو النظري) فعلى هذا فمعاندة النبوة فيما تواتر عنها إنكار لضروري من ضروريات

الدين أو هو إنكار لما هو معلوم من الدين بالضرورة، والمنكر للضروريات \_ التي يتأسس عليها الدين \_ فيما علمت كافر أو مرتد أو مستحق للعقاب الشديد بإجماع، ويشبه هذا ما حصل في الأمم السابقة؛ فإنّ ثمود كفروا ربهم لمّا عقروا النّاقة؛ وفذلكة ذلك أنّ الناقة ثمّا هو معلوم بالضرورة عن الله بتوسط صالح النبي، ولا يوجد أدنى احتمال أنّها عن غير صالح النبي عن الله، فإنكارها بقتلها يوجب الكفر؛ وبكلمة واحدة فالرد كما أجمع أهل القبلة على كل ما هو معلوم بالضرورة يوجب ما ذكرنا....

# حديث ارتد الناس إلا ثلاثة:

نرى من الضروري إلفات نظر أهل السنّة وحتّى بعض الشيعة إلى هذا الحديث الله الخي اتخذ منه المرجفون بضاعة كاسدة للتشنيع على مذهب الشيعة الإماميّة الإثني عشرية بنزعم أنّ الشيعة كفّرت كلّ الأمّة بعد أن اصطفى الله النبي محمداً لجواره إلا ثلاثة نفر هم سلمان وأبو ذر والمقداد..

روى المفيد رحمه الله عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرمي قال: قال أبو جعفر الطيخ: ارتد الناس إلا ثلاثة نفر: سلمان وأبو ذر، والمقداد، قال: فقلت: فعمار؟ فقال: قد كان جاض جيضة (١٠).

أقول: جاض جيضة بالمعجمة، ويقرأ أيضاً: حاص حيصة بالمهملة وكلاهما بمعنى حاد وزاغ، والمقصود بحسب ما يظهر من النص أنّ عمّاراً رضي الله عنه وأرضاه مال عن الطريقة شيئاً قليلاً، وهذا واضح، ومن ثمّ فهذا الحديث من الأحاديث الخطيرة التي لم يفهمها الكثير فهماً علمياً، بل إنّ كثيراً منهم لم يحاولوا أن يتفهموه طبقاً لقواعد علوم الحديث والمصطلح المتفق عليها بين الفريقين، وأهم هذه القواعد هو بطلان الاحتجاج بالعام أو بالمطلق مع إجماله في السعة والضيق هذا أولاً؛ وثانياً بطلان الاحتجاج بالعام أو بالمطلق قبل الفحص؛ ولبيان ذلك نقول: إنّ الحديث يقول: انّ الحديث يقول: انّ الحديث يقول: انّ الحديث

الاحتمال الأول: أن يكون الارتداد هو الارتداد الكلي عن الدين بالجحود مثلاً؛ ولازم ذلك الكفر الكامل ودخول النّار، والتوبة لا تنفع هنا؛ لأنّه من إنكار ما هو

<sup>(</sup>١) الاختصاص للشيخ المفيد: ١٠. طبع قم / جماعة المدرسين.

معلوم بالضرورة عن النبي.

الاحتمال الثاني: أن يكون الارتداد هو الارتداد الجزئي عن الدين؛ وهذا من قبيل شرب الخمر وقطع الصلاة مع الاعتقاد بأنهما من شرع الله، ولا يلزم من ذلك الكفر ودخول النّار على نحو الحتم؛ لأنّ باب التوبة مفتوح لمثل ذلك.

الاحتمال الثالث: الألف واللام في كلمة: النّاس جنسية؛ ولازم ذلك ارتداد كل النّاس.

الاحتمال الرابع: الألف واللام في كلمة النّاس عهدية؛ ولازم ذلك أنّ المرتدين بعض النّاس لا كلّهم.

فهذه احتمالات أربعة، ولقد أخبرناك أنْ ليس في قواعد الاستدلال عند الفريقين السنة والشيعة ما يسوّغ الاحتجاج بالعام أو بالمطلق المجملين، كما لا يسوغ الاحتجاج بالعام وبالمطلق، قبل الفحص حتى لو لم يكونا مجملين؛ وذلك لاحتمال التخصيص والتقييد...، وبما أنّ هذا الحديث ورد من طرق الشيعة الإمامية الإثني عشرية يجب الفحص في طرقهم للبحث عمّا من شأنه رفع الإجمال في الحديث الأنف..

وبعد الفحص عثرنا على رواية أبطلت مفعول الاحتمال الأول من الأساس وكذلك الثالث؛ فقد روى الكشي بسند ـ لا شك في أنّه صحيح ـ عن محمد بن إساعيل، قال: حدثني الفصل بن شاذان، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبد الله ارتد الناس إلا ثلاثة أبو ذر وسلمان والمقداد قال: فقال أبو عبد الله الكليم: فأين أبو ساسان وأبو عمارة الانصاري؟!(١).

فهذا نص صحيح على أنّ الحصر في أولئك الثلاثة لا يعني أنّ غيرهم ليس مسلماً أو ليس مؤمناً أو أنّه ليس من أهل الجنّة، ومن آيات بطلان ذينك الاحتمالين هو يقين الشيعة خلفاً عن سلف بأنّ مثل حذيفة وأبي أيّوب الأنصاري، وقيس بن سعد بن عبادة، وأبي التيهان الأنصاري، وخزيمة بن ثابت الأنصاري، وعمّار بن ياسر، وجابر بن عبد الله الأنصارين وأم المؤمنين أم سلمة، وأسماء وعشرات غيرهم من الصحابة، بل حتى مثل عبد الله بن مسعود وأبي سعيد الخدري ومن على شاكلتهما على الأرجح عندي..، هم من أهل الجنّة..

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال ١: ٣٨.

وكذلك فمن آيات بطلان ذينك الاحتمالين وأنّ الألف واللام للعهد وليسا للجنس؛ أي لخصوص من علم بالضرورة عن النبي فجحد فعاند عن كامل الاختيار، هو أنّ سيّدي شباب أهل الجنّة لم يستثنهما الحديث، مع أنّهما مع جدّهما في أعلى علّين لا يشك في ذلك مسلم في قلبه ذرة من التوحيد..

فتحصل أنّ المقصود بارتداد الناس هو الزيغ عن الحق والحيد عن الصراط ممّا يرتفع بالتوبة والإياب إلى الحق كما حصل لعمّار بن ياسر وخزيمة بن ثابت وأبي أيوب رضوان الله تعالى عليهم، وكما حصل لمئات من الصحابة من بعد هؤلاء ممّن مالىء الحق على الباطل وشهد حروب علي المقدّسة؛ فنحن معاشر الشيعة الإمامية نقول ذلك ونعتقد خلفاً عن سلف أنّ مئات الصحابة المخلصين كانوا مع على في صفين ضد معاوية، وها هم أئمتنا يحتجون بنصوص كثيرة في هذا الشأن لا يسعنا سردها كلّها؛ كرواية عبد الرحمن بن أبي أبزى مثلاً.

قال ابن حجر في الإصابة: وأسند إبن السكن من طريق جعفر إبن أبي المغيرة عن عبد الله بن عبد الرحمن أبزى قال: شهدنا مع علي الطيخ من بايع بيعة الرضوان، تحت الشجرة ثمان مأة نفس صفين، فقتل منا ثلاثمائة وستون (١١)..

وقال ابن عبد البر في الإستيعاب قال عبد الرحمن بن أبزى: شهدنا مع علي صفين في ثمان مأة ممن بايع بيعة الرضوان...(٢).

والحاصل: فالارتداد ليس هو الارتداد الكامل، الذي يوجب الخروج عن الدّين، فمراتب الإيمان كثيرة، أعلاها في الرتبة، فيما بعد العصمة، ما حاز عليه أولئك الثلاثة، في حين أنّ هذا لا ينفي إيمان مثل عمّار وخزيمة وأبي ساسان في الرتب الباقية (وأيّ رتب عظيمة لأمثل هؤلاء هي والله؟؟) والكلام هو الكلام في الباقين على المتفاوت، ولقد تقدّم عليك في نظرية تقسيم النصوص أنّ هناك مرحلتين في الدين هما الإيمان والإسلام، ونفي إيمان المرء لا يعني نفي إسلامه بحال من الأحوال، ولذلك يحكم الشيعة الإمامية لكلّ من قاتل أمير المؤمنين عليّاً في الجمل أو صفين بالإسلام، لكن ينفي عنه الإيمان!!

هـذا، لكن نشير إلى أنّ بعضاً من الصحابة ومن غير الصحابة جحدوا ما أصرّ

<sup>(</sup>١) الإصابة٤: ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) الإستيعاب ٢: ٤١٣.

النبي على أن يصل إلينا بالتواتر ممّا يعلن عن موقعية أمير المؤمنين علي وأهل البيت السماوية بما لا يمكن تبريره بشيء معقول، بل قد قتلوهم قتلاً بكت له حتى العجماوات، وهتكوا ستر الله حتى اهتز عرش الله، والفعل أصدق أنباء من القول في هنه الموارد، وعلى ضوء ما مرّ فجحود حق أهل البيت ومحاولة استئصالهم بهنه الصيغ البشعة، إنكار لما هو معلوم عن النبي بالضرورة، وفعل ذلك \_ فيما علمت \_ كفر أو ما يضارع الكفر، والشيعة على هذا الأساس لا ترى أنّ مثل معاوية وعمرو بن العاص ويزيد والحجاج ومن كان على منوالهم أو من كانوا على منواله يفلحون في شيء.

على أيّ حال فممّا يدلّ على أصل الموضوع \_ وما أكثر النصوص \_ ما أخرجه الترمذي بقوله: حدثنا محمد بن فضيل عن الأجلح عن أبي الزبير عن جابر قال: دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم علياً يوم الطائف فانتجاه، فقال الناس: لقد طال نجواه مع ابن عمه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما انتجيته ولكن الله انتجاه» هذا حديث حسن...، ومعنى قوله: «ولكن الله انتجاه» يقول: إنّ الله أمرني أن أنتجى معه (۱).

أقـول: وهـو نـص في المطلـوب، وأنّ الصـحابة لمّـا أثـاروا الشكوك باختصاص الرسول عليًّا بالانتجاء، أعلمهم عَيَيْظُ بأنّ أمرٌ ربّاني وحكم سماوي.

#### المورد الثاني:

أخبر تنا الروايات المتواترة الأخرى في حق البضعة المحمدية ما أخرجه البخاري عن ابن أبي مليكة، عن المسور بن مخرمة أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» (١).

هـذا ما رواه ابن أبي مليكة عن المسور بن مخرمة عن رسول الله عَلَيْهُم، ولكن قد أخرج البخاري زيادة في هذا النص خلافاً لعادته؛ لأنّ عادته فيما لاح لك بتر الحديث، وأحسبك عزيزي القارىء بعد فصول هذه الدراسة جدُّ خبير في أي شأن هي الزيادة؟!! لقد أتى بها البخاري للحط من قيمة أمير المؤمنين علي؛ فلقد روى بسنده عن الزهري قال: حدثني علي بن حسين أنّ المسور بن مخرمة قال: إنّ علياً خطب بنت أبى

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥: ٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤: ٢١٠.

جهل فسمعت بذلك فاطمة فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يزعم قومك أنّك لا تغضب لبناتك، وهذا عليّ ناكح بنت أبي جهل!! فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فسمعته حين تشهد يقول: «أمّا بعد فإنّي أنكحت أبا العاص بن الربيع () فحدثني وصدقني وأنّ فاطمة بضعة مني وإنّي أكره أن يسوؤها، والله لا تجتمع بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم وبنت عدو الله عند رجل واحد» فترك على الخطبة (٢).

أقول: أمّا قوله عَيْرُهُ: « فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» فلم يتردد في صدوره أحد من أهل القبلة، والجميع جازم به عن النبي، أمّا الزيادة فكذب على رسول الله؛ وآية الكذب ما سرده البخاري نفسه في النص السابق عن المسور أنّه قال: فسمعته (=النبي) حين تشهد...، وهذا كذب لأنّ مسلماً في صحيحه أخرج الحديث بنفس سند البخاري وبلفظ أنّ المسور قال: فسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يخطب الناس في ذلك على منبره هذا وأنا يومئذ محتلم أن وهكذا ورد في فضائل أحمد (أن) ومستدرك الحاكم (أن) وخصائص النسائي (أن وغيرها من مصادر... هذا على حين أجمع المفسرون والمؤرخون وأهل السيرة أنّ المسور لم يكن محتلماً في ذلك التاريخ، وحسبك أنّ ابن حجر قال: وهو مشكل المأخذ؛ لأنّ المؤرخين لم يختلفوا أن مولد المسور كان بعد الهجرة، وقصة خطبة علي كانت بعد مولد المسور بنحو من ست المسور كان بعد الهجرة، وقصة خطبة علي كانت بعد مولد المسور بنحو من ست سنين أو سبع سنين، فكيف يسمّى محتلما؟! (أن. فبهت الذي افترى!.

وممّا هـو نـص في كـذب زيـادة الـبخاري أنّ أهل السنّة رووا أنّ عليّاً كان يباشر النسـاء غـير فاطمـة مـن دون أن يغضـب الرسـول أو فاطمـة، بل على العكس نجد

<sup>(</sup>١) زوج زينب بنت النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم٧: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الحاكم ٣: ٣٣٥.

<sup>(</sup>٦) خصائص النسائي: ١٢٢.

<sup>(</sup>۷) تهذیب التهذیب لابن حجر ۱۳۸ . ۱۳۸

الرسول يمتدحه ويدافع عنه؛ ومن ذلك ما أخرجه الإمام أحمد () وابن عساكر () والمزي وغيرهم واللفظ للمزي وعن عبد الله بن بريدة، عن أبيه، قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم علياً إلى خالد بن الوليد إلى اليمن ليقسم الخمس وقال روح مرة: ليقبض الخمس، قال: فأصبح علي، ورأسه يقطر ()، قال: فقال خالد لبريدة: ألا ترى إلى ما يصنع هذا؟ قال: فلما رجعت إلى النبي صلى الله عليه وسلم أخبرته بما صنع علي، قال: وكنت أبغض علياً، قال: فقال: «يا بريدة أتبغض علياً »؟ قال: قلت: نعم، قال: «فلا تبغضه»، قال روح مرة: «وأحبه فإن له في الخمس أكثر من ذلك» ().

وما يثير الدهشة أنّ هذا المضمون رواه البخاري بنفسه عن عبد الله بن بريلة عن أبيه رضي الله عنه قال: بعث النبي صلى الله عليه وسلم علياً إلى خالد ليقبض الخمس وكنت أبغض علياً وقد اغتسل فقلت لخالد: ألا ترى إلى هذا؟! فلمّا قدمنا على النبي صلى الله عليه وسلم ذكرت ذلك له فقال: «يا بريلة أتبغض علياً» قلت: نعم، قال: «لا تبغضه فإنّ له في الخمس أكثر من ذلك» في وفي خصائص النسائي بالسند المذكور: وفي السبي وصيفة من أفضل السبي، فلمّا خمسه صارت في الخمس، شم خمّس فصارت في الخمس، على الله عليه وسلم، ثم خمّس فصارت في آل على ؛ فأتانا ورأسه يقطر فقلنا: ما هذا؟ فقل: ألم ترو إلى الوصيفة فإنّها صارت في الخمس...

فقال عَلَيْ الله الله الله الله الله الله عليا»؟ قلت: نعم، فقال: «لا تبغضه، وإنْ كنت تحبه فازدد له حباً؛ فوالذي نفسي بيده لنصيب آل علي في الخمس أفضل من وصيفة» فما كان أحد من النّاس بعد قول رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب إلي

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٥: ٥٥٩.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینهٔ دمشق۲: ۱۹۶.

<sup>(</sup>٣) تقدم عليك أنّ ذلك بسبب ما ذكره بريلة في النصوص السابقة بقوله: فعمد عليُّ إلى جارية من الخمس فأخذها لنفسه، على ما أخرجه الحاكم والهيثمي بأسانيدها الصحيحة.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الكمال ٢٠: ٢٠. ٤٦٠.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٥: ١١٠، وإنّما لم نكتف برواية البخاري أعلاه لما فيها من إيهام لا يرتفع من دون رواية المزي التي سبقتها.

من علي رضي الله عنه (۱).

أقول: فلماذا لم يغضب النبي أو فاطمة؟؟؟؟.

ثمّ نشير إلى أنّ إصطفاء على الجارية من الخمس ودعوى مباشرته إيّاها إلزام لمن يشتهي الطعن في علي بنصوصه هو، فلا تغفل!.

ولو طوينا صفحاً عن هذه الكذبة، لنا أن نتحدث عن دوافع النبوة لأن تعلن عن حقيقة أنّ: «فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبي» فليس أمامنا من خيارات تاريخية سوى أن نقول: إنّ من أمعن في إغضاب هذه البضعة المقدّسة هم خصوم علي؛ فلقد أخرج البخاري قال: حدثنا عبد العزيز بن عبد الله، حدثنا إبراهيم بن سعد عن صالح عن ابن شهاب قال: أخبرني عروة بن الزبير أنّ عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها أخبرته أنّ فاطمة عليها السلام ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم سألت أبا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « لا نورث ما تركنا صدقة» فغضبت فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم قالى الله عليه وسلم قبات توفيت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم فهجرت أبا بكر فلم تزل مهاجرته حتى توفيت وعاشت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة أشهر (۲).

وفي موضع آخر من الصحيح وبنحو السند السابق: ... فأبى أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فوجدت (=غضبت) فاطمة على أبي بكر في ذلك فهجرته، فلم تكلمه حتى توفيت، وعاشت بعد النبي صلى الله عليه وسلم ستة أشهر فلمّا توفيت دفنها زوجها علي ليلاً \_ ولم يؤذن بها أبا بكر \_ وصلّى عليها، وكان لعلي من الناس وجه حياة فاطمة، فلمّا توفيت استنكر عليّ وجوه الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر (٣).

وحتى لا ينسى القارىء الكريم فإنّ ما يهمّنا من هذا الموضوع هو إثبات أنّ مثل قول النبي: « فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» أضحى معياراً سماوياً للخوض في سبل الله؛ وآية ذلك أنّ هذا النص وما يجري مجراه هو الذي لوى أعناق أتباع

<sup>(</sup>۱) خصائص النسائي: ۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٥: ٨٢.

البضعة المقدّسة عبر أربعة عشر قرناً من الزمان لأن لا يتولّوا من أبغضها؛ إذ المسلم وهـو حيال مـثل هـنه النصـوص وكأنّه بين لحيي الأسد؛ فإمّا أن يتولّ خصوم فاطمة ليضرب بالحديث المتواتر الآنف عرض الجدار ليردّ على رسول الله عَيْشِهُ ما هو معلوم عنه بالضرورة ويكذّبه، وإمّا لا، ولا خيار.

من هذا المنطلق يندرج النص الآنف في القسم الثاني من قسمي نظرية التقسيم؛ فكون غضب فاطمة معياراً كاملاً للسبيل الصحيح، يعني أنّه عنصر من عناصر مشروع النبوة في الإبقاء على الدين، ولولا ذلك لاختلط الصح بالخطأ، ولما وقفنا على منابعهما، ولتاهت السبل إلى الله والرسول عَلَيْظِيْهُ..

وهناك من يقول: إنّ غضب فاطمة من أبي بكر وهجرانها له لا يعدو غضب إمرأة على حادثة بسيطة، الأمر الذي لا يخدش بمقاميهما، وقول الرسول في حق فاطمة: « فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني » لا يعدو هو الآخر الفضيلة الجردة لشخصها، تنتهى بموتها سلام الله عليها!.

ولكن الواقع يقول: إنّ هذا النص آية من آيات النبوة، ومعجز تاريخي من معاجز الرسالة، وإذا كان الغضب عمّا لا يعبأ به التاريخ ولا يلتفت إليه الإنسان، فلماذا نجد أنّ غضب فاطمة بعد أن كان يدور مدار شخصها المقدس وهي حيّة، أضحى بعد عماتها شعاراً لملايين من أتباعها لمجرد قوله النبي: « فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» ناهيك عمّا يجري هذا الجرى من بقية النصوص، أو ليس هذا من معجزات النبي أم ماذا؟.

وهل هناك من غضب في طول التاريخ من لدن آدم وحتى هذه الساعة وجد له من الأتباع ما وجد لغضب فاطمة؟.

على أنّ افتراض أنّ شيعتها ومن يتولاها على ضلالة اتّهامٌ صريح للرسول فيما أعلى: «فاطمة بضعة أعلى: «فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني» فهل الرسول \_ بنظر القائل \_ هو من أوقعهم في هذه الضلالة؟؟؟؟.

وقد يقال: إنّ أتباع الشيخين كأبي بكر وعمر بالملايين أيضاً، بل هم أكثر، والكلام هو الكلام؟!!.

قلُّنا: هـذا \_ لعمر الرحمن \_ بمنتهى السذاجة والتهلهل؛ فإنَّ اتَّبَاعَ فاطمة أمرَّ

سماوي وحكم نبوي دلت عليه نصوص متواترة متظافرة، أجمع أهل القبلة على صحة كثير منها، أحدها النص المتواتر أعلاه، على حين أنّ اتّبّاع خصومها يفتقر إلى مثل هاتيك النصوص، ونحن نطالب الآخرين ببعضها بل بواحد منها متواتر أجمع عليه أهل القبلة، ولا سبيل ـ فيما نعلم ـ لإيجاده!!!.

وأنبّه إلى أنّ ما ذكرناه لا يعدو الاستدلال المنهجي بما رواه البخاري وغيره عن رسول الله عَيْقِيلًا ولا يقصد منه الطعن بالخليفة أبي بكر طعناً طائفياً جاهلاً؛ فأبو بكر غير معصوم باتفاق الجميع هذا أولاً، وثانياً فالنص يقول إنّ غضب فاطمة تعبير حيّ لغضب الرسول، وشكل مقدّس من أشكاله، يضاف إلى ذلك أنّ غضب الرسول تعبير حيّ لغضب الله، وشكل مقدّس من أشكاله فيما هو معلوم للجميع بالضرورة، ومع هذا فهل يجب على المسلم أيّ مسلم أن يغضب لغضب الله ورسوله أم لا؟؟؟!!!.

تجيب معاشر الشيعة الإمامية الاثني عشرية: بنعم، وأنّه من دين الله، والحجة المتواترة المعلومة بالضرورة - في ذلك ما رواه البخاري آنفاً، ولقد حذر الله تعالى من الاتباع الأعمى في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرّسُولِ قَالُوا كَالْتِاعِ الأعمى في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدُننا عَلَيْهُ آبَاءَنا أُولَوْ كَانَ أَبَاوُهُ مُ لا يَعْلَمُونَ شَيئنا وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ (" وكذلك في قوله: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدُننا عَلَيْهَا آبَاءَنا وَاللهُ أَمْرَنا بِهَا قُلُ إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (").

#### المورد الثالث:

روى أبو داود وغيره عن ربعي بن حراش، عن علي بن أبي طالب قال: خرج عبدان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يعني يوم الحديبية قبل الصلح، فكتب إليه مواليهم فقالوا: يا محمد والله ما خرجوا إليك رغبة في دينك، وإنّما خرجوا هرباً من الرق، فقال ناس: صدقوا يا رسول الله رُدّهم إليهم، فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: «ما أراكم تنتهون يا معشر قريش حتى يبعث الله عليكم من يضرب

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٨.

رقابكم على هذا» وأبى أنْ يردهم، وقال: «هم عتقاء الله عزوجل»<sup>(۱)</sup>.

هذا الحديث كغيره من الأحاديث التي تنطوي على مشروع ستر فضائح بعض رموز الصحابة؛ إذ مثل هذه القضية لا تغفل بالذكر عمن أشار على رسول الله بما أغضبه بما لا يوافق مراد النبوة، ولا بأس بتذكير القارىء على أهمية منهجنا في قرائة نصوص التاريخ والحديث؛ إذ على ضوء المنهج الكلاسيكي لا نستطيع البت بإسم الناس الذين أغضبوا الرسول بقولهم: صدقوا يارسول الله، إلا بضرب من الظن لا يغني من الحق شيئاً، أمّا على ضوء ما توصلنا إليه في بحوثنا السابقة حول ملابسات قوله تعالى: ﴿وشَاوِرهُمُ في الأَمْر ﴾ فلا ترديد عندنا في أنّهما الشيخان أبو بكر وعمر؛ إذ قد عرفت أنّ النبي كان مأموراً بمشاورة الصحابة وبالذات الشيخين أبي بكر وعمر على ما جزم به ابن عبّاس، فتذكر!!!.

على أنّنا قد لا نحتاج إلى عبء الخوض في غمار ذلك المنهج بعد قول الحاكم: أخبرنا أبو جعفر محمد بن علي الشيباني، حدثنا ابن أبي غرزة، حدثنا محمد بن سعيد الأصبهاني، حدثنا شريك، عن ربعي بن حراش، عن علي رضي الله عنه قال لما افتتح رسول الله صلى الله عليه وآله مكة أتاه ناس من قريش، فقالوا: يا محمد إنّا حلفاؤك وقومك، وإنّه لحق بك أرقاؤنا (=عبيدنا) ليس لهم رغبة في الإسلام، وإنّما فرّوا من العمل، فارددهم علينا، فشاور أبا بكر في أمرهم فقال: صدقوا يا رسول الله، فقال لعمر: «ما ترى» فقل مثل قول أبي بكر. فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: « يا معشر قريش ليبعثن الله عليكم رجلاً منكم امتحن الله قلبه للإيمان فيضرب رقابكم على المدين». فقال أبو بكر: أنا هو يارسول الله؟ قال: «لا» قال عمر: أنا هو يا على المدين». فقال أبو بكر: أنا هو يارسول الله؟ قال: «لا تكذبوا على فإنّه من يكذب علي يخصفها، ثم قال علي: أما إنّي سمعته يقول: «لا تكذبوا على فإنّه من يكذب علي يلج النار». وقد على عليه بقوله: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه "أن وكذلك الذهبي في تلخيصه، بل قد أكد الذهبي سماء محمد بن سعيد يخرجه "أن وكذلك الذهبي في تلخيصه، بل قد أكد الذهبي سماء محمد بن سعيد الأصبهاني لشريك بقوله: الأصبهاني سمعه من شريك"، وقد أخرجه الترمذي في الأصبهاني لشريك بقوله: الأصبهاني سمعه من شريك"، وقد أخرجه الترمذي في

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ۱: ۲۱۱.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٢: ١٣٧ \_ ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) تلخيص المستدرك ١: ١٣٨.

سننه وذكر أنّه: حديث حسن صحيح (١).

ثم إنّ النص واضح في المطلوب؛ إذ قد أخبرناك أنّ كثيراً من البينات السماوية لا تفيض عن الساحة النبوية إلا بعد خيبة الأمل بالصحابة؛ على أنّ غضب النبي آية من آيات الله في خيبة الأمل تلك، مضافاً إلى أنّ قول الرسول: «يا معشر قريش ليبعثن الله عليكم رجلاً منكم امتحن الله قلبه للإيمان فيضرب رقابكم على المدين، وفيما ضرورة سماوية أفرزها تلكّؤ الصحابة في عملية الانسجام المرضي مع الدين، وفيما عدا ذلك لن يكتب للدين البقاء إلا بعد ضرب رقاب قريش عليه، وهذا هو الذي نهض بكاهله أمير المؤمنين علي من بعد الرسول عَلَيْلُهُ ، ونحن على ضوء هذا التقرير كنّا قد جزمنا بأنّ مثل هذه النصوص تنطوي على مشروع الإبقاء على كلمة الله العليي، ومن ثمّ فالنص واضح في أنّ الشيخين أبا بكر وعمر حتى ساعة صدور النص لم يمتحن الله قلبيهما للإيمان قياساً بأمير المؤمنين؛ وقول الرسول لكليهما: «لا» نص جليّ في ذلك.

## المورد الرابع:

في هذا المورد نريد أن نتحدث عن معيار واحد من معايير الإيمان الصحيح التي هي بالعشرات بل أكثر، وهؤلاء الذين يجرجرون (٢) بضلالة أتباع أهل البيت جرجرة البعير عليهم أن يعوا المسألة من خلال ما اتفق عليه أهل القبلة قاطبة؛ بحذف الزوائد التي لا مستند لها إلا الأهواء؛ فمن ذلك أحاديث نبوية أكثرنا من سردها عليك سابقاً، وسنعاود سردها هنا في إطار علميّ آخر؛ أي بين استفزاز قريش المغضب للنبي وبين منهج الرسول في إبقاء الدين (=نظرية التقسيم)..

فلقد سردنا لك سابقاً مضمون ما أخرجه الترمذي أنّ العباس بن عبد المطلب دخل على رسول الله صلّى الله عليه وسلم مغضباً وأنا عنده فقال: «ما أغضبك»؟ قال: يا رسول الله! ما لنا ولقريش إذا تلاقوا بينهم تلاقوا بوجوه مبشرة، وإذا لقونا لقونا بغير ذلك، قال: فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أحمر وجهه ثمّ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٥: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) الجرجرة: الصوت الذي يحدثه البعير حين دخول الماء في جوفه، ويستعار لمن يتكلم بصوت ذي ضجيج.

قال: «والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجلٍ الإيمان حتى يحبكم لله ولرسوله...» هذا حديث حسن صحيح (١).

وكذلك قوله عَيْنَ : «لا يدخل الإيمان قلب امرى حتى يحبكم لله ولقرابتي»(١٠).

وقال ابن عباس أيضاً: قال أبي: يا رسول الله عَلَيْهُ قَد تركت فينا ضُغائن منذ صنعت الذي صنعت فقال عَلَيْهُ: «لا يبلغون الإيمان حتى يحبوكم لله ولقرابتي» ". وقوله عَلَيْهُ: «لو أنّ رجلاً صفن بين الركن والمقام فصلّى وصام ثمّ لقى الله وهو مبغض لأهل بيت محمد عَلَيْهُ دخل النار» ".

وأخرج الحاكم عن عاصم بن ضمرة عن علي رضى الله عنه قال أخبرني رسول الله صلى الله عليه وآله: «أنّ أول من يدخل الجنة أنا وفاطمة والحسن والحسين». قلت: يا رسول الله فمحبونا؟. قال: «من ورائكم» (قلا عيناي أنّ الذهبي لمّا لم يجد ما الإسناد ولم يخرجه، ومن أظرف ما سمعته أذناي وقرأته عيناي أنّ الذهبي لمّا لم يجد ما يطعن به على سند هذا الحديث قال: والحديث منكر يشهد القلب بوضعه (أ) فأمعن النظر رحمك الله في خبط القوم؛ والنابه اللبيب لا يفسر صنيع الذهبي هذا بغير السقوط بين براثن آيديولوجية مدرسة أهل المدينة القائمة على ترك السنّة من بغض علي أو أهل العراق، أو الشيعة؛ ما شئت فعبّر؛ ثمّ ماذا ينكر الإمام الذهبي من هذا الحديث وهو يصب في مصب قوله تعالى: ﴿لا أَسُألُ كُمُ عَلَيْهُ اللّه عِلَى اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَ

فَهل يشكُ الذهبي في أنّ مودة ذي القربي تورث هي الجنّة؟

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥: ٣١٧.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۱: ۲۰۸، ينابيع المودة ۲: ۱۱۰، كنز العمال ۱۲: ۹۷، تفسير ابن كثير ٤: ۱۲۲، الدر المنثور ٦: ۷، تاريخ مدينة دمشق ٢٦: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودة ٢: ١١٢، المعجم الكبير للطبراني ١١: ٣٤٣، تاريخ مدينة دمشق ٢٦: ٣٣٧. وقد نصّ المناوي في فيض القدير ١: ٢٥٢ على أنّ إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٣: ١٤٩، تلخيص المستدرك ٣: ١٤٩، وقد عرفت أنّه صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الحاكم ٣: ١٥١.

<sup>(</sup>٦) تلخيص المستدرك ٣: ١٥١.

على أنّ منابع معرفة دين الله هي القرآن والسنّة المتواترة وقرناء الكتاب وما يجري في هـذا المجرى فقط، لا قلب الذهبي، ولا جلده ولا شعره، ولا تراثه الزهروي العمر عبد العزيزي الأموي التيموي(١٠)!.

والنصوص في ذلك كثيرة ذكرنا بعضها في المبحث الأول من الفصل الثاني فراجع. وهي واضحة في مطلوبنا، ولكن قد تقول: إنّ منهج العمل في هذه الدراسة فيما يخص نظرية التقسيم هو النصوص المتواترة أو التي تكاد، والنصوص الأنفة لست كذلك؟.

قلنا: لو سلّمنا أنّ النصوص الآنفة ليست متواترة، فإنّنا لم نسرد كل النصوص في هذا الشأن، وحسبنا منها قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُ مُ عَلَيْهِ أَجُراً إِلاّ الْمَوَدّة فِي الْقُرْبَى ﴾ وقد عرفت سابقاً أنّ أهل البيت فاطمة وعلي والحسن والحسن أكمل مصاديقها، وأنّهم بالنظر لمقررات النبوة المتواترة هم المقصودون بالدرجة الأساس، على أنّنا قد ذكرنا لك أنّ نظرية التقسيم تحتج بالصحيح والمعتبر من أقوال النبي، من غير المتواتر إذا كان له أساس يستطيل عليه من المتواترات أو ممّا هو معلوم من الشرع بالضرورة، وما نحن فيه من هذا القبيل، وحسبك الآية الآنفة وما شاكلها، ناهيك عن حديث الثقلين وغيره.

ثم إن مجموع هذه النصوص ينطوي على منهج سماوي تهدف منه الرسالة الوقوف بوجه مشروع الغض من بني هاشم بعامة وأهل البيت بخاصة، فذلك المشروع الأسود يصور ما عدا النبي عَلَيْهُ من عموم بني هاشم زبالة أو كبا كما أخبر المنص، ونتيجة ذلك هو أنّ علياً وفاطمة والحسن والحسين طبقاً لمقررات تلك الآيديولوجية زبالة أي حين أنّ النبي لم ينفك عن إعلان: «كتاب الله وعترتي الله بنتي لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» ولمّا كان ما أعلن عَلَيْهُ من ضروريات

<sup>(</sup>١) الإمام الذهبي مّن عاصر ابن تيمية وهو قرين له، وهو وإن خالفه في كثير من الأشياء ووقف في وجهه إلاّ أنّه تأثر بأفكاره أيضاً، وليس من شأننا تفصيل ذلك.

<sup>(</sup>٢) والله الـذي لا إلـه إلا هو ما طاوعتني يدي بسهولة على كتابة مثل هذ الكفريات لولا مسؤوليّة عرض الحقيقة المرّة التي لم يقف على معالمها الكاملة أكثر المسلمين حتى هذه الساعة، هدانا الله \_ جميعاً لحب محمد وآل محمد، ولعن الله من يصرّ على بغضهم لعناً وبيلا يستحقّه.

الدين؛ لأنّه متواتر وليس فيه احتمال الخلاف باتفاق، دخل مبغضهم النار، لأنّه منكر المضروري؛ وقد أجمع أهل القبلة على أنّ منكر الضروري من أهل النّار على ما عرفت سابقاً.

#### المورد الخامس:

مر عليك سابقاً ما أخرجه عبد الرزاق عن الثوري عن جابر عن الشعبي عن عبد الله بن ثابت قال: جاء عمر بن الخطاب على النبي فقل: يا رسول الله، إني مررت بأخ لي من بني قريضة وكتب لي جوامع من التوراة، أفلا أعرضها عليك؟ فتغير وجه رسول الله. فقال عبد الله بن ثابت الأنصاري: مسخ الله عقلك يا عمر ألا ترى ما بوجه رسول الله؟. فقال عمر: رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً. فقال: «والذي نفس محمد بيده لو أصبح فيكم موسى ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم، أنتم حظى من الأمم وأنا حظكم من النبين»(۱).

والنص واضح في المطلوب، فلا تعليق.

#### المورد السادس:

روى الإمام أحمد عن خالد بن الوليد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يعاد عمّاراً يعاده الله ومن يسب عمارا يسبه الله» (٢). ومن طريق آخر أخرج عن علقمة، عن خالد بن الوليد قال: كان بيني وبين عمار كلام فأغلظت له في القول، فانطلق عمار يشكو خالداً إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فجاء خالد وعمار يشكوان فجعل يغلظ له ولا يزيده إلا غلظة والنبي صلى الله عليه وسلم ساكت، فبكى عمّار فقال: يا رسول الله ألا تراه؟.

قال: فرفع النبي صلى الله عليه وسلم رأسه وقال: «من عادى عمارا عاداه الله

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق ٦: ١١٣، ولهذا الحديث طرق كثيرة خرّجناها جميعاً سابقاً.

<sup>(</sup>۲) فضائل الصحابة لأحمد: ٤٩، وانظر مسند أحمد ٤: ٨٩، مستدرك الحاكم ٣: ٣٩١، وقد نص على أن رجاله رجال على أنه صحيح على شرط الشيخين، مجمع الزوائد ٩: ٢٩٣، وقد نص على أن رجاله رجال الصحيح، مصنف ابن أبي شيبة ٧: ٥٣٠، سنن النسائي الكبرى ٥: ٧٣، شرح نهج البلاغة ٣: ٥٠، كنز العمال ١١: ٧٢٣، تاريخ مدينة دمشق ٣٤: ٨٩٣، أسد الغابة ٤: ٥٠، سير أعلام النبلاء ١: ٥١، الإصابة ٤: ٤٧٤.

ومن أبغض عمارا أبغضه الله»(١).

قد عرفت أنّ منهج النبي في الإبقاء على الدين وإن كان يدور مع من يدور معهم القرآن حتى ساعة الحوض من آل بيته المطهّرين من الرجس، إلا أنّ نظرة النبي موضوعية في بناء نظرية لهذا الغرض، ولقد أضفى عَلِيلًا سمة الواقعية على هذه النظرية في كثير من الجوانب، حيث أخرجها عن سمة الأفلاطونية والطوباوية بمنتهى الجدارة، ومن المعلوم أنّ تحقيق مثل هذا الهدف الذي لم ينهض بأعبائه الأنبياء والمرسلون قبل الإسلام لا يتم من دون شروط تطبيقه الموضوعية فضلاً عن الذاتية، وأهم الشروط الموضوعية وجود الأعوان السماويين، وعمّار من هؤلاء الأعوان السماويين الذين ادّخرتهم النبوة لساعة الصفر حينما تشتعل نار الفتنة ويعلن أعداء أهل البيت الخصومة مع الحق، وهذا هو هدف النبي من تقريض ويعمّار بعد أن تطاول خالد وتجاسر..

وقبل توضيح هذه النقطة فالنص أعلن أنّ خالد بن الوليد أثار حفيظة النبوة وأغضبها، ولذلك أخبر النبي عَلِيلَةً أنّ البروز لمثل عمّار بالعداوة بروز لله ولرسوله بها، وأنّ مثل عمّار لا يقاس به أحد من مثل خالد وأضرابه، ولكن لماذا كلّ ذلك؟ كان المفروض أن يجيبنا نفس الخبر الآنف عن هذه المسألة، ولكن الخبر غض بصره لأسباب كثيراً ما أخبرناك بها، وهي حفظ ماء الوجوه التي لم تعقد هدنة مرضية مع أهل الدين، ولذلك نحن نجد كثيراً من النصوص مبتورة..

مهما يكن الأمر فأحمد بن حنبل بملاحظة اعتداله النسبي في هذا الأمر لم يتناس تتمة الخبر؛ فقد أخرج عن عبد الرحمن بن يزيد عن الأشتر قال: كان خالد بن الوليد يضرب الناس على الصلاة بعد العصر، قال: فقال: خالد بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم في سرية فأصبنا أهل بيت قد كانوا وَحَّدُوا فقال عمار: هؤلاء قد احتجزوا منا بتوحيدهم، فلم ألتفت إلى قول عمار، فقال عمار: أما لأخبرن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما قدمنا عليه شكاني إليه فلما رأى أنّ النبي صلى الله عليه وسلم لا ينتصر مني أدبر وعيناه تدمعان فرده النبي صلى الله عليه وسلم ثم قال: « يا خالد لا تسبب عماراً فإنّه من سب عماراً يسبه الله ومن ينتقص عماراً ينتقصه الله ومن سفه عماراً يسفهه الله» قال خالد فما من ذنوبي شيء أخوف عندي من تسفيهي عماراً".

<sup>(</sup>١) فضائل الصحابة لأحمد: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) فضائل الصحابة لأحمد: ٥٠.

علاوة على أنّ هذا الخبر - مع هذه الزيادة - اتفق المحدثون بحسب الصناعة على صحته على شرط الشيخين منهم الإمام الذهبي والحاكم والهيثمي(١) وغيرهم بل جميعهم، والنص واضح في أنّ عند خالد نزعة الفتك بأهل التوحيد، وعمّار وقف بوجهه بسبب هذا الأمر الجلل، على أنّ الرسول ﷺ إنّما وبّخ خالداً لأجل أنّ عمّاراً بات بعد موقفه ذاك معياراً لما ينبغي أن يلصق بالدين ولما لا يلصق به؛ ففتك خالد بأهل التوحيد ليس من دين الله ولا من شريعة الرسول عَيْظٌ، وهذا هو الذي يوضح أنّ مثل هذا النص ليس دفاعاً شخصياً لعمار، وليس هو من باب الفضائل الجردة عن الأهداف كما يفترض المتفيقهون؛ إنّما هو نص من تلكم النصوص التي فله بها النبي لغرض مشروع بقاء الدين؛ فمثل هذا النص حجر عثرة أمام فرضية أبي بكر أنّ خالداً هو سيف الله المسلول ليدرأ عنه فتكه بمالك بن نويرة وعموم قومه ونزوه على امرأته غصباً وظلماً وعدواناً واستهتاراً بالدين..، وهو حجر عثرة أمام مواقف الخليفة عشمان بن عفّان المذي لم ينقطع عن سبّ عمّار ومعاداته وبغضه حتى أنّه ركله في بيضتيه فأصابه الفتق فحمل إلى بيت أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها فأشرفت على العناية بـ وهو شيخ عجوز في التسعين من عمره أو أقل بقليل...، وهو حجر عشرة أمام مشروع النفعيين من الأمويين وعموم القرشيين وقاطبة المؤلفة قلوبهم في البروز لأمير المؤمنين على بالعداوة، فعمّار حتى في نظر خصومه هو معيار الحق والباطل في كـل ملابسـات الفتـنة، وهـا هي عائشة وهي من خصومه تخبرنا وتقول سمعت رسول الله يقول: «ما خُيَّرَ عمار بين أمرين إلا اختار أرشدهما» (١٠).

ولقد أخرج الحاكم عن حبة العرني قال: دخلنا مع أبي مسعود الأنصاري على حذيفة بن اليمان أسأله عن الفتن فقال: دوروا مع كتاب الله حيث ما دار، وانظروا الفئة التي فيها ابن سمية فاتبعوها فإنّه يدور مع كتاب الله حيث ما دار. قال: فقلنا له: ومن ابن سمية؟ قال: عمار؛ سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله يقول له: «لن تموت حتى تقتلك الفئة الباغية، تشرب شربة ضياح تكن آخر رزقك من الدنيا» هذا حديث صحيح عال ولم يخرجه (وافقه الذهبي وغيره.

<sup>(</sup>١) تلخيص المستدرك ٣: ٣٨٩، مستدرك الحاكم ٣: ٣٨٩، مجمع الزوائد ٩: ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) فضائل أحمد: ٥١، سنن الترمذي ٥: ٣٣٢ وقد حسّنه، مستدرك الحاكم ٣: ٣٨٨ وقد رواه بطريقين أحدهما على شرط الشيخين والأخر على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٣: ٣٩١.

أقول: حسبنا ما قدمنا من الموارد التي لم يكن قصدنا منها السرد بما هو سرد، فإنّنا في الواقع كنّا نهدف إلى تنبيه المهتمين بعلوم الحديث النبوي إلى ضرورة قرائة سنّة النبي مرة ثانية على ضوء منهج البحث الذي تعاطته هذه الدراسة، وإلاّ فالموارد أكثر من أن تحصى بسهولة..؛ ليتبين للجميع أنّ جوانب النص العقائدية والعلمية على ضوء نظرية التقسيم كثيرة للغاية، ولا ينبغي أن نجمد على جانب واحد من جوانب النص كما فعلت الكتابات والبحوث السابقة في هذا الجال..

#### وخلاصة الفصل..

هـ وأن نصـوص النبوة محكومة بطريقة تفكير سماوية، هي ترجمان عظمة الرسول محمد ﷺ في الدين والتاريخ؛ فالرسول ﷺ ليس ببغاء يجتر الكلام لينقله للآخرين، وليسـت وظيفته التبليغ عن الله تعالى كآلة التسجيل الصوتي من دون برنامج يغطي مقاطع النبي عَلَيْهُ وعنده الكثير ليتكلُّم به؛ خوفاً على الأمّة التي تتلاحى وتجادل وتعاند، ورحمة بها، وتارة أخرى يتكلم ﷺ لأنّ الدين لا يشاد إلاّ بمـا يتكلم، سواء أعجب الأمَّة الكلام أم لم يعجبها، وثالثة لا يرى الله والرسول عَيْمُولِلْهُ حاجة للكلام، لكن تداعيات جهل الأمّة \_ وأكثرها الجهّال بنص القرآن \_ تدفع الرسول عَيْنَ للكلام..، وإذن فسنَّة النبي عَيْنَ هـي مجموع هـنه الأقسام الثلاثة، وطريقة تفكير الـنبي عَيِّكِيُّهُ هـي البعد السماوي الرابع لولادة هذا القسم أو ذاك ممَّا يفيض عن شرعة النبوة والتوحيد..؛ مع التأكيد أنّ كل ذلك خوفاً منه ﷺ على الأمَّة، وفرقاً من أن تدخل النَّار، ولقد كادت طريقته المقدَّسة في التفكير أن توصد أبواب النّيران، ومنافذ غضب الله تماماً، لولا المعاندون..، وإذا كان لرسول الرحمة ـ في أعناقنا \_ فضلٌ ومنَّة، لأنَّه أصدقنا النبوة والنبأ عن الله، أفضل صدق الصادقين، فلـه عَيْزُهُمْ فِي أعناقـنا مـا هو أعظم من هذا الفضل وتلك المنّة..، فلقد كان قلقه عَيْمُؤُهُمْ عبلى أمَّته والخوف عليها من دخول النَّار غصَّة في صدره حتَّى اختاره الله، فأيِّ فضل ومنّة أعظم من ذلك؟ ولكن هل من سبيل لأن نشكر الرسول على كلّ شيء، أم نعترف أنَّنا عاجزون.. ؟؟ علم النبي عَلِيلُهُ أنَّنا عاجزون فقال عَلِيلُهُ: ﴿ قُلُ لا أَسْ أَلُكُ مُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى﴾ ولا مزيد!!!!!.

# الفصل التاسع

طريقة تفكير النبوة وانهيار

آيديولوجية مواجهة علي العَلَيْ الْأَ

(من تطبيقات نظرية التقسيم)

### طريقة تفكير النبوة

# وانهيار آيديولوجية مواجهة علي الطَّيِّكُمْ

الأولى بنا الآن أن نعرض لما روي عن النبي في بغض علي، ليقف القارىء الكريم على جانب مشرق من طريقة تفكير النبوة وهي بصدد مشروع الدفاع عن الدين، وكما علمت فهذا المشروع ليس لقلقة لسان وأحاديث مسطورة هنا وهناك في فضائل علي وفي فضائل غيره على طريقة الثيولوجيا المسيحية، فليس فيما قرره الإسلام فيما أعتقد فضائل شخصية تدور حول نفس الشخص ولا تتعداه، والأبواب المعقودة في مجاميع الحديث السنية بل وحتى الشيعية في فضائل الأشخاص وغير الأشخاص أمر لا يتوافق كثيراً مع طريقة تفكير النبوة، ولا مع ما أثر عن النبي في هذا الأمر؛ وآية ذلك كما فيما نحن فيه مثلاً أن المبغض لعلي منافق وهو من أهل النار..!!

ولكن كيف يمكن أن يكون مجرد بغض شخص واحد دليلاً تاماً على دخول المنار؟ لا جواب سوى أن نفترض أنّ مثل هذا البغض \_ ولا مثيل له \_ معيار إلهي واحد من معايير تحصين النظرية الإسلامية، وأنّ النظرية الإسلامية لولا هذا المعيار ناقصة غاية النقص؛ فإنّ حب علي كما سيبين هذا الفصل من ضروريات الدين، وبغضه نكران لهذا الضروري، وبهذا يستحق مبغضه النار، ونحن إمّا أن نقول بذلك، وإمّا أن نفترض لغوية الرسول، لكن عرفت أنّ الفرض الثاني هو الكفر بعينه، لأنّه جحود بما تواتر عن رسول الرحمة عَلَيْهُ، وفي الحقيقة فهدفنا من هذا البحث هو محاكمة آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي، التي تنطوي على مواجهة الدين نفسه، طبقاً لم قررته النبوة خلال عدة أسانيد؛ كالآتي.

الإسناد الأول: عن أمير المؤمنين علي

ولهذا الإسناد طريقان..

الطريق الأول: رواه مسلم عن وكيع وأبي معاوية، عن الأعمش..، وعن زر

قال: قال على: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنّه لعهدُ النبي الأمّي صلى الله عليه وسلم إليّ أن: « لا يحبني إلاّ مؤمن ولا يبغضني إلاّ منافق»(١).

أقبول: وهذا نص صحيح أجمع عليه أهل الحديث من الفريقين من دون أدنى كلام، وفي الحقيقة فله شواهد ومتابعات لا تحصى وسنسرد ما يتسنى لنا ذكره في عجالتنا هذه، ومقصودنا من ذلك إخراجه عن حد أخبار الآحاد إلى حد الإستفاضة، بل التواتر بالنظر لكثرة الطرق..

ورواه الإمام أحمد عن وكيع قال: حدثنا الأعمش به.. (٢)

ورواه الترميذي عن يحيى بن عيسى الرملي، عن الأعمش به.. ثمّ قال: هذا حديث حسن صحيح ٣٠٠٠

وكذلك النسائي عن الفضل بن موسى عن الأعمش به.. (١٠).

الطريق الثاني: رواه ابن عساكر عن شعبة بن الحجاج عن أبي التياح عن أبي السوار العنزي قبل سمعت علي بن أبي طالب رضي الله عنه يقول: ليحبني أقوام يدخلون بمغضي النار» (٥).

فالإسناد بملاحظة طريقيه مستفيض بحسب الصناعة.

الإسناد الثانى: عن أم المؤمنين أم سلمة

وله طريقان..

الطريق الأول: رواه الطبراني عن أبي الطفيل قل: سمعت أم سلمة تقول أشهد أنّي سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:  $\ll$  من أحب علياً فقد أحبني ومن أحبني فقد أحب الله، ومن أبغض علياً فقد أبغضني ومن أبغضني فقد أبغضنا الله» (1).

وقد علق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني وإسناده حسن (٧٠). وهذا هو الطريق

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ١: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٥: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي ٨: ١١٥.

<sup>(</sup>٥) تاريخ ابن عساكر٢٤: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٦) المعجم الكبير للطبراني ٢٣: ٣٨٠.

<sup>(</sup>V) مجمع الزوائد ٩: ١٣٢.

٧٦٢ ----- المصطفى عَلَيْ وأبجديّات التحريف

الأول و..

الطريق الثاني: رواه الطبراني عن أبي نصر عبد الله بن عبد الرحمن عن مساور الحميري عن أمّه عن أمّ عليه وسلم يقول: « لا يبغض علياً مؤمن ولا يحبه منافق»(١).

فرواية أم سلمة هي الأخرى مستفيضة عنها.

الإسناد الثالث: عن عمران بن الحصين

أخرج الطبراني في الأوسط عن أبي داود السبيعي عن عمران بن الحصين أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل لعلي: «لا يجبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق»(٢).

وقد علَّق عليه الهيثمي قال: رواه الطبراني في الأوسط وفيه محمد بن كثير الكوفي حرق أحمد حديثه وضعفه الجمهور ووثقه ابن معين، وعثمان بن هشام لم أعرفه، وبقية رجاله ثقات<sup>(۱)</sup>.

أقول: فالحديث على أيّ تقدير معتبر بالنظر للطرق، وينبغي أن يعلم القارىء الكريم أنّ أساطين المصطلح ـ سنّة وشيعة ـ لا يشترطون صحة السند لتحقيق التواتر بحسب قواعد الحديث والدراية، فليس عندهم سوى شرط واحد وهو امتناع تواطؤ رواته على الكذب، وتحقق التواتر أو تحقق امتناع التواطؤ على الكذب مع كون الراوي ضعيفاً من الإمكان بمكان، فراجع كلماتهم لتعرف.

الإسناد الرابع: عن عبد الله بن عبَّاس

وله طريقان..

الطريق الأول: رواه الطبراني عن الزهري، عن عبيدالله بن عبد الله عن ابن عباس قال نظر النبي صلى الله عليه وسلم إلى علي فقال: « لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق من أحبّك فقد أحبني ومن أبغضك فقد أبغضني وحبيبي حبيب الله، وبغيضى بغيض الله ويل لمن أبغضك بعدى»(3).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطيراني ٢٣: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني ٢: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ٩: ١١٦.

وعلق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات<sup>(۱)</sup>، وقد جزم الحاكم بأنّه صحيح على شرط الشيخين <sup>(۱)</sup>، وفي الحديث مطالب مهمة عرضنا لها سابقاً، فتذكر.

الطريق الثاني: ما ذكره ابن حجر في لسان الميزان عن الزهري عن عكرمة عن الطريق الثاني: ما ذكره ابن حجر في لسان الميزان عن القطر عن هذه الأمّة عن السن عباس رضي الله عنهما مرفوعا: « أنّ الله يمنع القطر عن هذه الأمّة ببغضهم علياً» (٣).

فالرواية عن ابن عبّاس مستفيضة على الراجع.

الإسناد الخامس: عمار بن ياسر

رواه الطبراني عن أصبغ بن نباتة عن عمار بن ياسر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لعلي: « إنّ الله تبارك وتعالى زينك بزينة له لم يزين العباد مشلها؛ إنّ الله تعالى حبب إليك المساكين والدنو منهم، وجعلك لهم إماماً ترضى بهم، وجعلهم لك أتباعاً يرضون بك، فطوبى لمن أحبك وصدق عليك، وويل لمن أبغضك وكذب عليك، فأمّا من أحبك وصدق عليك فهم جيرانك في دارك ورفقاؤك من جنتك، وأمّا من أبغضك وكذب عليك فإنّه حق على الله عزوجل أن يوقفهم مواقف الكذابين»(أ).

الإسناد السادس: عن جابر بن عبد الله الأنصاري وله طريقان..

الطريق الأول: رواه الطبراني عن أبي النزبير عن جابر قال: ما كنّا نعرف المنافقين إلاّ ببغضهم علياً رضي الله عنه (٥٠).

الطريق الثاني: أخرج الشيخ الإمام الزاهد الحافظ أبو الحسن علي بن أحمد العاصمي الخوارزمي عن أبي جعفر، عن جابر بن عبد الله، قال: والله ما كنا نعرف

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد٩: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) لسان الميزان ٢: ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) المعجم الأوسط ٢: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) المعجم الأوسط ٢: ٣٢٨.

٧٦٤ - ٧٦٠ سنة الرسول المصطفى عَلَيْهُ وأبجديّات التحريف

منافقينا إلا ببغضهم علياً الطَّيْطُرُ (١).

أقول: الحديث موقوف على جابر، ولكن مع ذلك يأخذ حكم الرفع لاستبعاد الاجتهاد في مثله، ولأنّ مضمونه عين مضمون المرفوع مما مضافاً إلى أنّه مستفيض عن جابر.

الإسناد السابع: عن أبي سعيد الخدري

وله طريقان عن أبي سعيد..

الطريق الأول: رواه الطبراني عن أبي الصديق أبي المتوكل الناجي، عن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « يا علي معك يوم القيامة عصا من عصي الجنة تذود بها المنافقين عن حوضى»(٢).

وقد علق عليه الهيثمي بقوله: رواه الطبراني في الأوسط وفيه سلام بن سليمان المدايني وزيد العمّي وهما ضعيفان وقد وثقا، وبقية رجالهما ثقات (٣).

الطريق الثاني: أخرجه الترمذي عن أبي هارون العبدي عن أبي سعيد الخدري قال: إنّا كنّا لنعرف المنافقين نحن معشر الأنصار ببغضهم علي بن أبي طالب هذا حديث غريب وقد تكلم شعبة في أبي هارون العبدي، وقد روي هذا الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد(4).

أقول: وقول الترمذي: وقد روى هذا الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد، نص في أنّ هناك طريق ثالث عن أبي سعيد في هذا المضمون؛ فعلى هذا فعن أبي سعيد ثلاثة طرق.

الإسناد الثامن: عن سلمان الفارسي (=الحمدي)

أخرج ابن عساكر عن زاذان عن سلمان الفارسي قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لعلي: « محبك محبي ومبغضك مبغضى» (٥٠).

<sup>(</sup>١) مناقب الخوازمي: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) المعجم الصغير للطبراني ٢: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٩: ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي ٥: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) تاريخ مدينة دمشق ٢٩١: ٢٩١.

### الإسناد التاسع: عن أبي رافع

تقدم عليك أنّ الهيثمي خرّج بقوله: عن أبي رافع قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم علياً أميراً على اليمن، وخرج معه رجل من أسلم يقال له: عمرو بن شماس فرجع وهو يذم علياً ويشكوه، فبعث إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «اخسأ يا عمرو هل رأيت من علي جوراً في حكمه أو إثرة في قسمة ؟!!! قال: اللهم لا. قال عَلَيْ اللهم لا. قال عَلَيْ اللهم لا أملك. قال: فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى عرف ذلك في وجهه ثم قال: «مَنْ أبغضه فقد أبغض الله، ومن أحبه فقد أحبني ومن أحبني فقد أحب لله تعالى وقد علّق عليه بقوله: رواه البزار وفيه رجال وثقوا على ضعفهم (۱۱).

أقول: وقول الهيشمي: فيه رجال وثقوا على ضعفهم، يقتضي أنّ سند الرواية حسن على أقل تقدير، بل صحيح إذا رجحت كلمات من وثق على من ضعّف، فراجع.

هـذا، ولا بـأس بالإشارة إلى أنّ الديلمي في الفردوس ذكر عن أبي ذر رضي الله عنه قـال: قال رسول الله: « علي باب علمي ومبيّن لأمّتي ما أرسلت به بعدي، حبّه إيمان وبغضه نفاق...» (٢) وقد ذكر ذلك المتقي الهندي في كنز العمّال (٢)، والقندوزي في ينابيع المودة (١) وغيرهم.

### الخلاصة . إنهيار آيديولوجية مواجهة علي

نخلص ممّا مر إلى أنّ من يبغض علياً هو منافق وممّن يذاد عن الحوض، والروايات كما رأيت مستفيضة متضافرة جداً في هذا المعنى، بل هي والإنصاف يقال متواترة؛ فهي عن تسعة \_ أو عشرة \_ من الصحابة، مضافاً إلى أنّ أغلب الطرق، بل كلّها ما بين الصحيح والحسن والمعتبر.

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٩: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الفردوس بمأثور الخطاب للديلمي ٣: ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّل ١١: ٦١٥.

<sup>(</sup>٤) ينابيع المودة ٢: ٢٤٠.

ولعل ما يلوح من قول الإمام أحمد بن حنبل:

الحديث الذي ليس عليه لبس قول النبي صلى الله عليه وسلم: «يا علي لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق» وقل الله عز وجل: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرِكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ (۱) من أبغض علياً رضي الله عنه فهو في الدرك الأسفل من النار (۱)..

أقول: فلعل ما يلوح من كلمة الإمام أحمد بن حنبل السمينة هذه هو حكمه بتواتر الحديث، وعلى أيّ حال فمعاشر الشيعة الإمامية الإثني عشرية طبقاً لما تواتر آنفاً تحكم بنفاق مبغض علي، وأنّه من أهل النار، وعيّن يذاد عن الحوض، كما جزم الإمام أحمد بن حنبل.

أضف إلى ذلك \_ كما عرفت سابقاً \_ فالنبوة لا تصر على إعلان مبدأ كما أصرت في الحديث الآنف من دون أن يكون المبدأ دخيلاً في بناء نظرية الدين الحنيف، وكيما يتضح المطلب أكثر فهناك نصوص نبوية تجمع كل الملابسات العلمية المتقدمة، تضم ملامح أخرى لمشروع النبوة في الوقوف بوجه آيديولوجية ترك السنّة من بغض علي، منها..

ما رواه عبد الرزاق عن عبد الرحمن بن سابط عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه الله عنه الله عليه وآله قال لكعب بن عجرة: « أعاذك الله يا كعب من إمارة السفهه».

قال: وما إمارة السفهاء يا رسول الله؟

قـال: «أمراء يكونون بعدي لا يهدون بهديي ولا يستنون بسنتي فمن صدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فأولئك ليسوا مني ولست منهم ولا يردون على حوضي، فمن لم يصدقهم بكذبهم ولم يعنهم على ظلمهم فأولئك مّني وأنا منهم وسيردون علي حوضي، يا كعب بن عجرة الصوم جنّة والصدقة تطفىء الخطيئة، والصلاة قربان» (٣).

أقول: قد أخبرناك سابقاً أنّ عمرو بن أبي عاصم أخرجه في كتاب السنة جازماً بصحته وأنّ رجاله رجال الشيخين عدا عاصم العدوي الثقة (٤)، كما قد أخرجه الحاكم

<sup>(</sup>۱) النساء: م ۱٤٥.

<sup>(</sup>۲) تاریخ مدینة دمشق ۲۱: ۳۰۱.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ١١: ٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) السنة لابن أبي عاصم: ٣٣٧.

النيسابوري وعلق عليه بقوله: صحيح الإسناد (۱)، ومثله جزم الذهبي في تلخيصه (۱)، وجزم المباركفوري بأنّ رواة الحديث محتج بهم في الصحيح (۱).

ومن ثمّ فهذا الحديث نَص في أنّ الذين لا يستنون بسنة النبي هم الأمراء (وأذنابهم)، وهم لأجل ذلك لا يَردُون عليه عَلَيْهُ الحوض، وقد عرفت ثانياً أنّ مبغضي علي لا يردون الحوض، كما قد عرفت ثالثاً أنّ أمراء بني أمية وأتباعهم كأسلافهم من ترك سنة النبي من بغض علي في ضوء بل ظلمات آيديولوجية نتنة وطريقة تفكير حرباوية ليس في قاموسها احترام الدين والإنسان، على أنّك عرفت رابعاً أنّ بعض الصحابة لا يردون الحوض على رسول الله لأنّهم بدّلوا بعده، وخامساً فليس من الصدفة في شيء أنّ آل بيت النبي مع الكتاب سيردان الحوض على رسول الله سيردان الحوض على رسول الله سيردان الحوض على رسول الله سيردان الحوض على

#### وعصارة القول..

فإنّ الأمراء حسبما حفظت من نص ابن عبّاس كانوا لا يستنون بسنّة النبي من بعنض علي، ولأجل ذلك لن يردوا عليه عَيْنِ الحوض، وبملاحظة النصوص المارّة، فالمنافقون، ومبغضو على، والأمراء الذين لا يستنون بسنة النبي عَيْنِ التاركون لها، سواء، والنتيجة واضحة!!!.

وفي سياق ما تقدم روى الترمذي عن أبي عمران الجوني عن عبد الله بن الصامت عن أبي ذر قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يا أباذر، أمراء يكونون بعدي يميتون الصلاة، فصل الصلاة لوقتها، فإذا صليتها معهم كانت لك نافلة، وإلا كنت قد أحرزت صلاتك» وحديث أبى ذر حديث حسن (١٠).

أقول: قد مر عليك ما أخرجه البخاري عن عمران بن الحصين أنّه صلى خلف علي بن الحي بنا صلاة علي بنا أبي طالب فقال: لقد ذكّرنا علي صلاة محمد أو قال: لقد صلّى بنا صلاة محمد (٥).

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) تلخيص المستدرك ٤: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوني ٦: ٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي ١: ١١٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١: ١٩١، صحيح مسلم ٢: ٨.

وكذلك ما أخرجه أحمد بسند صحيح (١)، عن أبي موسى الأشعري قال: لقد ذكرنا ابي طالب ونحن بالبصرة صلاة كنّا نصليها مع رسول الله فلا أدري أنسيناها أم تركناها عمداً (١).

هذا علاوة على ما أخرجه مسلم عن أبي رافع عن عبد الله بن مسعود أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ما من نبي بعثه الله في أمّةٍ قبلي إلاّ كان له من أمّته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره ثمّ إنّه تخلّف من بعدهم خلوف يقولون مالا يفعلون، ويفعلون مالا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل» ".

أقول: ولا ينبغي الريب في أنّ الخلوف بملاحظة مجموعة النصوص هم أمراء السوء (=الخلفاء) التاركون للسنّة من بغض علي، وفي الحقيقة فالمؤشرات التاريخية على هنه المسألة كثيرة، منها سب علي على المنابر ثمانين سنة وغير ذلك ممّا وقفت عليه!!.

وفي هذا السياق أيضاً روى أحمد بسند صحيح قال: حدثنا روح، حدثنا أبو يونس القشيري، عن سماك بن حرب عن عبد الله بن خباب بن الأرت حدثني أبي خباب بن الأرت قال: إنّا لقعود على باب رسول الله صلى الله عليه وسلم ننتظر أن يخرج لصلاة الظهر إذ خرج علينا فقال: «اسمعوا»؟ فقلنا: سمعنا. ثمّ قال: «اسمعوا» فقلنا: سمعنا. فقال: «إنّه سيكون عليكم أمراء فلا تعينوهم على ظلمهم فمن صدقهم بكذبهم فلن يرد على الحوض»().

ولقد جَـزم الحاكم ومثله الذهبي بأنّ الحديث صحيح على شرط مسلم ولكن لم يخرجاه (٠٠).

<sup>(</sup>١) نص على ذلك ابن حجر في فتح الباري٢: ٢٢٤، وقال الهيثمي في المجمع ٢: ١٣١: رواه البزار ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٤: ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١: ٥١.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٥: ١١١.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الحاكم ١: ٧٨، تلخيص المستدرك ١: ٧٨.

وروى الحاكم بسنده الصحيح أيضاً عن عبد الرحمن بن سمرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وآله: « أعاذك الله من أمراء يكونون بعدي» قال: وما هم يا رسول الله؟ قال: «من دخل عليهم فصدقهم وأعانهم على جورهم فليس مني ولا يرد علي الحوض...» هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجه (۱) وبذلك جزم الذهبي (۱).

وثمّة أمر وهو أنّ مثل قول النبي: «بينا أنا قائم فإذا زمرة حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم. فقلت: أين؟ قال: إلى النار والله. قلت: وما شأنهم؟. قال: إنّهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، ثمّ إذا زمرة حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم قلت: أين؟ قال: إلى النار والله. قلت: ما شأنهم؟. قال: إنّهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل النعم» (٣).

ومثل قوله: «يرد علي الحوض رجال من أصحابي فيحلؤون (يمنعون) عنه فأقول: يا رب أصحابي فيقول: إنّك لا علم لك بما أحدثوا بعدك إنّهم ارتدوا على ادبارهم القهقرى»(١٠)..

أقول: إنّ مثل قول النبي هذا لا يسوغ لأيّ أحد تفسيره من دون ملاحظة الأحاديث النبوية الصحيحة الآنفة، ففيما يبدو من النصوص المتواترة فالصحابة المقصودون، هم أمراء السوء المانعون من سنّة النبي، المبغضون لعلي..

وثمّة أمر آخر أهم وهو أنّ نص البخاري الأنف يذكر أنّ النبي قال: «...حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم، قلت: أين؟ قال: إلى النار...» والسؤال الذي ينبغى أن يطرح من هو هذا الرجل؟.

إنّ باب الإحتمال مفتوح ولكن على ضوء كل الأحاديث المتواترة المارة من ينبغي أن يكون هذا الرجل؟؟؟!!!.

ومع ذلك روي عن النبي من علة طرق وعن أكثر من صحابي ما هو نص في المطلوب، فمن ذلك ما خرّجه الهيثمي بقوله: عن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٤: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) تلخيص المستدرك ٤: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٧: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) صبحيح البخاري٧: ٢٠٨.

الله عليه وسلم: «يا علي معك يوم القيامة عصا من عصى الجنة تذود بها المنافقين عن حوضي» رواه الطبراني في الأوسط وفيه سلام بن سليمان وزيد العمي وهما ضعيفان وقد وثقا، وبقية رجالهما ثقات (١).

وخرّج أيضاً قال: وعن عبد الله بن اجارة بن قيس قال سمعت أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وهو على المنبر يقول: أنا أذود عن حوض رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدي هاتين القصيرتين الكفار والمنافقين كما تذود السقاة غريبة الإبل عن حياضهم. رواه الطبراني في الأوسط وفيه محمد بن قدامة الجوهري وهو ضعيف (٢).

أقول: والضعف في مثل هذه الموارد كما لا يخفى على أهل الاختصاص لا يضر، لأنّه يتدارك بتعدد الطرق المعتبرة.

وعلى كل تقدير فقد خرّج الهيثمي أيضاً وقال: وعن أبي هريرة وجابر بن عبدالله قالا: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «علي بن أبي طالب صاحب حوضي يوم القيامة فيه أكواب كعدد نجوم السماء، وسعة حوضي مابين الجابية إلى صنعه». رواه الطبراني في الأوسط وفيه ضعفاء وثقوا<sup>(۱)</sup>.

وأخرجه الحاكم عن سيد شباب أهل الجنّة الحسن بن علي وفيه: لتجده قائماً على حوض رسول الله يذود عنه رايات المنافقين بيده عصا من عوسج حدثنيه الصادق المصدق عَلِيْقًا، وقد على عليه بقوله صحيح الإسناد<sup>(۱)</sup>، هذا، وهناك أخبار وطرق أخرى في هذا الشأن تركناها طلباً للإختصار، وعلى أيّ حال فالنتيجة واضحة.

### على وإشكاليّة الدماء [[[

إذا أردنا أن نتناسى مقررات سنة الرسول الأمجد عَلَيْ في تعيين موقيعة على بن أبي طالب السماوية، كما نهض بأعباء بعضها هذا الفصل، لنا أن نتحدّث بمنطق آخر لا يأباه الجميع، وهو منطق الإحصاء بأبسط تطبيقاته؛ فإذا كان أمير المؤمنين علي دموياً كما كان يصفه أعداؤه وخصومه، فالصحابة، ومن يقدّس الصحابة أمام مشكلة

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ٩: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ٩: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ١٠: ٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ٣: ١٣٨.

كبيرة جدًا؛ فإذا كان الصحابة، أهل بدر، وهم ٣١٣ نفراً، وأهل بيعة الرضوان، وهـم ١٤٠٠ نفراً، هـم أفضل من حمل لواء الدين، وأفضل من جاهد من أجل رسالة الإسلام، فاتفاقهم على شيء ليس كاتفاق غيرهم عليه؛ وليس بالشيء اليسير أن نطوي أهم صفحات تاريخ الإسلام، التي تذكر أن كل من تبقى تقريباً من أهـل بـدر، ومن أهل بيعة الرضوان قد شهدوا مع أمير المؤمنين علياً حروبه المقدّسة ضد البغى والضلال..

كان كلّ الصحابة أهل بدر ٣١٣ نفراً سنة ثنتين من الهجرة النبوية المباركة، ولنا ان نتساءل عن عدد من بقي منهم حتّى سنة ٣٦ للهجرة، وهو تاريخ وقعة الجمل بقيادة أمّ المؤمنين عائشة، مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ أكثرهم مات حتف أنفه، أو مات شهيداً في معارك الفتح، في مؤتة واليرموك والقادسيّة وغيرها؟؟؟

يروي لنا الإمام الذهبي، جازماً بما روى، فيما ذكر حسن بن فرحان المالكي في كتابه بيعة علي (۱)، أنّ عدد الصحابة أهل بدر، ممّن شهد مع أمير المؤمنين علي الجمل ١٣٠ بدرياً (۱)، وهذا العدد بالنظر لطول الفترة، ولما ذكرنا من ذهاب بعضهم إلى ربّه شهيداً في معارك الفتح، وموت بعضهم حتف أنفه، يكاد يكون هو كلّ ما تبقّى من الصحابة أهل بدر..

أضف إلى ذلك، فقد صحّ في الأخبار أنّ من شهد مع أمير المؤمنين علي حروبه من أهل بيعة الرضوان، هم ٨٠٠ نفساً منهم، وهذا العدد بالنظر لطول الفترة، وذهاب البعض إلى ربّه، كذلك يكاد يكون هو كلّ ما تبقّى منهم؛ فقد روى ابن السكن بسند صحيح، أو حسن على أسوأ التقادير، عن عبد الرحمن بن أبي أبزى قال: شهدنا مع علي، عمّن بايع بيعة الرضوان ثمان مائة نفس، قتل منّا ثلاث مائة وستّون (١٠).

وروى شيخ البخاري؛ خليفة بن حيّاط، بسند صحيح عن سعيد بن جبير قال: كان مع علي يوم الجمل ثماني مائة من الأنصار وأربع مائة ممن شهد بيعة الرضوان (٤).

<sup>(</sup>١) بيعة على في ضوء الروايات الصحيحة: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام للذهبي سيرة الخلفاء الراشدين: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) الإصابة ٤: ١٤٩، الاستيعاب ٢: ٤١٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ خليفة: ١٣٧.

يعلّ ق حسن بن فرحان المالكي على تعارض عدد أهل بيعة الرضوان في الخبرين بما حاصله أنّه: لا تعارض؛ فبعد معركة الجمل انضم من الرضوانيين من كان مع أمّ المؤمنين عائشة، أو من لم يشترك في الحرب أصلاً، إلى صفوف أمير المؤمنين علي، فزاد عدهم من أربع مائة نفس في الجمل إلى ثمان مائة في صفّين (۱).

هذا في حين ليس في جيش معاوية بدريًّ ولا رضوانيًّ، وعلى أيّة حال، فإذا كان مدار الدين، وشريعة الإسلام الحنيف، على البدريين والرضوانيين، كما هي عقيلة شيخ الإسلام بن تيمية، المعلنة في كلّ كتبه ـ ذات الشأن ـ تقريباً، وهو مع ذلك يرمي علياً، عما تقدم عليك، بالخوض في الدماء، مع أنّ كلّ من تبقّى من البدريين والرضوانيين كانوا معه في صفين، فعلى إسلام ابن تيمية وعقائله السلام؛ إذ معنى ذلك أنّ البدريين والرضوانيين، والذين هم في حسابات ابن تيمية ومن كان على منواله، أركان الدين، وأوتاد الملّة، هم بالنظر لمؤازؤتهم عليًا دمويون!!!.

ويدل عدا ذلك على سقم أو عناد ما ذهب إليه الزهري وتلمينه مالك بن أنس (إمام المذهب المالكي) وابن تيمية وكل من كان على منوالهم، عن يتهم أمير المؤمنين علياً بأنه دموي، ما ذكره أكابر علماء أهل السنة في الشأن، فعن الإمام أبي حنيفة قال: لا شك أن طلحة والزبير قاتلا علياً بعدما بايعاه وحالفاه (٢).

### ما معنى حب علي أو بغضه؟؟؟؟.

في ثنايا ما تقدّم، وبين تضاعيف البحوث السابقة، أجبت على ذلك، لكن لأهمية هذه النقطة، رأيت من الضروري التأكيد على أنّ الوحي حينما ينزل على الرسول عَلَيْ بعنفوان الملكوت، وبجبروت التوحيد، وعظمة القدس الإلهي، ليخبر الرسول بفضيلة لعلي، ويختصه بها - ذاتاً - دون بقيّة بني آدم، كما في: «يحبّه الله ورسوله ويحبّ الله ورسوله» وكما في: « لا يحبّك إلاّ مؤمن ولا يبغضك إلاّ منافق» وغير ذلك عمّا صدر - بهذا النحو اللاتراجعي - في حقّه دون الآخرين، على ما أوضحنا، فليس معنى ذلك إلاّ أنّ علياً يمثل معايير سماويّة، ومحكّات ربّانية للتعريف

<sup>(</sup>١) راجع كتاب بيعة علي لحسن بن فرحان المالكي: ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) مناقب أبي حنيفة للإمام المالكي٢: ٣٤٤.

بالحقائق القادرة على بناء الدين والإنسانية، وأنّه الطّيّة هو وتلك المعايير وجهان لحقيقة سماويّة واحدة..، وقول الإمام السندي: إنّ عليّاً كان متقيّداً بالسنن فتركوها بغضاً له، يفتح لنا هذا الباب من المعاني الضخمة، وإذا تناسينا كلّ شيء، فلنتأمّل قليلاً في سيرة حكّام السوء في هذه الأمّة، فسوف نجد أنّ عليّاً، في الأغلب، ليس هو المقصود بالبغض إلاّ لأنّه أحيى الرسول محمّداً في سلوكيّاته المقدّسة، وأحيى الوحي فيما يضمر ويقول، وأحيى الضمير في إصراره على الدفاع من أجل الكلمة، بعد أن كادت هي والوحي الذي جاء بها أن يموتا، وأحيى في النفوس الراكلة الثورة على البغي والظلم والطبقية والعنصرية والقومية والشعوبية والزندقة بعد أن حاول النفعيّون كتم أنفاس فطرة الله التي فطر النّاس عليها..

وأمراء السوء نجحوا \_ للأسف \_ مرحليًا في التضبيب على هذه الحقائق السماوية والمعاني الضخمة؛ وذلك لمّا نجحوا في أن يبيّنوا لكثير من أفراد هذه الأمّة، من أهل الجهل، وما أكثرهم في التاريخ، أنّ عليّاً إن صعد وإن نزل هو شخص كالأشخاص يمكن تجازوه على أيّ صعيد، أو هو على أكثر التقادير شخص وردت في حقّه فضائل، لكن على طريقة ميثيولوجيا الكاثوليك المسيحي في قرون الظلام في أوربا، لا أكثر ولا أقل... كلّ ذلك لأنّ ما يمكنه أن يقف في وجه طغيانهم هو سلطة العلل، التي لم يستطع أن ينهض بأعباء إحيائها وإبقائها غيره بعد الرسول محمّد عَلَيْهُ ..

وربمـا يخيّل للقارىء الكريم أنّ هذه الدراسة سلَطت الضوء على شخصيّة أمير المؤمنين عليّ بإسراف!!!!

لكن الحقيقة التي لا محيد عنها هي أنّ مناهج البحث التاريخي المتطوّرة موضوعيّة، بمعنى أنّها لا تجتزء على جانب واحد في النص، وأكثر من ذلك وهو أنّ النص التاريخي الواحد ليس هو مدار نتائجها المتطورة..؛ إنّها تسعى دائماً لأن تجعل من النص الواحد مرحلة من مراحل البحث التي ربما لا تنتهي بيسر؛ فمثلاً كم هي الكتابات في مسألة عصمة النبي عَلِيَّالُهُ؟ إنّها بالطبع كثيرة، ومع الاقرار الكامل بجودتها إلاّ أنّ ما ينقصها في في المدراسة في هو اقتناص القاسم المشترك المطوي في مادة البحث، بالأرقام، فليس من الصدفة أن نجد أنّ خصوم أمير المؤمنين علي يتجسّم صرحهم الموحش المخيف في كل دليل أقاموه على عدم عصمة النبي عَلَيْوَالُهُ، والحال هو الحال في كل فصل أو مبحث أو مطلب في هذه الدراسة.

على حين، في المقابل، نجد منهجيًّا، وفي هنه الدراسة لا أقل ـ أنَّ عليًّا هو القاسم المشترك لكل دليل شرعي وإنساني أقيم للدفاع عن حريم الدين وسنة الرسول الأمجد محمَّد عَلِيْكِيْنِ ..، وَهذا هو ما يوضَّح لنا أبجديّات فلسفة نفاق مبغض على، وأبجديّات فلسفة إيمان محبّ على؛ فبغض على \_ في الحقيقة \_ بغض لتلك اللمسات الربّانية (=القاسم المشترك) التي تلبّست بتلك الأدلّة الشرعية والتاريخيّة والعقليّة، التي أراد الرسول عَيْنَ منها أن تكون آليّات سماويّة للدفاع عن حريم الدين الحنيف واستمراره، وهذا أقل ما يقال، على أنّ حبُّ عليّ هو التزام بالمشروع والمعقول، وخضوع للعقـل والضـمير، وحـبُّ لله وللرسول وللرسالة وللقرآن وللوحى، ولقد عــلم النبي عَلَيْكُ ، كما أخبر القرآن في كثير من الآيات، أنّ إحاطة النّاس بتلك الأدلَّة، وبعمـوم المعـارف السـماويّة لا يمكـن أن يقع لغير المعصوم، لأنّ ما عداه، وبلا أدنى شك، عرضة للسهو والخطأ والنسيان والظلم و...، ولذلك أعلن الرسول أنّ الباب الفريد لاغتراف تلك المعارف والعلوم من جانب، وإمكانية الدفاع عن الدين من جانب آخر، هو على بن أبي طالب بالدرجة الأساس، وكذلك من حمل لواء ذلك من أهـل بيـت الـنبيّ المطهّـرين من الرجس، من بعده، وهذا هو ما يزيح الستار عن أسباب بغض من توالى من أمراء السوء على هذه الأمَّة لأهل بيت النبي علاوة على على عَلَيْظِهُ.. وفيما شهد التاريخ، فالحقيقة التي لا مفرّ منها \_ إذا ما تحدثنا بلغة ميكافلّي \_ هو أنَّ من يريد أن يحكم الأمَّة الإسلاميَّة، في أيّ زمن وعلى أيّ أرض، وليست لديه أهليّة \_ شرعيّة \_ لامتطاء صهوة الحكم، لا يمكنه أن يفعل ذلك إلا إذا تعاطى آيديولوجية بغض علي، والتي هي حصيلة لبغض السنّة والوحي، كما فعل بنو أميّة وبنو العبّاس، وكملّ من كان على منوالهم، ولا ننكر التفاوت؛ كل ذلك لأنّ الظلم وعليًّا لا يجتمعان، وبعبارة أخرى: فإنّ النزعة السلطوية والسنّة المحمّدية لا تجتمعان!!!. بقى أن نؤكَّد على مسألة في غاية الخطورة، تتعلق بحبٌّ على الطِّين، فلقد مرٌّ على القارىء الكريم أنّ مودّة أهل البيت عموماً مطلوبة شرعاً، فليس يكفى المسلم، من دون مودّتهم أو مع بغضهم، أن يصلّي ويصوم ويعبد الله فيهما وفي ما شاكلهما من بقيّة العبادات، لينال رضا الله، ولو فعل ذلك فليس هو على شيء كما أخبر النبي عَيْلًا، لكن لنا أن نعكس المسألة، فلو كان هناك من يودّهم لكنّه ليس بملتزم، فما هو الجواب؟؟

قلنا: أمّا المودّة وما يترتب عليها من ثواب فمعلوم عن الشرع والدين بالضرورة، أمّا عدم الالتزام فحسبي - الآن - ما رواه الصفّار بسنله عن مرازم قال: دخلت المدينة فرأيت جارية في الدار التي نزلتها، فأعجبتني، فأردت أن أتمتع منها، فأبت أن تزوجني نفسها، قال: فجئت بعد العتمة فقرعت الباب، فكانت هي التي فتحت لي، فوضعت يدي على صدرها، فبادرتني حتى دخلت، فلمّا أصبحت دخلت على أبي الحسن الطّيخة فقال: «يا مرازم ليس من شيعتنا من خلا ثمّ لم يرع قلبه» (١).

وفي هـذا الصـد روى الكلـيني بسـنده، عن أبي الحسن الاول التي قل: «كثيراً ما كنـت أسمـع أبـي يقـول: لـيس من شيعتنا من لا تتحدث المخدرات بورعه في خدورهن، وليس من أوليائنا من هو في قرية فيها عشرة آلاف رجل فيهم من خلق الله أورع منه (٢).

وعن محمد بن عمر بن حنظلة قال: قال أبو عبد الله الطلاة: «ليس من شيعتنا من قال بلسانه وخالفنا في أعمالنا وآثارنا، ولكن شيعتنا من وافقنا بلسانه وقلبه واتبع آثارنا وعمل بأعمالنا اولئك شيعتنا» (٣).

وعن يونس بن عبد الرحمن، عن كليب بن معاوية الأسدي قال: سمعت أبا عبد الله النفخ يقول: أما والله إنكم لعلى دين الله وملائكته، فأعينونا على ذلك بورع واجتهاد؛ عليكم بالصلاة والعبادة، عليكم بالورع (١٠).

على أنّي أعتقد أيضاً \_ كما تؤكّد ذلك كثير من الروايات \_ أنّ الحبّ المخلص، أو ما أسمّيه في بعض كتاباتي بالحبّ المنتج، للنبي عَلَيْقَا وأهل بيته المطهّرين، كفيل بأن ينحو بالحبّ إلى نحو التوبة آخر الأمر، وليس العكس كذلك؛ إذ لا يوفق مبغضهم للتوبة النصوح، كما هو صريح كثير من الروايات الصحاح التي سردنا كثيراً منها في هذه الدراسة، وخاصّة رواية الآل.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٥: ٧٤٧/ ٢٠٤٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٥: ٢٤٧/ ٢٠٤١.

## خلاصة الكتاب (نتائج الدراسة)!!!

يتمخض لنا من مجموع هذه الدراسة عدّة نقاط:

ا \_ في تاريخ الإسلام طريقتان للتفكير، نبوية وقرشية، وجوهر الأولى التعبّد بما جاء به الوحيي كما تجسّد ذلك في أمير المؤمنين علي وفي منهجه، والثانية تبريرية سلطوية، تجسّدت في خصومه وفي منهجم، وما تمخض عن ذلك هو أنّ مرجع الصراع الدؤوب بين الطوائف الإسلاميّة، إلى هاتين الطريقتين من التفكير.

 ٢ ـ وبعد أن مسك التبريريون السلطويون زمام السلطان، ضاعت السنة، أو غيبت، ولا أقل من أنها منعت قرناً من الزمان.

٣ ـ طريقة تفكير التبريريين بنيت آيدولوجيًا على مجموعة من العناصر..؛ عدم عصمة النبي عَيِّلًا، بغض آل بيت النبي عَيِّلًا، محاولة استئصالهم، التستر على فضائح خصوم أهل البيت، حسد النبوة، الشك فيها في بعض الأحيان، الحط من قدرها، التشابه بين الاتجاهين الميهودي والقرشي في تقييم الأنبياء، الجرأة على النبي عَيَّلًا، مواجهة النبوة بما لا يسوغ بأدنى سبب، خصوم أهل البيت هم من روى في عدم عصمة النبي عَيَّلًا باصرار، وعلى هذا المنوال..

٤ ـ كما أن طريقة تفكير التبريريين السلطويين تجسّمت خلال كثير من السلوكيّات، تضييع الحديث النبوي، تغييبه في بعض الأحيان، تحريفه بعمليات تجميل وترقيع، بتره وتقطعيه، خلطه بكلام غيره (=الإدراج المقصود)..

٥ ـ المني كان متقيداً بسنن النبي عَلَيْقُ بنحو كامل، هو أمير المؤمنين علي وأهل بيت المنبي عَلَيْقُ دون غيرهم كما نصت على ذلك المتواترات النبوية، علاوة على القرآنية.

٦ - عناصر طريقة التفكير النبوية تدور حول ثلاثة أمور: خوف النبي عَيَّالِلُهُ على أمّـته من دخول النّار، وعلى أنّ أهل بيته المطهّرين من الرجس، هم قرناء الكتاب في مسيرته نحو الحوض، وهم الوسائط السماويّة لبقاء الدين، وعلى أنّ حقيقة الدين

خلاصة الكتاب (نتائج الدراسة) ......

الانصياع المطلق لما جاء عن الله تعالى بواسطة النبي والوحي.

٧ ـ على بن أبي طالب وأهل بيت النبي عَيَّالُهُ ليسوا مقصودين بالمدح الفارغ من قبل الوحي، ولا بالبغض الساذج من قبل خصومهم..؛ فهم مقصودون بهذا وبذاك إنطلاقاً من كونهم تمثيلاً بشريًا سلوكيًا كاملاً لما أراده الرسول من الأمّة، ولك أن تقول: إنّهم المبيّل سنّة النبي عَيَّالُهُ تمشي على الأرض.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة على محمّدٍ أشرف المرسلين، حبيب ربّ العالمين، وعلى أهل بيته الطاهرين المطهّرين، وسلّم تسليماً كثيراً.

تمّ الفراغ من هذه الدراسة في ٢٥ ذي الحجّة لسنة ١٤٢٥ هـ الموافق للخامس من فبراير لسنة ٢٠٠٥ م، حيث كان الشروع فيها في ١٧ ذي الحجّة ١٤٢٤ هـ الموافق للتاسع من فبراير لسنة ٢٠٠٤ م.

# فهرس المصادر

القرآن الكريم الآحاد والمثاني / لابن أبي عاصم الضحاك / دار الدراية / سنة ١٤١١ هـ الإبهاج في شرح المنهاج لعلى بن عبد الكافي السبكي، وولده عبد الوهابين على السبكي دار الكتب العلميّة/ بيروت \_ لبنان/سنة ١٤١٦هـ الإجابة لإيراد ما استدركته السيدة عائشة على الصحابة لحمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي المكتب الإسلامي/يبروت ـ لبنان/ط: ٤ سنة ١٤٠٥ ه الإحكام في أصول الأحكام / لابن حزم الظاهري / تحقيق: أحمد شاكر. الإحكام في أصول الأحكام / لعلى بن محمّد الآمدي مؤسّسة النور / المكتب الإسلامي ـ دمشق / ط: ٢ سنة ١٤٠٢ هـ أحكام القرآن / لأبي بكر أحمد بن على الرازي الجصاص دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان/ أحوال الرجال/ لإبراهيم بن إسحاق الجوزجاني مؤسسة الرسالة / بيروت \_ شارع سوريا / ط: ١ سنة ١٤٠٥ه أخبار أبي حنيفة / حسين بن علي الصيمري / بيروت / الطبعة الثانية سنة ١٩٧٦ م الإخوان لابن أبي الدنيا/دار الاعتصام/ بيروت \_ لبنان. الأدب المفرد للبخاري مؤسسة الكتب الثقافية /ط: لسنة ١٤٠٩ ه/ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي. الإرشاد/ لإمام الحرمين أبو المعالى الجويني مؤسسة الكتب الثقافية / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤٠٥ هـ

إرشاد الساري/أحمد بن محمد القسطلاني

دار إحياء التراث العربي/ بيروت ـ لبنان

إرشاد الفحول / لحمد بن علي الشوكاني

مؤسسة الكتب الثقافية / بيروت \_ لبنان / ط: ٤ سنة ١٤١٤ هـ

أسباب النزول / لأبي الحسن على بن أحمد الواحدي النيسابوري

دار الكتاب العربي/ ببروت \_ لبنان /ط: ٢ سنة ١٤٠٦ هـ

الاستيعاب في معرفة الأصحاب / لأبي عمر يوسف بن عبد الله القرطبي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٥ ه

أُسد الغابة / لأبن الأثير / دار احياء التراث العربي / بيروت ـ لبنان.

إسلاميات / للدكتور طه حسين

دار العلم للملايين/بيروت ـ لبنان/ط: ٤ سنة ١٩٨٤ م

الإصابة في تمييز الصحابة / لابن حجر العسقلاني

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان.

الأغاني / لأبي الفرج الأصفهاني / دار الثقافة / بيروت \_ لبنان / ط: ٨ سنة ١٤١٠ هـ

الأم/ للإمام أبي عبد الله محمد بن ادريس الشافعي

دار الفكر / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤٠٠هـ وط: ٢، سنة ١٤٠٣هـ.

### أمالي الصدوق

للشيخ الجليل أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي

مؤسسة البعثة /طهران \_ إيران/ط: ٣ سنة ١٤٠٤ هـ.

أمالي الشيخ الطوسي/ لشيخ الطائفة أبي جعفر بن محمد بن الحسن الطوسي

دار الثقافة /قم \_ إيران/ط: ١ سنة ١٤١٤ هـ.

الإمامة والسياسة / لأبن قتيبة الدنيوري

مؤسسة الوفاء/بيروت \_ لبنان/ط: ٢ سنة ١٤٠١ هـ.

أنساب الأشراف / لأحمد بن يحيى البلاذري

دار الفكر / بعروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٧ هـ.

بحار الأنوار / للعلامة محمد باقر الجلسي

مؤسسة الوفاء/ بيروت \_ لبنان /ط: ٢ سنة ١٤٠٣ هـ.

بغية الباحث / لنور الدين على بن أبي بكر الهيثمي / دار الطلائع / بيروت ـ لبنان.

تاريخ ابن الأثير = الكامل في التاريخ

لعلي بن عبد الواحد الشيباني المعروف بابن الأثير الجزري

دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ١٣٩٨ هـ تاريخ ابن كثير = البداية والنهاية الإمام ابن كثير الدمشقي / دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ١٣٩٨ هـ تاريخ ابن يونس المصري / لأبي سعيد عبد الرحمن الصدفي المصري

دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /ط: ١سنة ١٤٢١ ه

تاريخ ابن خلدون / لعبد الرحمن بن خلدون المغربي دار الكتاب المصرى ودار الكتاب اللبناني /سنة ١٤٢٠ هـ.

الرافعيب المصري ودار العلب المسلمي المساء

تاريخ أبي الفداء / لأبي الفداء إسماعيل بن علي / مصر / سنة ١٢٨٦ هـ. تاريخ أبي زرعة / عبد الرحمن بن عمرو بن عبد الله النصري

دار الكتب العلمية/ بيروت لبنان/سنة ١٤١٧هـ

تاريخ الاسلام / لحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي

دار الكتاب العربي/ بيروت \_ لبنان / ط: ٢ سنة ١٤١٧ ه.

تاريخ الاسلام / للدكتور حسن إبراهيم حسن / دار الاندلس / بيروت ـ لبنان.

تاريخ بغداد/ للخطيب البغدادي/ دار الكتاب العربي/ بيروت \_ لبنان.

تاريخ جرجان / للسهمي / عالم الكتب /بيروت \_ لبنان /ط: ٤ سنة ١٤٠٧ ه.

تاريخ الخلفاء / لأبي بكر السيوطي / بتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد.

التاريخ الصغير / لحمد بن اسماعيل البخاري

دار المعرفة/ بيروت ـ لبنان/ط: ١ سنة ١٤٠٦ هـ.

تاريخ الطبري/ لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت ـ لبنان. تاريخ الفسوي/ يعقوب بن سفيان الفسوي

دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٩هـ

التاريخ الكبير / لحمد بن اسماعيل البخاري / دار الفكر / بيروت ـ لبنان.

تاريخ المدينة / لأبن شبة النميري البصري / دار الفكر / قم \_ ايران / سنة ١٤١٠ ه. تاريخ مدينة دمشق / لابن عساكر / دار الفكر / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤١٥ ه.

تاريخ اليعقوبي / لأحمد بن أبي يعقوب اليعقوبي / دار صادر / بيروت ـ لبنان.

التبصرة في أصول الفقه / لأبي إسحاق الشيرازي

دار الفكر / دمشق ـ سوريا / تحقيق د. محمد حسن هيتو.

تحفة الأحوذي / للمباركفوري

دار الكتب العلمية / ببروت \_ لبنان / ط: ١ سنة ١٤١٠ ه.

فهرس المصادر ......

تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي / عبد الرحمن السيوطي دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان / تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة / ط: ١: سنة ١٤١٧ ه.

تذكرة الحفاظ/ لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٩ هـ.

ترتيب المدارك / للقاضى عياض / دار مكتبة الحياة / بيروت \_ لبنان.

الترغيب والترهيب / عبد العظيم بن عبد القوي / مصر / ط: ٢ سنة ١٣٨٨ ه.

تعريف أهل التقديس عراتب الموصوفين بالتدليس

أحمد بن علي بن حجر العسقلاني/دار الكتب العلمية/ بيروت ـ لبنان / ط: ٢ سنة ١٤٠٧ هـ تعليقة الوحيد البهبهاني

تفسير ابن جزي / لحمد بن احمد بن جزي الكلبي

دار الكتاب العربي/ بيروت ـ لبنان/سنة ١٤٠٣ هـ.

تفسير ابن كثير = تفسير القرآن العظيم / لأبي الفراء الحافظ ابن كثير الدمشقي

دار الكتب العلمية / ببروت \_ لبنان /ط: ٢ سنة ١٤٠٨ ه.

تفسير ابي السعود / أبو السعود محمد بن محمد العمادي

دار إحياء التراث العربي/ بيروت ـ لبنان /

تفسير البغوى = معالم التنزيل في التفسير والتأويل

لأبي محمد الحسين بن مسعود الفراء البغوي/دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤٠٥ ه.

تفسير البيضاوي / لناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي / دار الجيل / بروت \_ لبنان/

تفسير الجلالين

للأمامين جـلال الديـن محمد بن احمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي/دار المعرفة/ بيروت\_ لبنان/ط: ١ سنة ١٤٠٧ هـ.

تفسير الطبري/لأبي جفر محمد بن جرير الطبري

دار المعرفة / بروت \_ لبنان / سنة ١٤٠٦ ه.

تفسير عبد الرزاق الصنعاني / عبد الرزاق بن همام الصنعاني

دار الكتب العلمية/ ببروت \_ لبنان تحقيق: محمود محمد عبدة /ط: ١ سنة ١٤١٩ هـ.

تفسير القرطبي = الجامع لأحكام القرآن / لأبي عبد الله محمد بن احمد الأنصاري القرطبي دار الكتب العلمية / بعروت \_ لبنان / ط: ١ سنة ١٤٠٨ ه.

تفسير القمي / لأبي الحسن علي بن إبراهيم القمي مؤسسة دار الكتاب / قم \_ ايران / ط: ٣ سنة ١٤٠٤ ه. التفسير الكبير = تفسير الرازي / للإمام محمد الرازي دار الفكر / بيروت \_ لبنان / ط: ٣ سنة ١٤٠٥.

تفسير الكشاف

لأبي القاسم جار الله محمود الزنحشري الخوارزمي / الدار العالية / بيروت ـ لبنان. تفسير الميزان / للعلامة السيد محمد حسين الطباطبائي

النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم \_ ايران / ط: ٢ سنة ١٣٩٣ هـ تفسير النسفي / عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٦ ه.

تفسير نور الثقلين / للشيخ عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي مؤسسة اسماعيليان / قم ـ ايران / ط: ٤ سنة ١٤١٢ هـ.

تفسير النيشابوري/ الحسن بن محمد بن حسين القمي النيشابوري

دار الكتب العلمية / بروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٦ هـ.

تقريب التهذيب / لأبن حجر العسقلاني

دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /ط: ٢ سنة ١٤١٥ ه.

تلبيس ابليس / لأبى الفرج، قدامة بن جعفر

مطبعة النهضة / القاهرة / سنة ١٣٤٧ ه.

تلخيص المستدرك/ للحافظ الذهبي/ دار المعرفة/ بيروت ـ لبنان.

التوحيد / للشيخ الصدوق أبي جعفر بن علي بن الحسين بن بابويه القمي مؤسسة النشر الاسلامي التابعة المدرسين /قم \_ ايران/ سنة ١٣٨٧ ه.

مؤسسه النشر الاسلامي التابعه المدرسين اهم ـ ايران/ سند التنبيه والرد/ لأبي الحسين محمد بن أحمد بن عبد الرحمن

بيروت \_ لبنان \_ سنة ١٣٨٨ ه.

تهذيب الأحكام / لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي دار الكتب الأسلامية / طهران \_ إيران / ط: ٤ سنة ١٣٦٥ش. تهذيب تاريخ دمشق لابن منظور / لأبن منظور، محمد بن مكرم دار الفك / به منت الناز / ط: ١٠٠١ هـ

دار الفكر / بيروت لبنان /ط: ١ سنة ١٤٠٤ هـ.

تهذيب تاريخ دمشق / للشيخ عبد القادر بدران. دار احراء التراث العرب / روروت الزاز / طنت.

دار احياء التراث العربي/بيروت \_ لبنان /ط: ٣ سنة ١٤٠٧ ه.

فهرس المصادر ......

تهذيب التهذيب / لأبن حجر العسقلاني الفكر / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤٢١ ه. تهذيب الكمال / لأبي الحجاج يوسف المزي

مؤسسة الرسالة / بيروت \_ لبنان / تحقيق: د بشار عواد معروف ط: ٤ سنة ١٤٠٦ ه. توجيه النظر / طاهر بن صالح الجزائري / دار المعرفة / بيروت \_ لبنان.

توضيح الأفكار/محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الأمير الصنعاني

دار الكتب العلمية/بيروت ـ لبنان/ظ: ١ سنة ١٤١٧هـ

ثقات ابن حبان / لمحمد بن حبان بن احمد أبي حاتم التميمي البستي دائرة المعارف العثمانية /حيدر آباد \_ الهند / ط: ١ سنة ١٤٠٢ ه.

... لأبي حفص عمر بن احمد بن عثمان المعروف بابن شاهين

دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /ط ١: سنة ١٤٠٦ هـ.

ثقات العجلي = تاريخ الثقات / لأحمد بن عبد الله بن صالح أبي الحسن العجلي دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان / ط: ١ سنة ١٤٠٥ ه.

ثواب الأعمال / للشيخ الصدوق أبي جعفر بن علي بن الحسين بن بابويه القمي

منشورات الشريف الرضي / قم \_ إيران / ط: ٢ سنة ١٣٦٨ ه.ش الجامع الصغير / جلال الدين، عبد الرحمن السيوطي

دار الفكر/ بيروت ـ لبنان/ط: ١ سنة ١٤٠١ هـ.

جامع المدارك في شرح المختصر النافع / لأية الله السيد أحمد الخوانساري

مكتبَّة الصدوق/طهرّان\_أيران/ط: ٢ سنة ١٣٥٥ ه.ش جنوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس/لأبي عبد الله محمد بن أبي نصر الازدي الحميدي

ج**نوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس/**لأبي عبد الله محمد بن ابي نصر الازدي الحميل*ي* الدار المصرية للتأليف والترجمة/سنة ١٩٦٦ م

الجرح والتعديل / لأبي محمد عبد الرحمن التميمي الحنظلي الرازي دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /ط: ١، سنة ١٣٧٢ هـ.

جمال الاسبوع بكمال العمل المشروع

للسيد على بن موسى بن طاووس / مؤسسة الافلق / أيران /ط: ١ سنة ١٣٧١ ه.ش جواهر الكلام / للشيخ محمد حسن النجفي الجواهري

دار الكتب الأسلامية / طهران \_ أيران / ط: ٣ سنة ١٣٦٧ ش.

الجوهر النقي / المارديني (ابن التركماني) / دار الفكر حاشية السندى على النسائي / لنور الدين بن عبد الهادي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ٢ سنة ١٤٠٦ ه.

حاشية رد المختار / لابن عابدين / دار الفكر / لسنة ١٤١٥ ه.

حاوي الاقوال / للجزائري

الحد الفاصل / للرامهرزي

دار الفكر / بيروت ـ لبنان /ط: ٣ لسنة ١٤٠٤ ه / تحقيق: د. محمد عجاج الخطيب.

الحدائق الناضرة في احكام العترة الطاهرة / للشيخ يوسف البحراني

النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم \_ ايران.

حلية الأوليله / لأبي نعيم الأصفهاني / دار الفكر / بيروت \_ لبنان

خصائص أمير المؤمنين / لأحمد بن شعيب النسائي

مكتبة نينوى الحديثة / تحقيق محمد هادي الأميني

خلاصة الاقوال في معرفة الرجال / للحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي مؤسسة نشر الفقاهة /قم \_ أيران/ط: ١ سنة ١٤١٧ هـ

الخلاصة في أصول الحديث/ الإمام الطيبي

علم الكتب/ بيروت ـ لبنان / تحقيق: صبحي السامرائي، ط: ١ سنة ١٤٠٥ هـ.

الخوارج/ للدكتور نايف معروف

دار الطليعة / بيروت ـ لبنان /ط: ٣، سنة ١٤٠٦ هـ.

الدر المنثور / لجلال الدين عبد الرحمن السيوطى

منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي / قم \_ ايران / سنة ١٤٠٤ ه.

ديوان الضعفه / الإمام الذهبي / تحقيق وتعليق: نور الدين عتر

ذكر أخبار أصفهان لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني.

مطبعة بريل لسنة ١٩٣٤ م.

رجال بحر العلوم المعروف بالفوائد الرجالية / للسيد محمد مهدي بحر العلوم

مكتبة الصائق /طهران \_ أيران/ط: ١ سنة ١٣٦٣ هـ

رجال الطوسي / لأبي جعفر بن الحسن الطوسي

النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم \_ ايران / سنة ١٤١٥ هـ

رجال الكشي = اختيار معرفة الرجال

لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي مؤسسة آل البيت الليكا /قم ـ أيران/ سنة ١٤٠٤ هـ

رجال النجاشي

فهرس المصادر ......

للشيخ أبي العباس أحمد بن على النجاشي الاسدي الكوفي النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين/قم \_ ايران/ط: ٥ سنة ١٤١٦ هـ الرسائل العشر / لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم - ايران / سنة ١٤٠٤ ه الرسالة / للإمام الشافعي / المكتبة العلمية / بيروت \_ لبنان / تحقيق أحمد محمد شاكر. الرسالة العددية = جوابات أهل الموصل في العدد والرؤية للشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد /قم \_ إيران/ط: ١ سنة ١٤١٣ هـ الرفع والتكميل / لأبي الحسنان محمد بن عبد الحي اللنكوي دار البشائر الاسلامية / بيروت ـ لبنان /ط: ٣، سنة ١٤٠٧ ه. روح البيان / محمود الألوسي البغدادي / دار احياء التراث العربي / بيروت لبنان روح البيان / للبرسوي روضة المتقين / للمجلسي روضة الواعظين / لحمد بن الفتال النيسابوري منشورات الشريف الرضى /قم \_ أيران/ زاد المسير / لأبن الجوزي القرشي/دار الفكر/بيروت \_ لبنان/ط: ١، سنة ١٤٠٧ ه. زاد المعاد/أبي عبد الله بن القيم/دار الفكر/تحقيق حسن محمد المسعودي السنة / لعمرو بن أبي عاصم الضحاك المكتب الاسلامي/ بيروت \_ لبنان /ط: ٣، سنة ١٤١٣ هـ. السنة ومكانتها في التشريح الإسلامي لمصطفى السباعي/ المكتب الإسلامي/ بيروت ـ دمشق/ط: ٤ سنة ١٤٠٥هـ. سنن ابن حاجة / للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني المكتبة العلمية / بروت \_ لبنان / بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي سنن البيهقي = السنن الكبرى / للامام أحمد بن الحسين بن على البيهقى دار الفكر/بيروت ـ لبنان سنن الترمذي / لحمد بن عيسى الترمذي دار الفكر / بيروت ـ لبنان / سنة ١٤٠٣ هـ. سنن النسائي / لأحمد بن شعيب النسائي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ٢، سنة ١٤٠٦ ه.

سير أعلام النبلاء / لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي مؤسسة الرسالة / بيروت ـ لبنان /ط: ١، سنة ١٤٠١ ه. السقيفة والخلافة / عبد الفتاح عبد المقصود

مكتبة غريب

السيرة النبوية = سيرة ابن هشام / لأبن هشام الحميري دار الوفاق / بيروت ـ لبنان /ط: ٢ سنة ١٣٧٥ هـ.

الشذا الفيّاح من علوم ابن الصلاح / ابراهيم بن موسى النباسي الشافعي دار الكتب العلمية / بيروت لبنان / تحقيق محمد علي سمك / ط ١٤١٨ ه. شذرات الذهب في اخبار من ذهب / لأبي الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي دار الفكر / بيروت ـ لبنان / ط: ١، سنة ١٣٩٩ ه.

شرح أصول الكافي / للمولى محمد صالح المازندراني دار احياء التراث العربي / بيروت ـ لبنان /ط: ١ سنة ١٤٢١ هـ

شرح صحيح مسلم / للنووي

دار الفكر العربي/ بيروت ـ لبنان /ط: ٢، سنة ١٤٠٧ هـ. شرح فتح القدير/كمال الدين محمد بن عبد الواحد

دار احياء الترات العربي ودار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان/

الشرح الكبير / لعبد الله بن قدامة / دار الكتاب العربي / بيروت ـ لبنان.

شرح نهج البلاغة / لأبن أبي الحديد

دار احياء الكتب العربية / تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم شواهد التنزيل / لعبيد الله بن احمد المعروف بالحاكم الحسكاني مجمع احياء الثقافة الاسلامية / ايران / ط: ١ سنة ١٤١١ ه.

صحيح أبن حبان بترتيب أبن بلبان / لعلي بن بلبان الفارسي

مؤسسة الرسالة / تحقيق شعيب الأرنؤوط / ستة ١٤١٤ ه. صحيح ابن خزيمة / لأبي بكر محمد بن اسحاق بن خزيمة

صحیح ابن خزیمه / لابي بحر محمد بن اسحاق بن خزیمه المکتب الإتسلامی/ط: ۲، سنة ۱٤۱۲ ه.

صحيح البخاري / لحمد بن اسماعيل البخاري

*طنحيح البخاري إحمد بن المناعيل البخاري* دار الفكر / بىروت ــ لبنان/ سنة ١٤٠١ هـ.

صحیح مسلم / لمسلم بن الحجاج النیشابوري / دار الفكر / بیروت ـ لبنان/ الصمت وآداب اللسان / لابن أبي الدنیا

دار الكتاب العربي/ بيروت ـ لبنان / ط: ١ لسنة ١٤١٠ ه.

ضحى الإسلام / أحمد أمين / دار الكتاب العربي / بيروت \_ لبنان الطبعة العاشرة. الضعفاء الصغير / لمحمد بن اسماعيل البخاري

دار المعرفة / بعروت \_ لبنان /ط: ١، ستة ١٤٠٦ هـ.

الضعفاء الكبير / لأبي جعفر محمد بن عمرو العقيلي المكي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤٠٤ ه.

الضعفاء والمتروكين / لأحمد بن علي بن شعيب النسائي

دار المعرفة/ بيروت ـ لبنان/ط: ١، سنة ١٤٠٦ ه.

طبقات خليفة / لخليفة بن الخياط / دار الفكر / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤١٤ هـ.

طبقات الشافعية / الإمام السبكي

الطبقات الكبرى

لابن سعد/دار صادر/ بيروت ـ لبنان/سنة ١٤٠٥ هـ.

طبقات المحدثين في أصبهان

لعبد الله بن حبان / مؤسسة الرسالة / بيروت ــ لبنان / ط: ١ سنة ١٤١٢ هـ.

العبر في خبر من عبر / للحافظ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي دار الفكر / بمروت ـ لبنان /ط: ١٤١٨ ه.

عدة الرجال/العقد الفريد/أحمد بن عبد ربة الأندلسي

شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم / بيروت ـ لبنان / تحقيق: بركات يوسف هبود، ط: ١ سنة ١٤٢٠ هـ.

عملة القارىء / للعلامة بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العيني دار الكتب العلمية / ببروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤٢١ ه.

عقود الجواهر المنيفة في أدلة أبي حنيفة

للمرتضى الزبيدي / الاسكندرية / مصر \_ القاهرة / سنة ١٢٩٢ ه.

علل الشرائع

للشيخ الصدوق أبي جعفر بن علي بن الحسين بن بابويه القمي منشورات المكتبة الحيدرية /النجف الاشرف \_ العراق/ سنة ١٣٨٦ هـ

علم أصول الفقه

للشيخ عبد الوهاب خلاق / دار القلم / الكويت / ط: ١٠، ١٣٩٢ ه. عيون اخبار الرضا

للشيخ الصدوق أبي جعفر بن على بن الحسين بن بابويه القمى

مؤسسة الاعلمي للمطبوعات /بيروت \_ لبنان / ط: ١ سنة ١٤٠٤ ه

غنائم الايام في مسائل الحلال والحرام

للمحقق الميرزا أبو القاسم القمى

مركز النشر التابع لمكتب الاعلام الاسلامي / قم \_ إيران / ط: ١ سنة ١٤١٧ هـ

فتح البارى شرح صحيح البخارى لأبن حجر العسقلاني / دار المعرفة / بيروت \_ لبنان.

فتح القدير = تفسير الشوكاني / لحمد بن على بن محمد الشوكاني

دار الفكر /بيروت \_ لبنان / سنة ١٤٠٣ هـ.

فتح المغيث شرح ألفية الحديث/محمد بن عبد الرحمن السماوي

دار الكتب العلمية/بروت ـ لبنان/تحقيق: محمد عويضة/ط: ١ سنة ١٤١٧ه. الفتن / لنعيم بن حماد الخزاعي المروزي

دار الكتب العلمية / بعروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤١٨ هـ.

فتوح البلدان

لأحمد بن يحيحي البلاذري/مؤسسة المعارف/بيروت ـ لبنان/سنة ١٤٠٧ ه.

فجر الاسلام

لأحمد أمين / دار الكتاب العربي / بيروت \_ لبنان /ط: ١٣، ستة ١٩٧٥ م

الفرق بين الفرق/ لعبد القاهر بن طاهر البغدادي

دار الأفاق الجديدة / بعروت \_ لبنان /ط: ٢، سنة ١٩٧٧ م.

الفصل بين الملل

لابن حزم الظاهري / دار المعرفة / ببروت ـ لبنان / طبعة سنة ١٠٤٦ هـ

الفصول في الأصول / لأحمد بن على الرازي الجصاص

تحقيق الدكتور عجيل جاسم النمشي /ط: ١، سنة ١٤٠٥ ه.

فضائل الصحابة

أحمد بن حنبل/ دار الكتب العلمية/ ببروت لبنان.

فقه السنة

للسيد سابق/دار الكتاب العربي/ بيروت ـ لبنان.

فقه الصادق الطييلا

لآية الله العظمي السيد محمد صادق الحسيني الروحاني

فهرس المصادر ............. ٩ ٧٨ م

مؤسسة دار الكتاب / قم \_ أيران / ط: ٣ سنة ١٤١٢ هـ

الفكر الإسلامي قراءة علمية / لحمد أركون

مركز الانتماء القومي/ بيروت \_ لبنان /ط: ٢ لسنة ١٩٩٦ م/ ترجمة هاشم صالح.

الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسلامي

محمد بن الحسن الحجوي الثعابي الفاسي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٦ ه.

الفهرست / لأبي جعفر بن الحسن الطوسي

مؤسسة نشر الفقاهة / أيران /ط: ١ سنة ١٤١٧ هـ

فيض القدير / لحمد عبد الروؤف المناوي دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان / ط: ١، سنة ١٤١٥ ه.

قرب الإسناد

للشيخ الجليل أبي العباس عبد الله بن جعفر الحميري

مؤسسة آل البيت لاحياء التراث/قم \_ إيران/ط: ١ سنة ١٤١٣ هـ

قواطع الأدلة / لأبي المظفر السمعاني

دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان /تحقيق: محمد حسن إسماعيل، سنة ١٤١٨ هـ.

الكاشف «للذهبي» / الإمام الذهبي

الكافي / لأبي الصلاح الحلبي

مكتبة أمير المؤمنين الطَّيْعَامُ / إصفهان \_ إيران / سنة ١٤٠٣ هـ.

الكافي

للشيخ أبي جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق الكليني

دار الكتاب الاسلامي / طهران \_ أيران / ط: ٣ سنة ١٣٨٨ هـ.

الكامل في ضعفاء الرجال/ لأبي أحمد عبد الله بن عدى الجرجاني

دار الكتاب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤١٨ ه.

الكامل في اللغة والأدب

للميرد/مطبعة النهضة/القاهرة\_مصر.

كتاب الصلاة / لآية الله العضمي السيد أبو القاسم الخوئي

دار الهادي / قم \_ أيران /ط: ٣ سنة ١٤١٠ ه.

كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء

للشيخ جعفر الغطاء / انتشارات مهدوي / إصفهان \_ أيران / طبعة حجرية.

### الكفاية في علم الرواية / للخطيب البغدادي

دار الكتاب العربي/بيروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤٠٥ ه.

#### كنز العمال

للمتقى الهندي / مؤسسة الرسالة / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤٠٩ ه.

لباب النقول

لأبي الفضل جلال الدين السيوطي / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان. لسان العرب

لأبى الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري.

دار صادر / بىروت ـ لبنان.

المبسوط في فقه الحنفية

شمس الدين السرخسي/دار المعرفة/بيروت ـ لبنان/سنة ١٤٠٦ ه.

الجروحين / لحمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي البستي

دار الباز للنشر والتوزيع/مكة المكرمة.

#### مجمع البحرين

فخر الدين الطريحي/مكتب نشر الثقافة الإسلامية/ط: ٢ سنة ١٤٠٨ هـ

مجمع البيان

لأبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي

مؤسسة الاعلمي للمطبوعات / بيروت ـ لبنان /ط: ١ سنة ١٤١٥ ه.

مجمع الزوائد

لنور الدين الهيثمي / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤٠٨ ه. مجمع الفائلة والبرهان

للمولى أحمد الاردبيلي/منشورات جماعة المدرسين/قم \_ إيران/سنة ١٤٠٣ هـ.

الجموع / لحيي الدين بن النووي / دار الفكر

الجموعة الكاملة (العبقريات الاسلامية)

عباس محمود العقاد

دار الكتاب اللبناني / بيروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٩٧٤ م.

### المجموعة الكاملة

طه حسين / دار الكتاب اللبناني / بيروت \_ لبنان / سنة ١٩٨٢ هـ.

الححاسن

فهرس المصادر ......فهرس المصادر .....

لأحمد بن محمد بن خالد البرقي / دار الكتب الاسلامية / طهران \_ إيران /

محاسن الاصلاح

الإمام البلقيني / تحقيق بنت الشاطىء

الحصول

للإمام الرازي / المكتبة العصرية / صيدا \_ بيروت / ط: ٢، سنة ١٤٢٠ هـ.

الححكم والمتشابه

الحلي

لأبن حزم الأندلسي/دار الفكر/بيروت ـ لبنان/بتحقيق أحمد محمد شاكر

مرآة العقول

مروج الذهب

لأبي الحسن علي بن الحسن المسعودي

دار الفكر/ بيروت ـ لبنان /ط: ١، سنة ١٤١٧ هـ.

المستدرك

للحافظ أبي عبد الله محمد بن محمد الحاكم النيسابوري

دار المعرفة / بعروت \_ لبنان /ط: ١٤٠٦ ه.

مستدرك الوسائل

للحاج ميرزا حسين النوري الطبرسي

مؤسسة آل البيت لاحياء التراث/ بيروت \_ لبنان /ط: ١ سنة ١٤٠٨ ه.

المستصفى في علم الأصول

الإمام الغزالي / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤١٧ه.

مستمسك العروة الوثقي

لآية الله العظمى السيد محسن الحكيم

مكتبة السيد المرعشي النجفي / قم \_ إيران /سنة ١٤٠٤ هـ.

مستند الشيعة

لأحمد بن محمد مهدى النراقي

مؤسسة آل البيت لأحياء التراث/مشهد\_إيران/ط: ١ سنة ١٤١٥ ه.

مسند ابن الجعد

لعلي بن الجعد بن عبيد الجوهري / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان مسند ابن راهويه

لأسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنظلي المروزي

مكتبة الأيمان / المدينة المنورة / ط: ١، سنة ١٤١٢هـ.

مسند ابي يعلي

لأحمد بن علي بن المثنى التميمي/دار المأمون للترات

مسند أحمد

لأحمد بن حنبل/دار صادر/بيروت\_ لبنان/

مصباح الفقيه

لرضا الهمداني / مكتبة الصدر / قم \_ إيران / طبعة حجرية.

المصنف/لابن أبي شيبة الكوفي

دار الفكر / بيروت ـ لبنان / تحقيق سعيد محمد اللحام /ط: ١، سنة ١٤٠٩ هـ.

المصنف / لأبي بكر عبد الرزاق الصنعاني

الجلس العلمي / تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي.

معاني الأخبار

للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين /قم \_ إيران/ سنة١٣٦١ ه.ش.

م**عاني ا**لقرآن / لأبي جعّفر النحاس

جامعة أم القرى / المملكة العربية السعودية /ط: ١، سنة ١٤٠٩.

المعجم الأوسط/ للطبراني/ دار الحرمين

معجم البلدان / لياقوت الحموي / احياء التراث العربي / بيروت \_ لبنان.

معجم رجال الحديث / لآية الله العظمى السيد أبو القاسم الخوئي

منشورات مدينة العلم / قم \_ إيران / ط: ٥ سنة ١٤١٣ هـ.

المعجم الصغير / للطبراني / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان.

المعجم الكبير / للطبراني / دار احياء التراث العربي / القاهرة \_ مصر / ط: ٢.

معرفة علم الحديث/ للحافظ النيسابوري

دار الافاق الجديدة / بيروت \_ لبنان /ط: ٤، سنة ١٤٠٠ هـ.

المعيار والموازنة / لأبي جعفر الاسكافي / تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي. لأي / لعبد الله بن قدامة / دار الكتاب العربي / بيروت ـ لبنان.

ربي العبد الله بن قدامه الدين المحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي المغنى في الضعفاء / لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي

تحقيق وتعليق الدكتور نور الدين عتر

مقدمة ابن الصلاح / لأبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهروزي

دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان /ط: ١، سنة ١٤١٦ ه.

مقدمة فتح الباري

لأبن حجر العسقلاني/دار المعرفة/بيروت ـ لبنان.

مناقب آل أبي طالب

لابن شهر أشوب/ المطبعة الحيدرية / النجف الاشرف \_ العراق / سنة ١٣٧٦ هـ.

منتخب كنز العمال

مطبوع بهامش مسند أحمد / دار صادر / بيروت \_ لبنان/

المنتظم

لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي الجوزي

دار الفكر / بيروت ـ لبنان / تحقيق الدكتور سهيل زكار، سنة ١٤٢٠ هـ.

منتهى المقال

للشيخ محمد بن إسماعيل المازندراني

مؤسسة آل البيت على الاحياء التراث / بيروت \_ لبنان / سنة ١٤١٩ هـ.

من لا يحضره الفقيه

للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين /قم \_ إيران /ط: ٢ سنة ٢٠٤٠ ه. مواهب الرحمن

موقف الخلفاء العبّاسيين

عبد الحسين علي أحمد / دار قطري بن الفجاءة / الدوحة \_ قطر.

مهذب الاحكام

ميزان الاعتدال

للذهبي/دار المعرفة/بيروت \_ لبنان/ط: ١، سنة ١٣٨٢ ه.

النجوم الزاهرة

جمال الدين الأتابكي / دار الكتب العلمية / بيروت ـ لبنان / ط: ١ سنة ١٤١٣ هـ

نحو انقاذ التاريخ الإسلامي

لحسن بن فرحان المالكي/مؤسسة اليمامة الصحفية/سنة ١٤١٨ ه.

نصب الراية / لجمال الدين الزيلعي

دار الحديث / القاهرة \_ مصر /ط: ١ سنة ١٤١٥ ه.

٧ ٩ ٧ ...... سنّة الرسول المصطفى عَيْرُولُهُ وأبجديّات التحريف

نظم المتناثر من الحديث المتواتر / لمحمد بن جعفر الكتاني

دار الكتب السلفية / مصر تحقيق شرف حجازي

نواسخ القرآن

ابن الجوزي، أبو الفرج / دار الكتب العلمية / بيروت \_ لبنان

نور البراهين/ للعلامة السيد نعمة الله الموسوى الجزائري

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين / قم \_ إيران / ط: ٢ سنة ١٤١٧ هـ.

نيل الأوطار / لمحمد بن على بن محمد الشوكاني / دار الجليل / بيروت \_ لبنان. الوافي بالوفيات / صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي

طبع دار النشر فراتر شتانيز /تحقيق عدة من الاساتلة سنة ١٩٨٢ إلى١٩٨٢

الورع

لابن أبي الدنيا/الدار السلفية/ط: السنة ١٤٠٨ ه/تحقيق محمد الحمود.

وسائل الشبعة لحمد بن الحسن الحر العاملي

مؤسسة آل البيت عليقال الحياء التراث/قم \_ إيرن/ط: ٢ سنة ١٤١٤ ه.

ينابيع المودة لذوى القربي

للشيخ سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي

دار الاسوة / إيران /ط: ١ سنة ١٤١٦ ه.

## فهرس الكتاب

كلمة الموسوعة ...........٧

| 1              | مقلمة                                          |
|----------------|------------------------------------------------|
| ١٥             | الملامح العامّة لمنهج الرسول عَلَيْظُهُ        |
| 11             | منهج الرسول عَيْظُهُ والنزعة الإنسانية         |
| ۱./            | منهج الرسول عَيْثِاللهُ على لسان الغرب         |
| ۲ ٥            | نصر حامد أبو زيد وحضارة النص                   |
| ۲٤             | ما هو منهج الرسول محمد عَيَالله ؟ (هدف الكتاب) |
| ۳۹             | إلفات نظر                                      |
| ٤.             | تنبيه مهم                                      |
|                |                                                |
|                | الفصل الأول                                    |
|                | الصلاحيات السماوية للنبي محمّد عَلَيْكِاللهُ   |
| و ع            | الصلاحيات السماوية للنبي محمّد عَيْنِهُ        |
| ٤٩             | المبحث الأوّل: الصلاحيّات في القرآن            |
| ٥٣             | مقولة الإحباط بين السنة والشيعة!!              |
| 0 {            | مقولة الإحباط في الفكر الشيعي                  |
|                | نعوك الإجباط في العادر السيمي                  |
| 00             | مقولة الإحباط ومعصية الرسول                    |
|                |                                                |
| 7 9<br>7 9     | مقولة الإحباط ومعصية الرسول                    |
| 79<br>79<br>V1 | مقولة الإحباط ومعصية الرسول                    |

| سنّة الرسول المصطفى عَيَّالُهُ وأبجديّات التحريف |                                           |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ٧٣                                               | أبو بكر يحرق حديث رسول الله               |
| ٧٣                                               |                                           |
| ٧٤                                               |                                           |
| ٧٥                                               |                                           |
| ٧٥                                               | سنّة النبي مثل القرآن                     |
| ٣٦                                               | أحاديث نبويّة أخرى                        |
| V9                                               | متى يكون تطبيق السنّة ليس من السنّة؟؟؟    |
| ۸۹                                               | مجرد تساؤل!!!                             |
| إِللَّهُ وطريقة التفكير                          | المبحث الثالث: الصحابة بين طاعة النبي ﷺ   |
| فلاتيّة                                          | الصحابة بين المبدأ الصحيح والممارسة الان  |
|                                                  | الاصرار على مخالفة سنّة النبي عَلَيْظُهُ  |
|                                                  | سنّة النبي شرا!!                          |
|                                                  | سنَّة النبي عَلِيْكُ عيب بنظر الأمويين!!! |
| ١.٥                                              | الصراع من أجل سنَّة النبي عَلَيْظُهُ      |
| ١٠٨                                              | الصحابة يخافون نشر السنّة                 |
| 110                                              | طريقتا التفكير أهم نتائج البحث            |
| الثاني                                           | الفصل                                     |
| ة تعجير (= ترك) السنة                            | عصمة النبي وآيديولوجيا                    |
| سنّة                                             | عصمة النبي وآيديولوجية تحجير (= ترك) الم  |
|                                                  | المبحث الأول: مبادئ وأوليّات اللاّعصمة (  |
|                                                  | قيمة النبي عند الخط الحاكم                |
|                                                  | الخليفة الأموي أفضل من رسول الله          |
|                                                  | معاوية ينتقم من الرسول عَلَيْظُهُ !!!     |
| 179                                              | معاوية يحسد الرسول عَيْنِهِ اللهُ ا       |
| 171                                              | قريش لا ترى الرسول عَيْنِاللهُ معصوماً    |

| V 9 V | فهرس الكتاب                                            |
|-------|--------------------------------------------------------|
| 177   | لفت نظر!! ما المقصود بقريش؟؟؟                          |
| 177   | عمر ينفذ مقررات قريش                                   |
|       | قريش بعامّة وعمر بخاصّة أول المشككين بالعصمة           |
| 178   | عمر يتهم الرسول بأنّه يهجر                             |
| 100   | القائلون باللاعصمة قائلون بعدم طاعة النبي              |
| 177   | ماذا أراد الرسول عَيْنِهُ أن يكتب في رزية يومُ الخميس؟ |
|       | عمر _ كقريش _ لا يستسيغ العترة                         |
|       | بنو هاشم زبالة في نظر قريش!                            |
|       | قريش تبغض بني هاشم (نصوص أخرى)                         |
|       | عمر - في صلّح الحديبية - يشك!!!                        |
| ١ ٤ ٤ | الجرأة على الرسول                                      |
| 1 80  | نصوص بلا تعليق!!                                       |
|       | خلاصة المبحث الأول (=عناصر طريقة التفكير)              |
|       | المبحث الثاني: اللاّعصمة وعناصر طريقة التفكير (الأد    |
|       | الدليل الأول: خطأ النبي في الصلاة على المنافق          |
|       | عمر يعترف بالخطأ وبعصمة النبي                          |
|       | من هو المستفيد؟                                        |
| \ o \ | عمر تحدثه الملائكة                                     |
| ١٦٠   | الدليل الثاني: خطأ النبي في قضية أسرى بدر              |
|       | الإشكالية الأولى: رواية عمر نفسه                       |
|       | الإشكالية الثانية: تناقض القرآن                        |
| ١٦٣   | الإشكالية الثالثة: الرسول أثخن في الأرض                |
| ١٦٣   | الإشكالية الرابعة: التهافت                             |
| ١٦٤   | الإشكالية الخامسة: من المقصود؟                         |
| ١٦٤   | الإشكالية السادسة: المعارضة برواية أمير المؤمنين علي . |
|       | المهاجرون هم المقصودون بالذم في الآية                  |
|       | * 1                                                    |

| سنَّة الرسول المصطفى تَتَكِيُّهُ وَأَبجديَّات التحريف | Υ٩٨                                         |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ۸۲۱                                                   | النبوة بين قريش واليهود                     |
| 177                                                   |                                             |
|                                                       | الإشكالية الثامنة: الأسرى يوسطون أبا بكر!   |
| ١٧٤                                                   | الإشكالية التاسعة: عمر أم سعد بن معاذ؟!     |
|                                                       | هل أشار عمر بالقتل؟                         |
| ١٧٥                                                   | من المقصود بالقتل في رأي عمر؟               |
| \                                                     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَنْبِي﴾ |
| ١٨١                                                   | من هو المستفيد؟                             |
| تأبيرتأبير                                            | الدليل الثالث: الرسول ﷺ يخطأ في قضية ال     |
| ١٨٨                                                   | الدليل الرابع: خطأ النبي في الإذن للمنافقين |
| 197                                                   | استفهام التنزيه!!!!                         |
| ىة                                                    | الرازي يفسر الآية بترك الأفضل وكذلك الشيه   |
| ?                                                     | من هو المستفيد من قضية: ﴿ لِـمَ أَذِنــتَ﴾  |
| ٠ ١٩٨                                                 | الدليل الخامس: خطأ النبي كما في سورة التحري |
| 7 · 7                                                 | استفهام التنزيه وقاموس النبي ﷺ              |
| ٣٠٦                                                   | الدليل السادس: آية ﴿عبس وتولَّى﴾            |
| ۲۰۹                                                   | إشكالية عصيان الرسول                        |
| Y • 9                                                 | إشكالية تناقض السورة                        |
|                                                       | من هو العابس؟                               |
| 711                                                   | ماقاله الرازي!!                             |
| 711                                                   | التعارض بين ما رواه السنة والشيعة           |
|                                                       | الدليل السابع: خطأ النبي في قضية الغرانيق   |
| Y10                                                   | من الرواي الحقيقي لكذبة الغرانيق            |
| Y \ V                                                 | الدليل الثامن: النبي يخطأ في لعن الصحابة    |
|                                                       | روايات الصحابة في ذلك (عائشة وأبو هريرة)    |
| 77                                                    | احتمال اللعن من غير قصد (للقاضي عياض)       |

| V 9 9                                  | فهرس الكتاب                                            |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                                        | الرد على هذه الفرية                                    |
| 377                                    | أدلّة العصمة آبية عن التخصيص                           |
| 779                                    | عبد الله بن الزبير يؤكد ذلك أيضاً                      |
| 771                                    | الرسول يبغض بني أمية                                   |
| 771                                    | نتيجة البحث في أحاديث اللعن                            |
| ٧٣٣                                    | الدليل التاسع: النبي يخطأ(=يسهو) في الصا               |
| 777                                    | الإشكالية الأولى: الكذب                                |
| ۲۳۸                                    | الإشكالية الثانية: اضطراب الحديث                       |
|                                        | وَقَفَة مع قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُــُمْ فِي الْأَمْرِ |
| 781                                    | هل النبي في حاجة للمشاورة؟ سيسسسس                      |
| 757                                    | ما أثر عن الرسول في تفسير الآية!!                      |
| 7 8 0                                  | من هو المقصود الأول بالمشاورة؟                         |
| 7 £ V                                  | تساؤل مهم!                                             |
| ۲۰.                                    | خلاصة البحث في عصمة النبي عَيِّرُاللهُ                 |
| 70.                                    | مقولة عدم العصمة = آيويديولوجية                        |
| اشاث                                   |                                                        |
| ، ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -                                                      |
|                                        | تعریف السنه وبع                                        |
| YoV                                    | تعريف السنة وبعض البحوث اللغوية                        |
| -                                      | المبحث الأول: السنة بين اللغة والاصطلاح                |
| ΥοΛ                                    | السنة في القاموس العربي                                |
| Y 0 9                                  | السنة في الاصطلاح الفقهي                               |
| Y 0 9                                  | مناقشة الفقهاء في هذا الاصطلاح                         |
| ٠, ٢٦٠                                 | السنة في الاصطلاح الأصولي                              |
| 177                                    |                                                        |
| 777                                    | السنّة في قاموس الرسول                                 |

| هَى عَيْجُولُهُ وأبجديّات التحريف | ٠٠ ٨٠٠ سنّة الرسول المصط                           |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------|
| ٣٦٣                               | السنّة في اصطلاح المحدثين                          |
| 770                               | القرآن والسنة؛ الاجتماع والافتراق!!                |
|                                   | هل كل السنّة بيان للقرآن أم بعضها؟.                |
| Y 7 9                             | معنى الخبر والنبأ والحديث                          |
| ٢٦٩                               | الخبر والنبأ والحديث في اللغة!                     |
|                                   | الخبر والنبأ والحديث في الإصطلاح!                  |
|                                   | هل تجوز رواية الحديث بالمعنى؟                      |
|                                   | السنَّة بين قاموس النبي وطريقة التفكير             |
|                                   | المبحث الثاني: أحاديث العرض على الكتاب ودعوى الوضع |
| 797                               | كلمات أهل السنّة في أحاديث العرض                   |
| 798                               | هل عمل أهل السنّة بأحاديث العرض؟                   |
| Y9.X                              | علة إنكار أهل السنّة لأحاديث العرض                 |
| Y99                               | ما الذي أنكره أهل السنّة من أحاديث العرض           |
| ٣٠٠                               | موقف الشيعة من حديث أبي هريرة وما شاكل             |
| ٣٠١                               | خلط متأخري أهل السنة!!!                            |
| ٣.٣                               | روايات العرض المعتبرة عند أهل السنّة               |
| ٣.٩                               | روايات العرض الشيعية                               |
| ٣١٠                               | الجُلُّد والشُّعَر من مصادر التشريع الإسلامي!!!    |
|                                   | الفصل الرابع                                       |
| لي                                | محدثو الصحابة وآيديولوجية مواجهة ع                 |
| ٣١٥                               | محدثو الصحابة وآيديولوجية مواجهة علي الطِّيخ       |
|                                   | بغض علي ومبادىء السسيولوجيا!!                      |
|                                   | غض علي بين الكره الشخصي والأيديولوجية؟؟؟!!.        |
| <b>777</b>                        | م المؤمنين عائشة وآيديولوجية مواجهة على            |
| <b>~ ~ ~ ~</b>                    | نيمة النبوة عند أم المؤمنين عائشة                  |

| ۸٠١         | فهرس الكتاب                                                                                                    |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>TY9</b>  | تغيير الحقيقة، وتناقض الأقوال                                                                                  |
| <b>TT</b>   | ابن عباس يُكَذِّبْ عائشة                                                                                       |
|             | عائشة تتجس على النبي                                                                                           |
|             | تقول للنبي: اقصد                                                                                               |
|             | عائشة بين الحقيقة والتاريخ                                                                                     |
| ٣٣٨         | عائشة والحوأب                                                                                                  |
| 781         | و                                                                                                              |
| ٣٤٤         | عائشة مطروحة أعلم نساء الأرض                                                                                   |
| 720         | عائشة وعناصر الأيديولوجية (=الخلاصة)                                                                           |
| ٣٤٥         | إلفات نظر!! حكم الكذب على النبي عَيْلِيُّهُ                                                                    |
| TEV         | إنفاف تطور حجم الحديد على المستسلم المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية ا   |
|             | ابو هريره وايديو توجيه مواجهه صي السلطانية المساورة المساورة المساوري أم تناقض أبي هريرة السلطانية المساورة ال |
|             | أبو هريرة أكثر الصحابة حديثاً عن النبي                                                                         |
| T £ 9       | ابو هريره اعتر الصدالة عليه على المبيرة المارة يكذب نفسه عملياً!                                               |
| To          | ابو هريره يحتب عسه صحية استسسسسسس<br>أهل العراق يكذبون أبا هريرة اسسسسسسسس                                     |
|             | اهل العراق يحدبون اب عريره<br>عمر وعثمان وعلي وعائشة كذّبوا أبو هريرة                                          |
| TO1         | بعض الأخبار في تكذيب أبي هريرة                                                                                 |
| To7         | بعض المحبوري فعقيه ابي عريره مسسس                                                                              |
| <b>"</b> 0" | ملة صحبته للنبي عَلِيُوهِعائد تكذب أبا هريرة                                                                   |
| To 5        | عائشه تحلب آبا هريره                                                                                           |
|             | ابن عبّاس يكذب أبا هريرة                                                                                       |
|             | موقف التابعين من حديث أبي هريرة                                                                                |
|             | أبو هريرة من خصوم علي الطّيلاً                                                                                 |
|             | الأيديولوجية بين الاعتزال والإرجاء (أبو هريرة                                                                  |
|             | صلق أبي هريرة!!!                                                                                               |
|             | الأيديولوجية وندم أبي هريرة                                                                                    |
| 1 10        | أبو هريرة وعناصر الآيديولوجية (=الخلاصة)                                                                       |

| المصطفى للطلط وأبجديّات التحريف | ٠٠ ٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        | ۲   |
|---------------------------------|-----------------------------------------------|-----|
| ٣٦٦                             | بدالله بن عمر وآيديولوجية مواجهة علي          | ء   |
| ٣٦٦                             | ن عمر سيء الحافظة رديء الفقه                  | ١   |
| ۳٦۸                             | صحابة يخطئون ابن عمرا                         | 11  |
| ٣٧٢                             |                                               |     |
| ٣٧٤                             |                                               |     |
| ٣٧٥                             | دم ابن عمر وسعد بن أبى وقّاص                  |     |
| ٣٧٦                             | ن عمر وعناصر الآيديولوجية (=الخلاصة)          |     |
|                                 | بد الله بن عمرو بن العاص وآيديولوجية مواجهة ع |     |
|                                 | دم عبد الله بن عمرو                           |     |
| ٣٨٠                             | بد الله بن عمرو لم يبايع علياً وبايع معاوية   |     |
| ٣٨١                             | بدالله بن عمرو بن العاص مجنون                 |     |
| ٣٨٢                             | _                                             |     |
| ٣٨٥                             |                                               |     |
| ٣٨٦                             |                                               |     |
| TAY                             |                                               |     |
|                                 | بد الله بن عمرو أحد ملوك الأرض                | عب  |
| ٣٩٠                             | ملتا عبد الله بن عمرو بن العاص                | زا  |
| ٣٩١                             |                                               | الر |
| ٣٩٢                             | د الله وأبو هريرة يرويان أنّ الله ينزل (يهبط) |     |
|                                 | وط الله عقيلة ابن تيمية                       |     |
|                                 | ن عمرو وعناصر الأيديولوجية (=الخلاصة)         |     |
|                                 | د بن ثابت الأنصاري وآيديولوجية مواجهة علي     |     |
| T9V                             | د بين الهوى العثماني وخصومة علي               | زيا |
| ٣٩٩                             | ر!! الخصومة مع علي وثقافة اليهود              | زيا |
|                                 | قيط شخصية ابن مسعود من أجل زيد                |     |
|                                 | ل بن ثابت وعناصر الأيديولوجية (=الخلاصة)      |     |

| ۸٠٣ | فهرس الكتاب                                         |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٤٠٣ | عبد الله بن مسعود: وآيديولوجية مواجهة علي           |
| ٤٠٦ | إعلان مبدأ ترك السنة بغضاً لعلي                     |
| ٤١٢ | الخوف من نشر السنّة المتروكة بغضاً لعلي             |
| ٤٢٢ | خلاصة الكلام في حال ابن مسعود                       |
| ٤٢٤ | أنس بن مالك وآيديولوجية مواجهة علي                  |
|     | بعض خصوم على يروون في فضائله، لماذا؟؟               |
| ٤٢٨ | عائشة تجزم بْأَنّ أنساً لا علم له بحديث رسول الله   |
|     | عناصر الآيديولوجية (=الخلاصة)                       |
| ٤٢٩ | أبو سعيد الخدري وآيديولوجية مواجهة علي              |
|     | رواية في عثمانية أبي سعيد!!                         |
|     | رواية في ندم أبي سعيد                               |
|     | المعايير الكبرى لأخذ الحديث النبوي من الصحابة       |
| ٤٣٤ | كل الناس يكذبون على على إلاّ                        |
| ٤٣٧ | عبد الله بن عباس                                    |
| ٤٣٩ | ضابطة الاحتجاج بمرويات الصحابة (من نتائج الفصل)     |
|     | خلاصة الفصل: (عناصر الأيديولوجية خلال الصحابة)      |
|     | الفصل الخامس                                        |
|     | محدثو التابعين وآيديولوجية مواجهة علي (صيغ التشكيل) |
| ٤٤٥ | محدثو التابعين وآيديولوجية مواجهة على (صيغ التشكيل) |
| ٤٤٦ | عروة بن الزبير وآيديولوجية مواجهة علي               |

عروة وعناصر الآيديو لوجية (=الخلاصة) .....

سعيد بن المسيب: وآيديولوجية مواجهة علي .....

الزهري وآيديولوجية مواجهة على ........ ٢٥٤

أصح الأسانيد عن رسول الله أسانيد الزهري!! ......

رأي ابن معين ومكحول وغيرهما في الزهري ........

| ٨٠٤                                              |
|--------------------------------------------------|
| الزهري من وعاظ السلاطين ١٩٥٩                     |
| الزهري يؤسطر ويؤدلج الحديث لبني أمية             |
| أصح أسانيد أهل البيت ما رواه الزهري، لماذا؟      |
| تراث الزهري الديني                               |
| هـل كان الزهري يتلاعب بحديث رسول الله ﷺ!!        |
| الزهري من أعداء علي                              |
| الزهري يكتم الحقيقة من أجل الدولة                |
| إلفات نظر!                                       |
| الأيديولوجية والزهري (المبدأ والممارسة والتشكيل) |
| الزهري وعناصر تشكيل الآيديولوجية من جديد         |
| العنصر الأول: اكتشاف الزهري علم الأسانيد         |
| لماذا دونت السنّة في عهد عمر بن عبد العزيز؟      |
| عمر بن عبد العزيز من أعداء علي                   |
| الآيديولوجية الانفلات والتشكيل (تهمة التشيّع)    |
| أهل السنّة بين التطرف والاعتدال                  |
| عود على بدء (الزهري أعلم الناس)                  |
| الأيديولوجية وبناء مدرسة الحديث (=المدينة)       |
| آيديولوجية مدرسة المدينة عبر التاريخ             |
| آيديونوبية مدرسة المدينة وعامل التاريخ؟          |
| العبّاسيون وآيديولوجية مواجهة علي                |
| عمر بن الخطاب وآيدولوجية ترك السنّة              |
| حسر بن الحصاب والمدونوجية ترك المدحلة والبناء)   |
| العهد النبوي                                     |
| عهد أبي بكر                                      |
|                                                  |
| أبو بكر يحرق حديث رسول الله                      |
| في عهد عمر                                       |

| ۸۰٥   | فهرس الكتاب                                          |
|-------|------------------------------------------------------|
| 011   | عمر يحرق حديث رسول الله                              |
| 017   | في عهد عثمان                                         |
| 015   | الخليفة عثمان يحرق ماذا؟                             |
| 010   | في عهد أمير المؤمنين علي الطِّيِّكان                 |
|       | في عهد معاوية                                        |
|       | في عهد يزيد بن معاوية                                |
| ٥١٨   | في عهد المروانيين                                    |
| 019   | العهد العباسي                                        |
| 0 7 1 | ما بعد العهد العبّاسي الأول (=التشكيل الآخر)!!!      |
| 0 7 9 | عهد الطبري وتشكيل الآيديولوجية                       |
| ٥٣.   | عهد ابن الجوزي وإبداعات التشكيل                      |
|       | عهد ابن تيمية وإلى اليوم                             |
| ०६०   | تصريح ابن تيمية بأنّ أمير المؤمنين علياً ظالم        |
| ०६٦   | يجزم ابن تيمية أنّ أهل السنّة لم يأخذوا الدين عن علي |
|       | ابن تيمية يتعاطى آيديولوجية ترك السنّة (تطبيقات)     |
| ۰۰.   | حديث ردّ الشمس!!                                     |
|       | الفصل السادس                                         |
|       | الأيديولوجية المبادىء وأقنعة التبرير                 |
| 009   | الآيديولوجية المبادىء وأقنعة التبرير                 |
| ٥٦.   | المبحث الأول: تبريرات آيديولوجية حسبنا كتاب الله     |
|       | ما هي التبريرات؟!                                    |
| ۲۲٥   | التبرير الأول: المنع من السنّة لأجل وحدة الأمّة      |
| ٥٦٢   | التبرير الثاني: السنة تصد المسلمين عن القرآن         |
|       | عمر يجبس الصحابة الرواة ويضيق عليهم                  |

التبرير الثالث: إنكار أخبار منع عمر .....

| وانجديات التحريف | ٨٠٦                                                |
|------------------|----------------------------------------------------|
|                  | التبرير الرابع: الإحتياط في الدين                  |
| o 7 V            | التبرير الخامس: لابن عبد البر                      |
|                  | التبرير السادس: لابن عساكر                         |
|                  | التبرير السابع: لابن قتيبة                         |
| ٥٦٩              | خلاصة ونتيجة                                       |
| 079              | ما يذهب إليه الشيعة!!.                             |
|                  | آيديولوجية ترك السنّة هي سبب المنع                 |
|                  | أسباب منع الحديث النبوي في نقاط!!                  |
| › ለ ٤            | أسباب المنع في ضوء نظرية التقسيم                   |
|                  | الخليفة عمر أول من قسم حديث رسول الله إلى قسمين    |
|                  | المبحث الثاني: صوافي الأمراء وآيديولوجية ترك السنة |
|                  | معنى قول المنصور: إنّي أعلم أهل الأرض!!            |
| ٩٢               | تجريد القرآن وآيديولوجية ترك السنّة                |
|                  | المبحث الثالث: الإسرائيليات وآيديولوجية ترك السنّة |
|                  | أكاذيب اليهود تصبح حديثاً عن النبي بواسطة الصحابة  |
|                  | مبادىء تعاطي الإسرائيليات                          |
|                  | الرسول يقف بوجه الإسرائيليات                       |
|                  | حلافة أمير المؤمنين علي بلاء بنظر اليهود           |
|                  | أمير المؤمنين علي سفّاك للدماء بنظر اليهود         |
|                  | المبحث الرابع: سيرة الشيخين وآيديولوجية ترك السنة  |
|                  | المبحث الخامس: النسخ وآيديولوجية ترك السنة         |
|                  | المثال الأول: المتعة                               |
|                  | المثال الثاني: مسح الأقدام في الوضوء               |
| ١٣٣              | المبحث السادس: مقولة الرأي وآيديولوجية ترك السنّة  |
| 1 2 1            | المبحث السابع: عدالة الصحابة                       |
|                  | المحث الثامن تفس العقل مآران لمحية تبرك السنّة     |

| ۸ • ٧                                   | فهرس الكتاب                                  |  |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|--|
| ٦٤٩                                     | القانون الأساس لطريقة تفكير خصوم علي         |  |
| الفصل السابع                            |                                              |  |
| نظرية تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوة) |                                              |  |
| ٦٥٧                                     | نظرية تقسيم النصوص (طريقة تفكير النبوة)      |  |
|                                         | نظرية تقسيم النصوص!!                         |  |
|                                         | ضابطة التقسيم نبوية!                         |  |
|                                         | الاقتران وعدم الاقتران هما الضابطة           |  |
|                                         | ميزان فضائل غير أهل البيت!!!                 |  |
|                                         | من الشروط الذاتية والموضوعية لبقاء الدين!!!  |  |
|                                         | اعتراض!! حديث أبي هريرة في الحوض؟؟           |  |
|                                         | القسم الثاني معيار الانتماء الإسلامي الصحيح  |  |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  | من هم أهل البيت؟                             |  |
| 777                                     | ماروته عائشة!                                |  |
| ٦٧٦                                     | خصوم أهل البيت ليس لديهم دين صحيح            |  |
|                                         | علم أمير المؤمنين علي                        |  |
| ٦٨١                                     | القرآن لا يفهم بدقة من دون نظرية التقسيم!!   |  |
| ٦٨٧                                     | من هم أهل الذكر؟                             |  |
| ٦٩٠                                     | الثواب والعقاب بين النظرية ومنهج المفسرين    |  |
| ٦٩٤                                     | عود على بدء (نظرية الحسنة النوعية)           |  |
| 790                                     | نظرية التقسيم ترفع بعض الألغاز العقائدية!    |  |
| 797                                     | اتّباع آل البيت من أصول الدين الأولى، لماذا؟ |  |
| ٦٩٧                                     | العترة هدف أم واسطة أم؟؟!!                   |  |
| ٦٩٨                                     | نظرية التقسيم بين الثابت والمتحول            |  |
| ٧٠٣                                     | دور النظرية في عمليات الاستنباط والاستدلال   |  |
|                                         | حدر النظامة في نام مل أمال النقد             |  |

| تصطفى تيكيلة وأبجديّات التحريف                  | ٨٠٨                                              |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| V•V                                             | النظرية بين الأدلة المتواترة وضروريات الدين      |
|                                                 | الفصل الثامن                                     |
| عَدَّ اللهُ<br>عَلَيْهِ اللهِ<br>عَلَيْهِ اللهِ | طريقة تفكير النبوة وعظمة النب                    |
| ٧١٥                                             | طريقة تفكير النبوة وعظمة النبي عَلِيْكُ          |
|                                                 | الشريعة (=السنة) بين الثابت والمتحول             |
| VTT                                             | السنّة بين الاستفزاز وطريقة تفكير النبوة         |
| V £ \mathfrak{\Pi}                              | حديث ارتد النّاس إلاّ ثلاثة                      |
|                                                 | الفصل التاسع                                     |
| واجهة علي الطينة                                | طريقة تفكير النبوة وانهيار آيديولوجية مو         |
| ٧٦٠                                             | طريقة تفكير النبوة وانهيار آيديولوجية مواجهة علي |
| V79                                             | الخلاصة إنهيار آيديولوجية مواجهة على             |
| ٧٧٠                                             | على وإشكاليّة الدماء!!!                          |
| V V Y                                           | ما معنى حبّ عليّ أو بغضه؟؟؟؟                     |
| FVV                                             | <br>خلاصة الكتاب (نتائج الدراسة)!!!              |
| ٧٧٨                                             | فهرس المصادر                                     |
| ۸٠٣                                             | فهرس الكتاب                                      |



Mausouat Al-rasool Al-Mostafa

(21)

Address in Lebanon: P.O.Box 25/138 Al-Ghobairi - Beirut

Address In Iran: P.O.Box 91375/4436 Mashhad Fax:( 0098-511) 2222483

E-mail: almawsouah@hotmail.com

almawsouah@yahoo.com

Website: www.almawsouah.org

Published in Lebanon by: Dar - Alathar

Published in Iran by: Sonbola Publisher Saady str. passage Mehtab floor No.: -1

Mashhad - Iran

Tel: (0098-511) 2216753

All rights reserved First print: 1426 - 2005



Copyright © by: Dar Alathar

Shahrur bldg. Dakkash St. Bir Al-Abed - Beirut Lebanon

Tel: 01-270574 - 01/270573 - 03/349237

E-mail: alathar2002@hotmail.com

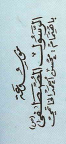
## MAWSOUAT AL-RASOOL AL-MOSTAFA

A highly informative encyclopedia of Prophet Mohammad's life Administered by: Mohsen Ahmad Al-Khatami

The Tradition of the Prophet Mohammad (P.B.U.H.) and the Various efforts taken of distort

By: Basem Al-Helli

Dar Al-Athar Beirut - Lebanon









## MAWSOUAT AL-RASOOL AL-MOSTAFA

A highly informative encyclopedia of Prophet Mohammad's life Administered by: Mohsen Ahmad Al-Khatami

The Tradition of the Prophet Mohammad (P.B.U.H.) and the Various efforts taken of distort

By: Basem Al-Helli

Dar Al-Athar Beirut - Lebanon

توزيع وتشر دار الأثر

پروت، بیر الفید، سارخ دهاس، بنایه صحرور، هانف، ۱۲۰۰۷۶ /۲۰۲۲ /۲۰ -

Em:alathar2002@hotmail.com



